

# Kirchenhistorische Schriften

von

Dr. Josef A. Ginzel

Domcapitular in Leitmerig.

Zwei Bände.

1. Band.

I. Der Episcopat Petri in Rom. — II. Basilius der Große. — III. Der Geist des heil. Augustinus in seinen Briefen. — IV. Beiträge zur Dogmengeschichte.

Wien 1872.

Wilhelm Braum ii Iler



DEC 23 1936

8932

Sochwürdigen und Wohlgebornen

Herrn

# Posef Hochmann,

Inhaber des kaiserlichen goldenen Berdienstkreuzes mit der Krone, Dechant und Pfarrer zu Wettel etc.

in freundschaftlicher berehrung

gewidmet.

### Vorwort.

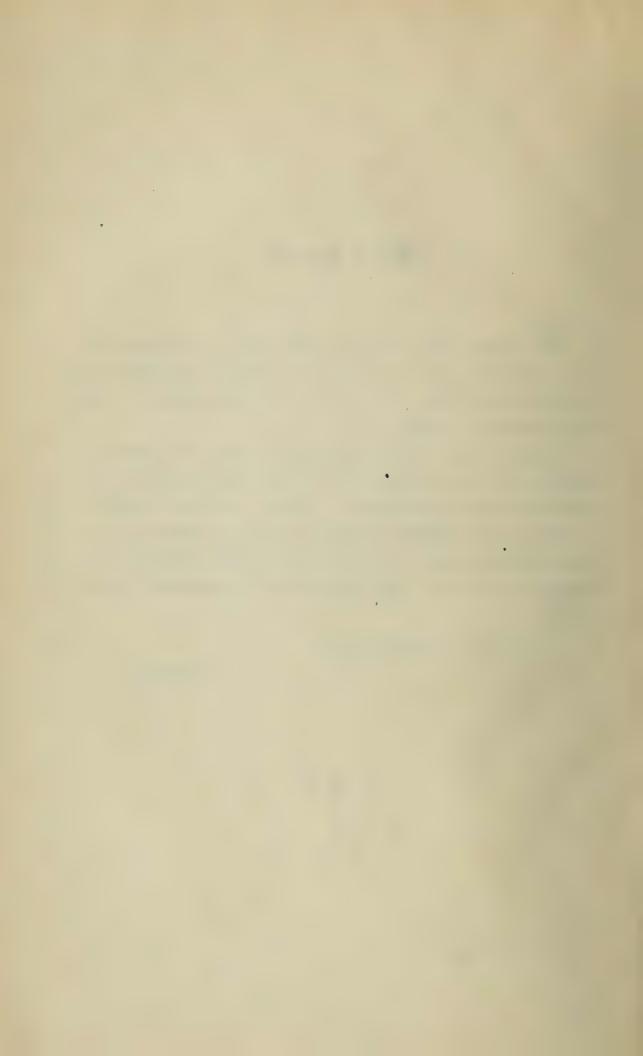
Die Freunde meiner literarischen Muße haben mir wiederholt den Wunsch zu erkennen gegeben, die von mir in verschiedenen Zeitschriften versöffentlichten Abhandlungen aus dem Gebiete der Kirchengeschichte in einer Gesammt-Ausgabe zu besitzen.

Indem ich hiermit diesem Wunsche entspreche, und dem bereits Beröffentlichten auch Neues hinzusüge, wird die Aritik nicht verkennen, daß ich
auch das Alte vielfach vervollständigte, verbesserte und gänzlich umstaltete,
je nachdem der wissenschaftliche Fortschritt dieß verlangte und die mir zu
Gebote stehenden gelehrten Hilfsmittel dieß ermöglichten. Bezüglich dessen
verweise ich auf die den einzelnen Abhandlungen vorausgeschickten Bemerkungen.

Leit merit, im September 1871.

Ginzel.

3QX 87 .G4



# Inhalt.

| 44                                                                                                                  | Seite |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Vorwort                                                                                                             | III   |
| 1. Der Episcopat Petri in Rom                                                                                       | 1-112 |
| Vorbemerkung                                                                                                        | 3-4   |
|                                                                                                                     | 5- 9  |
| Die Frage über den Spiscopat Petri in Rom. — Die Lebens-                                                            | .0    |
| frage für das Ansehen des römischen Stuhles S. 5. Gelehrte                                                          |       |
| Gegner und Bertreter des Aufenthaltes und Spiscopates Betri ju                                                      |       |
| Rom vom 14.—17. Jahrhunderte S. 5.—6. Die Leistung des                                                              |       |
| gelehrten Florentiner P. F. Foggini S. 7. Die protestantischen                                                      |       |
| Gegner des 19. Jahrhunderts S. 7. Die gegenwärtige Abhand.                                                          |       |
| lung vornemlich gegen Baur, Neander und Mayerhoff gerichtet                                                         |       |
| Seite 8.                                                                                                            |       |
| I. Des h. Petrus Schickfal und Thatkraft nach den                                                                   |       |
| Berichten der Schriften des N. T                                                                                    | 9 31  |
| Die Söhne des Fischers Jonas zu Bethsaida: Andreas und                                                              |       |
| Simon S. 9. Simon bei der erften Begegnung mit Jesu von                                                             |       |
| ihm Petrus genannt, und darauf sammt seinem Bruder vom Herrn                                                        |       |
| berufen S. 10. Die fraftige und lebendige Eigenthümlichkeit, der                                                    |       |
| lebendige Glaube und die unbegrenzte hingebung des Simon Petrus                                                     |       |
| an den Herrn machen ihn fähig und würdig zum Ersten der Apostel                                                     |       |
| S. 10—12. Simon Petrus leitet an der Spike der Apostel nach                                                         |       |
| der Himmelfahrt des Herrn die Kirche S. 12—13. Petrus in                                                            |       |
| Samaria gegen den Magier Simon S. 13—15. Petrus führt                                                               |       |
| die Heiden in die Hürde des Herrn ein S. 15—16. Der bekehrte                                                        |       |
| Saul bei Petrus in Jerusalem S. 16. Petrus von Herodes im Jahre 42 v. Chr. ins Gefängniß geworfen und aus demselben |       |
| vom Herrn befreit S. 16—17. Petrus auf dem Apostelconcil zu                                                         |       |
| Ferufalem S. 18—19, daselbst die Paulinische Predigt des Evan-                                                      |       |
| geliums von den Säulenträgern des Apostolates bestätigt S. 19-20.                                                   |       |
| P. in Antiochia, daselbst von Paulus öffentlich getadelt S. 20—21.                                                  |       |
| Der erste Brief des Petrus in Rom geschrieben S. 22-23.                                                             |       |
| Exegetischer und historischer Nachweis, daß I. Petr. 5, 13 nicht                                                    |       |
| von der Chriftengemeinde in Babulon, sondern von der Rirche in                                                      |       |
| Mam 211 nerstehen sei & 24-31                                                                                       |       |

II. Petri Aufenthalt und Marthrtod zu Rom . . . . 31-71

Bezeugt von Clemens Romanus C. 31-33. Das Beugniß des Janatius von Untiochia G. 34-35. Der Bericht des Papias von Sierapolis C. 35-36. Das Bengnis des Dionnfius von Korinth S. 37-39, gegen die Cinwendungen Mayer-hoff's und Baur's als giltig ermiesen S. 39-43. Frenäus über die Gründung der romiichen Rirche durch Petrus und Paulus E. 43-44, gegen Manerhoff geichütt E. 45-47. Die Beugniffe des Tertullianus E. 48 f., die volle Giltigfeit derfelben gegen Mauerhoff &. 48-50 erwiesen. Das Beugnis des Römers Cajus und die von M. selbstgeschaffenen Unwahrscheinlichkeiten und Widersprüche S. 50-53. Das Beugniß des Drigenes durch die Bedenken Manerhoff's und Neander's nicht entfraftet €. 53 - 57. Das Beugniß des Lactantins €. 57. Aufenthalt und Tod Petri in Rom, — eine unbestreitbare historische Thatsache, auch von unbefangenen protestantischen Gelehrten anerkannt S. 57 f. Die Supotheie Baur's, Die Sage von der Reife des Petrus nach Rom und seinem Aufenthalte und Martyrtode daselbit habe ihren Urfprung nur dem Budaismus der romifchen Gemeinde qu berdanken (59-62), wird in ihrer innern Haltlofigkeit nachgewiesen (63-65), und die römische Kirche war so wenig eine judai= firende, daß fie fich vielmehr durch Bermerfung des Paftors Sermae (67), als durch ihre Fastendisciplin (67 f.) und ihre Feier des Ofterfeites als eine beidenchriftliche Gemeinde bemährte (68 f.). Baur's Sprotheje von der Unachtheit der zwei letten Capitel des Römerbriefes von Kling als haltlos erwiesen (70 f.)

71-102

Cufebius über Aufenthalt Petri in Rom unter R. Claudius (71-73), Glaubmurdigteit diefes Berichtes (73); der Bericht des Cufebius von der Unwesenheit des Magiers Simon in Rom unter R. Claudins wird von Inftinus beitätigt (74 f.) und das Bengniß desfelben gang unverwerflich (76 f.). Die Angabe des Cufebius über Unkunft Petri in Rom im zweiten Jahre des Claudins fieht im vollen Einflange mit der Apostelgeschichte (79-80) und dem Beugniffe des Apollonius (81). Petrus begibt nich nach der Grundung des Rirchenweiens zu Antiochia nach Rom, wo der Christenglaube bereits Befenner hat 81-83), und mo er bis zum Apostelconcil zu Gerufalem verweilt haben kann, welches mahricheinlich im Jahre 47 n. Chr. gehalten murde (84-86). Die dem Romerbriefe entnommenen Emmendungen gegen den Aufenthalt Petri in Rom find unftichhaltig (86-88). Die Zeugniffe des Tertullianus und Origenes für den Martyrtod Petri in Rom, unter Nero (89). Nabere Benbeitimmung über den Aufenthalt Petri in Rom unter ber Megierung des R. Nero: Petrus nicht daselbit im ersten und zweiten Regierungsjahre Mero's (90-91), weil Paulus damals - wie eine richtige Auslegung der Stelle Apostelg. 24, 27 lehrt - in Rom war (91- 93). Petrus auch nicht in Rom mabrend der erften gangjährigen Gefangenichaft Pauli daselbit (94 f.), noch

Geite

auch zu Anfang der zweiten Gefangenschaft Pauli daselbst (96). Petrus eilt nach Rom während der zweiten Gefangenschaft Pauli (97 f.), der nach wieder erlangter Freiheit sich nach Spanien begibt (99). Petrus und Paulus erleiden zu Rom den Martyrtod im Jahre 67 n. Chr. (100 f.) und zwar am 29. Juni (102).

Der Episcopat Petri in Rom in älterer und neuerer Zeit bestritten (104). Gründung der römischen Kirche durch Petrus (104 f.); Petrus leitet die Kirche von Rom als Bischof (106). Grund dieser Thatsache in der Stellung des Petrus als Erster der Apostel (107). Petrus Bischof von Rom, um auf seinen Nachfolger im Bischofsamte den sirchlichen Primat für immer zu übertragen (108—110). Chronologische Uebersicht der die Wirksamteit des Apostelsürsten Petrus betreffenden Begebenheiten (111 f.).

Des Basilius Herkunft und Jugendbildung (115). Die zwei Katechumenen Basilius und Gregorius auf der Hochschule in Athen; B. Ascet und Preschter zu Cäsarea in Kappadocien (116). B. Bischof und Metropolit — eine Säule gegen den Arianismus (117 f.); Basilius ein Heros in christlicher Liebe (118), die großartige Schöpfung desselben, Basilius genannt, zu Cäsarea (119.) Die Leuchte des Basilius erlischt (120); die Geisteswerfe desselben (121 f.); Ausgaben seiner Werke (122).

III. Der Geist des heiligen Augustinus in seinen Briefen. 123—245 Einleitung. Die Briefe des Augustinus ein treuer Spiegel seines Geistes (125). Augustinus der fleißige und pünktliche Briefsschreiber (126 f.)

Erster Artifel: Der Glaube des heiligen Augustinus. Augustinus über die Rirche, als Erkenntnifguelle und letten Brund der driftlichen Wahrheit (127 f.); Augustinus über die Lehrautorität der Rirche (129 f.); ein Organ des h. Geistes wider die Sarefieen feiner Beit (130 f.) 1. Die Lehre von der Trinität. Augustinus über den Begriff der Trinität Gottes (132 f.) und das immanente Verhältniß der drei göttlichen Verfonen (134 f.), und die ewige Zeugung des Sohnes vom Bater (136). Augustinus über die Gleich-Wesenheit des Sohnes mit dem Bater (137 f.). über das Geheimniß der Zeugung des Sohnes vom Bater (139) und über den Ausgang des h. Beiftes vom Bater und Sohne (140). 2. Die Lehre von der Menschwerdung des Sohnes Bottes und vom Erlöfer. Des Augustinus lichtvolle Darftellung der Rirchenlehre von der Menschwerdung des Sohnes Gottes und gleich scharfe Saffung diefes Lehrstückes von Seite des Pelagius (142 f.). Auguftinus über die mahre, volltommen menschliche Natur des Erlösers (145 f.) und Gündelosigfeit desfelben (147). Im Erlöser göttliche und menschliche Natur (148) zur Einheit der Person verbunden (149). Die Eigenthum. lichkeit dieser Verbindung der beiden Naturen in der Verson des Erlösers (150-54). 3. Rirchliche Lehrfäte von dem

Menichen, Augustinus über Erbfünde, als wesentlichen Artifel des katholischen Glaubens (154 f.), der in der Schrift gegründet ift (156 f.). Augustinus gegen den pelagianischen Irrthum: alle Menichen feien deshalb Sunder, weil fie gleich wie Adam fundigen, betont vorzüglich die Sündelofigfeit des Erlofers und die Moty. wendigfeit der Kindertaufe (158-61). Augustinus über die Roth. wendigkeit der Gnade (161 f.) und das mahre Befen der fittlichen Freiheit (162-64), jo wie über das Berhältniß zwischen Onade und Freiheit, fraft deffen die Gnade den Anfang im Berte der Seiligung macht (164 f.). Die halbwahren und halbfalichen Vorstellungen der Maffilienser über die fittliche Verfaffung des Menschen und die Gnade Gottes (166-68). Augustinus wider diese Errthümer der Massilienser (169 f.) 4. Lehre von der Rirche, Augustinus über das Defen der Rirche, welche Cine, fatholisch, sichtbar, apostolisch und allein selig machend ist (170-74); über das Sacrament der Taufe und deffen Wirkungen (175 f.), über Buße, Cucharistie, Ordination und Opfer des neuen Bundes (177 f.). Augustinus der große Theologe über unerschöpfliche Tiefe der h. Schrift und den bewunderungswürdigen Charafter ihrer Sprache (179), und fein Durchdrungenfein von gläubiger und firch. licher Gefinnung (180 f.).

3meiter Artifel: Der fittliche Geift des h. Augustinus. Augustinus über das Bejen der menschlichen Tugend (182 f.), die Liebe zu Gott und das Gebet (183 f.); über Seiligkeit und Unverleglichkeit des Eidschwures (185 f.), auch wenn derselbe zum Bersprechen von etwas Erlaubtem abgedrungen murde (187 f.); über fittlichen Werth und Berbindlichkeit der Gelübde (189 f.); über die evangelischen Rathichlage der Jungfräulichkeit (190) und der Armuth (191 f.). Der sanftmuthige und demuthige Augustinus gegenüber dem gereizten Sieronymus (192 f.). Der große Augustinus auch groß in Beicheidenheit, und in Demuth Lob von Andern bin. nehmend (194 f.). Die echte Menschenliebe des Augustinus offenbart fich gegen die Seiden von Madaura (196-98). Der mitleidsvolle Augustinus über die richtige Würdigung der Leiden - zum Troste in denfelben (199 f.). Augustinus über echte Freundschaft (201), und wie es ohne religiofe Barmonie teine mabre Gintracht in menich. lichen Dingen geben tann (202). Augustinus halt dem ausichweifenden Cornelius und dem rebellischen Comes Bonifacius in driftlicher und bischöflicher Freimuthigkeit einen Sittenspiegel vor (202-206). Schmerz des Augustinus, wenn Jemand fich durch ihn gefränft fühlte (207).

Dritter Artikel: Der heilige Augustinus als Bischof. Wie A. Presbyter wurde, und seine hohen Begriffe von der Erhabenheit und den Obliegenheiten eines Kirchenamtes (208—10). Augustinus wird Mitbischof der Kirche von hipporegius (211). Die Liebe zur Kirche und der Menschen heil trieb den Bischof Augustinus, häretiker und Schismatiker zur Kirche zurückzuführen (212 f.), und er erwartet den Sieg über das donatistische Schisma von der Kraft der Bahrheit und Liebe (213 f.). Augustinus weiset treffend die

Geite

über Berfolgung klagenden Donatiften jurud (215); feine Unficht über die Frage, ob man gegen die Donatiften Gewalt brauchen folle (216). Er ändert seine Ueberzeugung von der absoluten Bermerflichkeit eines 3manges gegen Saretiker und Schismatiker (217 f.) und vertheidigt die Erlaubtheit desfelben im Falle, daß er ber driftlichen Liebe nicht widerstreitet (218 f.) Augustinus's Uebergeu. gung bon der Nothwendigkeit einer öffentlichen Erörterung mit den Donatisten führt zur berühmten Conferenz von Carthago (220 f.). und er gibt eine furz gefaßte Uebersicht der Berhandlungen diefer im Jahre 411 gehaltenen Conferenz (221 ff.). Augustinus bei feinem Gifer für firchliche Ginheit dennoch frei von Proselytenmacherei (224). Die Liebe des Augustinus zu feiner Rirche von Sipporegius (225) und die einzelnen Gliedern derfelben (225 f.); er nimmt fich der Unterdrückten gegen ihre Dranger an (226 f.); er trug auch abwesend seine Gemeinde im Herzen (227) und ertrug in liebreicher Geduld das schwache Volt von Sippo (227 f.). Aus Beforgniß um die Bukunft seiner Rirche forgt Augustinus dafür, daß der Presbyter Eraclius ihm zum Nachfolger gegeben wird (228 f.). Seine Antwort auf die Frage, ob es den Dienern der Rirche erlaubt fei, in der Berfolgung ju fliehen (230 f.); seine Bertheidigung des firchlichen Afplrechtes (231 f.). Die Uneigennütigkeit ein hervorstechender Bug im bischöflichen Charafter des Augustinus (232 f.). Das Berhalten desfelben gegenüber dem in Aufregung anathematifirenden Bischofe Auxilius (233 f.) und gegenüber dem verschwen. derischen Bischofe Paul von Catagua (234 f.). Augustinus, obschon ihm der geistige Primat in der afrikanischen Rirche allgemein zuerkannt wurde, überhebt sich nicht über seine Stellung in der hierarchischen Ordnung (235 f.). Wie forgfältig Augustinus in der Bahl der in seinen Clerus Aufzunchmenden mar (236 f.), und wie er bon dem übel berichteten Papfte Bonifacius an den beffer unterrichteten Papit Cölestin appellirt (237 ff.). Des Augustinus Strenge gegen den Manichaer Victorin und den ungeistlichen Presbyter Abundantius (239 f.). Augustinus nimmt zur Erhartung einer unerweislichen Beschuldigung seine Buflucht zu einem Gottesurtheile (241 f.); sein Urtheil über Rlöster und ihre Bewohner (243) und seine Ermahnungen an aufrührerische Nonnen (244), denen er eine Regel vorschrieb (245).

#### 

§. 1. Begriff der Dogmengeschichte, die eine ausschließelich katholische Wissenschaft ist (249. f.) §. 2. Der Episcopat, Träger der kirchlichen Lehrentwickelung — nach dem Zeugnisse des Vincentius von Lerins (250 f.) §. 3. Die Symbola der Kirche — Ausdruck der stätigen Lehrentwickelung — nach der treffenden Darstellung des Vincentius von Lerins (252 ff.). §. 4. Das Wirken des h. Geistes für die Hut der Glaubenshinterlage. Der h. Geist — das Lehrprincip der Kirche (255), durch Welchen die Hinterlage des kirchlichen Glaubens bewahrt wird (256). Der h. Geist erwählt Sich

Seine Organe zur Vertretung der Kirchenlehre nach freier Wahl (257 f.); Zeugniß der Geschichte für die Wahrheit dieses Sakes (758 f.). Papst Honorius I. gegenüber dem Monotheletism vom h. Geiste nicht erleuchtet (259 ff.); seine von Amtswegen in der Sache des Monotheletism erlassenen Lehrbriefe durch das 6. allgemeine Concil verworfen (261) und er selbst als Organ des Teufels erklärt (262).

S. 1. Pelagius und feine Brrthumer. Belagius, Begner der Rirchenlehre von der Erbfunde und der übernatürlichen Gnade (263 bis 266). S. 2. Caleftius, Sauptvertreter des Belagianismus. Sieben Gate desfelben werden bom Concil in Carthago 412 als haretisch verworfen und er selbst excommunicirt, wogegen er nach Rom appellirt und Carthago verläßt (266 ff.) §. 3. Muguftinus. Rurger Abrif feines Lebens bis er Bijchof bon Sippo wird (268-270). Er mar jum fiegreichen Beftreiter des Belagianism berufen, weil diefer gotterleuchtete Beift in gleichem Brade das tiefe Verderben der menschlichen Natur und die Bunder der göttl. Gnade an fich erfahren hatte (271). §. 4. Augustinus über die Erbfunde. Seine drei Bucher von der Schuld und Nachlaffung der Sunden und der Laufe der Unmundigen-" (271); er erweiset zuerst aus der Schrift, daß der Tod des menschlichen Leibes Strafe der Sunde fei (271 f.). A. über den Lehrgehalt der Eelle Rom. 5, 12., fraft deffen Alle in Adam gefündigt haben, fo Biele von ihm stammen (273 f.), und erweiset aus der Noth. wendigkeit der Kindertaufe den Glauben der Rirche an die auch den Kindern anklebende Erbsünde (275 f). A. wider den pelagianischen Irrthum von einem Doppelzustande der Seligkeit (277 f.). 8. 5. Kortsehung. A. widerlegt icharffinnig andere von Pelagius wider die Erbfunde erhobene Ginwendungen (278-80). Der Cat von der Erbfünde ift Glaubensfat der Kirche (281). S. 6. Auguftinus über die Gnade. Wider den Irrthum der Pelagianer: der Mensch sei aus natürlicher Kraft seines Willens im Stande, das göttliche Gefen zu erfüllen (281-84). §. 7. Fortfenung. A.'s Buch "bon der Natur und Gnade" (285). A. gegen den Errthum: die Gnade fei nur gur Bergebung begangener Gunden, und gur Unweisung, wie die Sunde zu meiden sei (286 f.). Die rechtfertigende und heiligende Gnade ift auch eine freie Gnade (287 f.), sowie eine vorausgehende und nachfolgende (288 f.) §. 8. Berhandlungen mit Pelagius im Oriente. Hieronymus und Orofius - Gegner des Pelagius veranlaffen eine Bernehmung desfelben in Jerusalem (289-91). § 9. Fortsetzung. Auf der Synode ju Diospolis im 3. 412 verdammt Pelagius die verwerflichen Sape des Calestius (292 f.). S. 10. Papst Innocentius I. über Pelagius und Calestius und ihre Lehrmeinungen. Der Pelagianism von der Concilien zu Carthago und Mileve im

3. 416 und von dem Papste Innocenz verworfen (293 ff.) §. 11. Calestius und nicht minder Belagius beruden den Papft Bofimus (295-99); der Digcon Paulinus aber und die afrikanischen Bischöfe bringen den Papst Bosimus zu bessever Erkenntniß (299 f.). §. 12. Die Errthümer des Pelagianismus von der Rirche verdammt. Neun Anathematismen der Synode von Carthago im 3. 418 wider die Irrthumer des Pelagianismus, welche vom römischen Stuhle bestätigt murden (300-304). Raifer. liches Strafgeset wider die Pelagianer (304 f.). §. 13. Der Pelagianismus des Julianus von Eclanum. Achtzehn italische Bischöfe verweigern die Unterschrift der papstlichen Ench. klika, unter ihnen der Bischof Julian von Celanum, der fortan den Pelagianism wider Augustinus vertritt (305). Julians Ansicht über Erbfünde und Gnade (305 f.); er wird sammt seinen Genoffen trot ihrer Berufung an ein allgemeines Concil von Papst Bosimus abgesett (306); des A. vier Bücher "wider die zwei Briefe der Belagianer" an Papft Bonifacius (306). §. 14. Die letten Bestrebungen und Schickfale der Belagianer. Die pelagianifchen Bifchofe werden auf kaiferlichen Befehl von ihren Stuhlen und aus Italien gejagt (307); sie suchen den Comes Balerius mider A. einzunehmen durch die Beschuldigung: er verdamme die Che, wodurch A. bestimmt wird, an den Comes Valerius zwei Bücher "über die Che und Begierlichkeit" zu richten und das Dogma von der Erbfünde in fechs Büchern "wider den Pelagianer Julianus" zu vertheidigen (407). Julian bei Bischof Theodor von Mopsveste in Cilicien; feine acht Bücher wider das zweite Buch des A. von der Che, und des A. fechs Bücher' dagegen (307 f.). Die letten Schickfale des Pelagius und Calestius (308); Verwerfung des Pelagianism durch das allgemeine Concil von Ephesus und Julians vergeblicher Berfuch, in fein Bisthum wieder eingefett zu werden (309).

§. 1. Der Irrthum von der Unfreiheit des Willens und Augustinus über Freiheit und Gnade. Monche zu Adrumetum migverstehen eine Schrift des A., als ob, mer die Gnade vertheidige, die Freiheit des Willens läugne; A. richtet zu ihrer Belehrung an den Abt Balentin und seine Monche zwei Briefe und ein befonders Buch "von der Gnade und dem freien Willen" (310). Er weiset die Freiheit des Willens als etwas Thatsächliches und Gegebenes aus der Offenbarung nach und versteht unter derselben im Gegensate zu den Pelagianern das Bermögen zur Erfüllung des göttlichen Gesetzes (310) oder die sittliche Freiheit, welche der Mensch nach dem Sündenfalle nicht mehr befigt, indem er aus fich und ohne den Beistand der göttlichen Gnade nicht im Stande ift, Gottes Gebote zu erfüllen (311). Der Rirchenlehre zufolge macht die Gnade den Anfang im Werke der Beiligung, indem fie den freien Willen geneigt macht, fich Gott hinzugeben, und den Glauben im Menschen wirket (312), so jedoch, daß ohne die Zustimmung des Willens die Gnade nichts vermag — woraus der Begriff der moralischen Billensfreiheit refultirt (313), §. 2. Augustinus über Borherbestimmung.

Modurch A. veranlaßt murde, das Buch "von der Zurechtweisung und Gnade" zu schreiben (313 f.), in welchem er über die Gnade der Beharrlichkeit im Guten bis an's Ende (314 f.) und über die Vorherbestimmung zur Seligkeit handelt (315 f.), aber keine Vorherbestimmung zur Verdammung lehrt (316 f.). §. 3. Der Prädestinatianer Lucidus. Der galliche Preschter Lucidus und seine unkirchlichen Meinungen über das gänzliche Erlöschen der Willensfreiheit nach dem Falle Adams und das den Menschen unwiderstehlich in's Verderben jagende Vorherwissen Gottes (318), die er auf Andringen seines Bischofs Faustus von Riez verwirft (318 f.).

8. 1. Salbpelagianische Untlänge in Ufrifa. Der Laie Vitalis zu Carthago vertritt die Anficht: Glaube und Buftimmung gur Aufforderung Gottes gehe von dem menschlichen Billen aus und fomme der Gnade zuvor (320); A. berichtiget diese Ansicht in einem Briefe an Bitalis durch Sinmeis auf die Gebete der Rirche fur die Ungläubigen und Ratechumenen um Erleuchtung, und wie diefe erbetene Bnade die Freiheit des Menichen feineswegs aufhebt (321), und ftellt zwölf Sabe des fath. Glaubens über die zuvorfommende Gnade auf (322 f.). S. 2. Die Maffilienfer und ihre halbpelagianischen Unfichten. Mönchen zu Maffilia ichien ihr fittlicher Gifer durch die von A. vertheidigte Gnadenwahl fehr gefährdet (323); ihre halbmahren und halbfalfchen Borftellungen über die fittliche Verfassung des Menichen und die Gnade Gottes (323-26.). §. 3. Augustinus mider die Ansichten der Maffilienfer. A. über die halbpelagianischen Ansichten durch zwei Laien Bros. per und Silarius in Renntniß gefest (326 f.), befampft diefelben in zwei an Prosper und Silarius gerichteten Büchern, in beren ecftem "bon der Borherbeftimmung der Beiligen" er zeigt, daß auch der Anfang des Glaubens, wodurch wir Chriften find, ein Gnadenge. ichenk Gottes fei nach dem Rathichluffe der Vorherbestimmung (328-31). §. 4. Fortfehung. In dem zweiten an Brosper und Silarius gerichteten Buche "von der Babe der Beharrlicheit" bestreitet A. den Jerthum der Maffilienser: das Beharren im Guten bis an's Ende liege in der Rraft des menschlichen Billens - besonders wieder aus den Gebeten der Rirche um das Geschent der Beharrlichkeit (332 f.). Gott hat vorausgewußt, daß er dieß Beharren bis an's Ende verleihen werde, und darin, nämlich in diefem Vorhermissen und Vorbereiten der Gnade Gottes, wodurch unfehlbar diejenigen errettet werden, melde errettet werden, besteht die Bradestination ber Beiligen (333 f.), welche den Erfolg der Predigt durchaus nicht beeinträchtigt (334 f.) §. 5. Der Salbpelagianismus des Johannes Caffianus. Prosper und Silarius wenden fich nach dem Tode des Augustinus, über deffen Bucher die pelagianistrenden Massilienser sich in lautem Tadel ergeben, nach Rom, und Papit Calestinus erläßt an die Bischöfe Galliens einen scharfen Berweis, daß fie Presbytern gestatten, neue der fircht. Wahrheit widerstreitende Lehrmeinungen zu predigen, und Augusti-

Seite

nus, den großen Mann beiligen Undenkens und großer Biffenschaft zu verunglimpfen (335), und theilt ihnen die Erklärungen der Bapfte Innozenz und Bofimus wider die Begner der göttlichen Gnade mit, aus denen erhelle: der Anfang des guten Billens, fowie der Fortschritt in löblichen Gefinnungen und Sandlungen und das Beharren in denfelben bis an's Ende fei auf die Gnade Chrifti gu beziehen (336). Bu den Presbytern, wider deren neue Lehrmeinungen das papstl. Schreiben gerichtet war, ragte besonders der Abt 30. hannes Caffianus hervor, der seine Ansichten über Freiheit und Gnade in seinem Buche "Unterredungen der Bater" darlegte, die halb tirchlich und halb pelagianisch besonders in der 13. Conferenz enthalten find, in welcher er eine Mittelstellung amischen den strengen Salbpelagianern und den Ratholiten einnahm (336-41). §. 6. Prosper mider den Collator. Prosper schreibt zur Bertheidigung der Kirchenlehre wider Cassians Ansichten sein "Buch wider den Collator", in welchem er zeigt, daß der Collator zwar mit einem ausgemacht fath. Sate beginne, aber gar bald bon demfelben abweiche, in die Irrthumer des Belagianism verfalle und in gang verkehrtem Beginne die einander aufhebenden Behauptungen der Ratholiken und Belagianer über die zuvorkommende Gnade verbinden wolle (341-43). Zusammenstellung der Frrthumer Caffians (343) und Aufruf Prospers an Papit Sirtus, diefelben zu berdammen. (344.) §. 7. Der apostolische Stuhl mider die Semipelagianer. Schonende Rudfichten Roms gegen Caffian und die Salbpelagianer in füdl. Frankreich, an deren Spike nach Caffians Tode der Bischof Faustus von Riez stand (344 f.). Rach deffen Lod censurirt Papit Belafius auf dem rom. Concil 494 die Schriften Beider als apokruph und Papft Hormisdas bestätigt dies Urtheil (345 f.), der Bischof Fulgentius von Ruspe und Cafarius von Arles bestreiten in besonderen Schriften die Meinungen der Halbpelagianer (346 f.). S. 8. Die Lehre der Rirche im Begenfage zum Semipelagianismus. Papft Felig IV. fendet Lehrstücke über Gnade und Freiheit an die Bischöfe der arelatischen Provinz, welche dieselben (25 an der Bahl) auf dem Concil zu Drange a. 529 verkündigen, deren wesentliche in einer geregelteren Ordnung mitgetheilt werden (348--51), nebstdem läßt die Spnode eine durch Rlarheit und Präcision ausgezeichnete Er= flärung als Bekenntniß ihres Glaubens (351 f.), und ebenso befräftigt ein zahlreiches Concil zu Balence den Glauben an die zu= vorkommende Gnade und Papft Bonifacius II. bestätigte das Betenntniß beider Concilien (352).

| III. Rirchliche Lehrstreitigkeiten: der Priscillianismus                    |         |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| und Drigenismus, Drei . Capitel. Streit und Adop.                           |         |
| tianismus                                                                   | 353-409 |
| Nebersicht (353).                                                           |         |
| Erster Artikel: Der Priscillianismus                                        | 353-361 |
| §. 1. Priscillianus und feine gnostisch-mani-                               |         |
| häische Theosophie. Quellen (353). Der alte Gnofticism und                  |         |
| Manichäism im ersten driftl, Zeitalter taucht in der 2. Sälfte des 4. 3brb. |         |

in Spanien auf und findet befonders in Pricillianus feinen Bertreter; Sauptiane des Priscillianismus (354). Die Priscillianiften geftalten ihren quoftifchen und manichaifchen Unfichten gemäß ihre Leben3. meife (355). S. 2. Priscillians und feiner Unhanger Schickfal, Quellen (355. Die ipanischen Bijdofe ergreifen Maßregeln gegen den immer mehr und mehr um fich greifenden Pris. cillianism und deffen Unhanger, die Priscillian gum Bifchof von Abila machen, worauf Idaeius v. Emerita und Ithacius v. Soffuba den weltlichen Urm gegen die Priscillianisten anrufen, die hinwieder fruchtlos fich an Papit Damajus und Ambrofius v. Mailand wenden, io daß fie gezwungen wurden, gegen ihre Bedränger Silfe bei Sofe ju suchen, die sie Anfangs erlangten, aber unter dem Imperator Marimus verloren (356.) Sunode zu Bordeaur a. 384 spricht über Bischof Inftantius die Absenung aus, Priscillian appellirt vor der Untersuchung an den Raifer, wird nach Trier abgeführt, und dort mit mehreren Anhängern durch das Schwert hingerichtet (357). Dieses Blutvergießen machte die Beiligen in der Kirche ichaudern und Bischof Martin von Jour, Ambrofius und Papit Siricius brachen die Kirchengemeinschaft mit Ithacius und seinem Unhange ab, und Ithacius und Urfacius wurden formlich excommunicirt (358). S. 3. Lehre der Rirche im Gegenfake gum Priscillianismus. Quellen (358). Das an den Priscillianiften vollstrecte Bluturtheil steigerte den Enthusiasmus und die Bahl der Sectiver besonders in der Proving Ballicia, und da der Manichaism, wie anderwarts, so auch in Rom um nich greift, befämpft ihn Papit Leo, und den Priscillianism in Spanien der Bischof Turribius von Aftorga (359.) Die Bischöfe von 5 Kirchenprovingen halten 447 in Spanien ein Concil und sprechen den Glauben der Rirche im Gegensage zum Priseillianism aus (360) und belegen in 18 Gagen die Hauptirrthumer desfelben einzeln mit dem Anathem, und die Bischöfe der Proving Gallicia bestätigen auf der Spnode zu Bracara jene Spnodalbeichluffe (361).

§. 1. Die Lehrmeinungen des Origenes. Quellen (361). Die vom Kirchenglauben abweichenden Unfichten des Drigenes über die Trinität, Engel und Menschen und ihren fall; allegorische Deutung des Sündenfalles im Paradiese; die menschliche Seele des Erlösers, gleich den andern vorher existirend, aber ihre Freiheit nicht mißbrauchend, wird mit dem Logos Gottes verbunden und steigt in einen menschlichen Leib herab; der Lod des Erlösers ift Lösegeld nicht nur für das Menschengeschlecht, sondern für alle vernünftige Creaturen, jo daß auch der Zeufel von der Erlösung nicht ausgeichloffen ift (362 f.). §. 2. Anhanger und Begner Diefer Lehrmeinungen. Quellen (363). Die Annichten des D. pflanzen fich vorzüglich in der alexandrischen Schule fort (363); Bijchof Methodius von Ihrus ichreibt der Erste wider die Unsichten des D. von der Auferstehung und Weltentwickelung, der Bischof Eusebius von Cafarea tritt für D. in 6 Büchern seines Apologeticus pro Origene auf (363 f.); der Arianismus erscheint als

Geite

eine Ausgeburt des Origenismus (364). §. 3. Conflicte der Drigeniften und Anti-Drigeniften. Quellen (364). In Palästina und Cappten entbrennt der Sader für und wider D. vorzüglich in den Klöstern. Berehrer des D. in Palästina der Bischof Johannes von Jerusalem, Rufinus aus Aquileja und Hieronhnus; der Lektere für seinen orthodoren Ruf beforgt, wird bald zum Begner der Drigenisten in Verbindung mit Bischof Epiphanius von Salamis auf der Infel Cupern gegen Johannes von Jerusalem und Rufinus (365 f.). §. 4. Fortfegung. Quellen (366). In Egypten die Monche der Nitria Unhänger, jene in der Thebais Begner des D. Bischof Theophilus von Alexandrien gibt durch feinen Ofterbrief vom Jahre 399 Anlaß jum Ausbruche des Haders (367 f.), und verdammt auf einer Spnode die Schriften des D. und berbietet das Lesen derselben und verfährt gewaltthätig gegen die origenistischen Mönche (368). §. 5. Johannes Chryfostomus ein Opfer diefer Conflicte, Quellen (368). Wie Johannes mit dem Beinamen "Chrysostomus" Bischof von Constantinopel wurde (369); an ihn wenden sich die von Theophilus excommunicirten origenistischen Mönche und treten wider den Bischof von Alexandrien als Rläger auf, der sich auf Befehl des R. Arkadius allein in Constantinopel stellen soll (370). Theophilus schmiedet Ränke wider Chrysoftomus und gebraucht dabei als Werkzeug den greisen Bischof Epiphanius von Constantia (370 f.). S. 6. Fortset ung. Quellen (372). Chrysostomus, der sich durch eine Predigt den Saß der Raiferin Eudoria zugezogen wird ein Opfer ihrer Rache, indem sie an Theophilus von Alexandrien ein bereitwilliges Werkzeug derfelben findet, der auf dem Afterconcil zur Eiche in Chalcedon 403 die Absekung über Johannes ausspricht, die der Raifer gewaltthätig zu erequiren befahl (372-74). Db Aufregung des Bolkes wird Chrusostomus zurückgerufen, um nach wenigen Monaten auf Betrieb der Raiserin von seinen Feinden wieder vom bischöflichen Stuhle gestoßen zu werden; er wird verwiesen und ftirbt im Egile (374-76). §. 7. Der Drigenismus in den Lauren Palästina's. Drellen (376), 3m 6. Jahrhundert merden die Lauren Palästinas ein neuer Schauplat des um sich greifenden Drigenismus und gewaltthätiger Bewegungen (376 f). §. 8. Verdammung des Origenes und seiner Lehrmeinungen. Quellen (377). Die in Paläftina hervorgerufenen Bewegungen führen zur Verdammung des Drigenes und feiner Lehrmeinungen durch ein von A. Justinian 543 erlassenes Edict, welches von einer Synode zu Constantinopel, so wie vom Papst Bigilius und den drei Patriarchen unterschrieben wird (377-79). §. 9. Die letten Dinge des Origenismus. Quellen (379). Das faiserliche Edict wider den Origenismus wird auf Andringen Justinians von der allgemeinen Synode zu Constantinopel 553 bestätigt, und in Folge deffen werden die Anhänger des Drigenism aus der neuen Laura mit Gewalt vertrieben — Spaltung der Origenisten in Protoftisten und Isochriften (379 f.).

8. 10. Berdammung der drei Capitel durch Juftinian auf Betrieb der Drigeniften. Quellen (381). Der Drigenift und Monophysit, Theodor Ascidas, bestimmt den R. Justinian durch die Borfpiegelung, die Bereinigung der Monophysiten mit der Rirche werde am leichtesten durch Berwerfung der drei Capitel berbeigeführt, dieselben durch ein Edict 544 ju verwerfen (381-83). 8. 11. Die durch das Edict über die drei Capitel herporgerufenen Bewegungen. Quellen (383). Der Befehl an alle Bischöfe des Reiches, das faiferliche Edict zu unterschreiben, ruft große Bewegungen unter denfelben im Morgen. und Abend. land hervor (383 f.). Papit Bigilius, Anfangs gegen die Bermerfung der drei Capitel gestimmt, andert feine Ansicht und verdammt in einem Judicatum dieselben (385 f.). §. 12. Fortfegung. Quellen (386 f.). Da dieß papstliche Urtheil die Abendlander gur Auflehnung gegen Bigilius treibt, zieht er dasfelbe gurud und bestimmt den Raifer gur Berufung einer Spnode, bis zu deren Ent. scheidung die streitige Frage ruben solle. Der Urheber des Krieges, Theodorus, lagt aber die drei Capitel durch Juftinian in Form eines faif. Glaubensbekenntniffes verdammen; P. Bigilius widerfest fich gegen das taif. Decret und erfährt gewaltthätige Behandlung (388 f.). §. 13. Die Synode von Conftantinopel. Quellen (389 f.). Der Festigkeit des Bigilius sich fügend berief der Kaifer eine Synode nach Constantinopel, die sich am 5. Mai 553 constituirte, und an der fich Bigilius nicht betheiligte, weil er die drei Capitel nicht mehr berdammen mochte (390 f.). Die Synode aber verdammt nach Prüfung der Schriften Theodors von Mopsvefte, Theodoret's und des dem Ibas zugeschriebenen Briefes diese drei Capitel (391 f.). Mittlerweile hatte der Papft ein Constitutum über die drei Capitel niedergeschrieben, welches der Raiser als mit dem Judicatum nicht in Cinklang stehend anzunehmen sich weigert (392). Endurtheil der Synode (392 f.). §. 14. Papft Bigilius verdammt die drei Capitel. Quellen (393). Der berwiesene Papit fommt zu klarer Erkenntniß über die Rechtmäßigkeit der Ber-Dammung der drei Capitel, läßt den Raifer dieß miffen, wird gurud. gerufen und verdammt die drei Capitel in dem Constitutum vom 23. Febr. 554, verläßt Constantinopel und stirbt zu Sprakus (393 f.). §. 15. Schisma im Decidente. Quellen (394). Mehrere Kirchenprovingen des Abendlandes reißen fich in ihrem Biderftande gegen die Berdammung der drei Capitel von der Gemeinschaft Roms los (394 ff.).

§. 1. Der Adoptianismus und seine ersten Bertreter (396). Der Arianism erzeugt den Irrthum: der Erlöser sei nicht Sohn Gottes von Natur, sondern nur aus Annahme zur Sohnschaft. Christus, den Adoptivsohn Gottes lehrt gegen Ende des 4. Jahrh. der Bischof Bonosus von Sardica; und diesem Irrthume sind Ansangs des 5. Jahrhunderts die Westgothen in Gallien und Spanien ergeben; das Concil von Toledo 675 verwirst denselben (397) §. 2. Der Adoptianismus des Elipandus. Quellen (398). Als

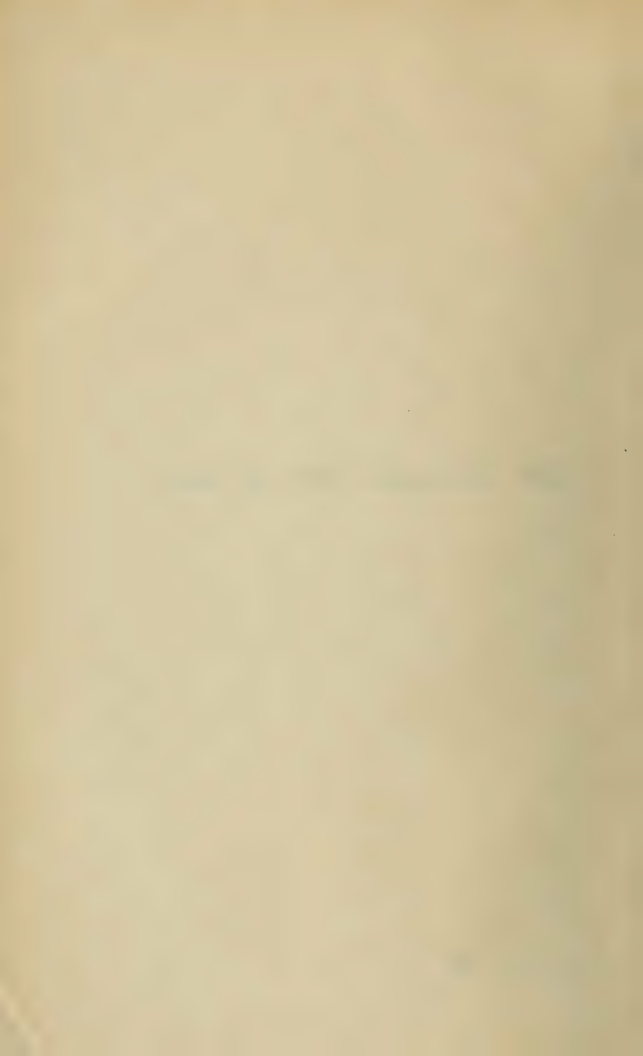
Seite

Spanien im 8. Jahrh. eine Beute des Islam wurde, welcher in dem Propheten Chriftus auch einen Adoptivsohn Gottes verehrte, tritt der Adoptionism in neuer Gestalt auf, indem der Erzbischof Elipand von Toledo Chriftus als Adoptivfohn Gottes der Menichheit nach lehrt (398 f.). §. 3. Unhänger und Begner des Adoptianismus. Quellen (399), Clipand gewinnt für feine Unsicht den Bischof Kelix von Urgel und den Bischof Ascaricus von Braccara, findet aber Gegner in dem Abte Beatus und dem Bifchofe Etherius von Osma, wodurch die Geifter bewegt und getrennt werden (400). Elipand schreibt, um die wider ihn sich bildende Opposition niederzuschlagen, an den Abt Fidelis zu Obona in Afturien, worauf Beatus und Etherius wider denfelben eine Schrift aus. geben laffen, in welcher fie gegen den neftorianischen Adoptionism das Dogma der Rirche erhärten (400 f.). §. 4. Der Adoptianismus in Felix von Urgel verdammt, Quellen (401). Der Bifchof Felix von Urgel gibt dem Adoptianism im Frankenreiche Borschub, den er gewandt zu vertreten versteht, aber zu Regens. burg 792 vor einer Versammlung von Bischöfen, wie später im Befängniffe zu Rom dem Scheine nach verwirft, und in Freiheit gefest denfelben wieder vertheidigt (401 ff.). §. 5. Rirchenlehre im Gegensate zum Adoptianismus. Quellen (403. Auf Beranlaffung des Frankenkönigs Rarl wird dem Adoptionismus vom Papft Sadrian, den Bifchofen Staliens und von der Synode gu Frankfurt 794 die Lehre der Rirche gegenüber gestellt und derselbe wieder erstandener Restorianismus als Säresie verworfen (403-407). §. 6. Der hartnäckige Adoptianer Telig und seine letten Schicksale. Quellen (407). Felir vertheidigt seine häretischen Ansichten in weitläufiger Abhandlung, welcher Paulinus von Aquileja drei, Alcuin sieben Bucher entgegensett. Disputation zwischen Felix und Alcuin zu Aachen 799, Felix besiegt. unterwirft sich, wird aber feines Stuhles entsett und nach Lyon verwiesen. Elipand stirbt in Gemeinschaft der Rirche, Gelir aber + 816 scheint bis zu seinem Ende dem adoptionischen Frrthum ergeben gewesen zu sein. (407-409).



I.

Der Episcopat Petri in Rom.



## Vorbemerkung.

Die Abhandlung "über den Spiscopat Petri in Rom" schrieb ich im Winter von 1835 auf 1836 für die in Wien erscheinende "Neue theologische Zeitschrift" von Dr. Joseph Plet, der aber dieselbe, obwohl fie im Frühjahre 1836 bereits in seinen Banden mar, erft 1838 im eilften Jahrgange seiner Zeitschrift veröffentlichte. Mittlerweile — im Spätsommer 1836 - maren Friderici Windischmanni Vindiciae Petrinae. Ratisbonae 1836 erschienen, und es war in dieser Schrift p. 52-135 der von mir abgehanbelte Gegenstand unter gleicher Berücksichtigung der gegnerischen Schriften Baur's und Manerhoff's, sowie der gelehrten Leistungen des floren= tinischen Theologen Foggini und der fritischen Untersuchungen über die Chronologie der Apostelgeschichte von Dr. Anger erörtert worden. Da zudem der Herausgeber der "Neuen theologischen Zeitschrift" bei der Beröffentlichung meiner Abhandlung unterlassen hatte, unter Hinweis auf Winbisch mann's Vindiciae zu bemerken, dieselbe fei schon vor Erscheinen dieser Schrift in seinen Sänden gewesen, so konnte, ja mußte der Umftand, daß in meiner Abhandlung mit feiner Silbe der gelehrten Leiftung Windisch= mann's erwähnt wurde, leicht beirren; — wenn auch einem fritischen Auge nicht entgehen konnte, daß meine Arbeit den Charafter voller Selbstständigfeit an sich trage.

Da seit der erstmaligen Veröffentlichung dieser meiner Abhandlung nahe an dreißig Jahre verflossen sind, bedurfte sie nicht nur einer Durchsicht, fondern sie hat auch auf Grund eigener und fremder neuerer Forschungen, besonders in ihren Hauptstücken III. und IV. eine gänzliche Umarbeitung erschhren, die ich zur achtzehnten Säcularseier des Martyriums Petri unter dem Titel: "Neue Untersuchung über den Episcopat und den Martyrtod des heiligen Petrus in Rom" in der zu Wien bei Braumüller erscheinenden "Desterr. Bierteljahresschrift für katholische Theologie," VI. Band, S. 449 bis 491, bekannt machte.

Der vorliegende Wiederabdruck derselben ist nicht ohne ergänzende und berichtigende Bemerkungen geblieben.

### Einseifung.

Die Frage über den Spiscopat Petri in Rom ist die Lebensfrage für das Ansehen des römischen Stuhles. Ist der Fürst der Apostel, welchen Christus der Herr zum Ersten seiner Apostel gemacht hat, nicht Bischof der römischen Kirche gewesen, so nennen sich mit Unrecht die römischen Päpste Nachfolger Petri, und der Primat des römischen Stuhles beruht dann nur auf einer argen Täuschung sowohl seiner selbst, als der übrigen kathoelischen Welt.

Die gewichtvolle Bedeutung dieser Frage wurde auch zu keiner Zeit verkannt. Bis herauf ins vierzehnte Jahrhundert der christlichen Zeitrechnung glaubte man allgemein, in der abendländischen wie in der morgenländischen Kirche, daß der Apostel Petrus durch längere Zeit die römische Kirche geleitet, und im Angesichte derselben als Marthr für Christus gestorben sei. Diese allgemeine Ueberzeugung war der Grund, auf welchem das Ansehen der römischen Bischöse wie auf einem Felsen unerschüttert ruhte, also, daß es keiner einzigen der vielen häretischen und schismatischen Parteien nur von ferne in den Sinn gekommen wäre, gegen diesen allgemeinen Glauben nur den leisesten Zweisel zu erheben. Die ersten Zweisel gegen den Ausenthalt und Episcopat Petri zu Rom sprach Marsilius von Padua († 1328) aus, bei Gelegenheit der Streitigkeiten zwischen Ludwig, dem Baiern, und Papst Johann XXII. 1). Auch Aventinus (Johann v. Abensperg, † 1534) dachte nicht vortheilhaft von einer Keise des Petrus nach Rom 2). Der Erste, welcher in einer eigenen Schrift den Episcopat des Apostels Petrus

<sup>1)</sup> In seinem Buche defensor pacis. Basel 1522.

<sup>2)</sup> Annales Bojorum, Francof. 1627. l. 2. p. 71.

in Rom bestritt, war der Lutheraner Ulrich Belenus. Sein Buch 3) zersfällt in zwei Theile, in deren erstem, bestehend aus 18 Capiteln (persuasiones), er zu erweisen sucht, Petrus sei nie in Rom gewesen, und habe zugleich mit Paulus den Marthrtod in Jerusalem gelitten; im zweiten Theile bestreitet er die von katholischer Seite geltend gemachten Gründe 4). Mehr Aufsehen erregte im siedzehnten Jahrhunderte die Schrift des jüngeren Friedzich Spanheim: De temere credita Petri in urbem Romam prosectione 5); sie fand aber für ihre Behauptung, daß die Reise des Petrus nach Rom eine Erdichtung sei, selbst unter den gelehrten Glaubensgenossen ihres Bersfassen nicht die gewünsichte Anersennung, indem Biele aus diesen, wie ein Cave 6), Ham mond 7), Pearson 8), de Groot 9), Usher 10), Jusnius 11), Scaliger 12), se Elerc 13), Basnage 14), Newton 15) und Andere es nicht über sich gewinnen konnten, die einstimmigen Zeugnisse der christlichen Alterthums über den Aufenthalt Petri in Rom zu verwersen.

Es ist nicht zu verkennen, und wird auch von billiger denkenden Prostestanten nicht geläugnet <sup>16</sup>), daß es die, der katholischen Kirche gegenüber genommene, kirchliche Stellung war, welche mehrere Gelehrte antrieb, den

<sup>3)</sup> Goldast monarchia. T. 3. p. 1.

<sup>4)</sup> Ihn bestritt der Bischof von Rochester, Johann Fischer in seinem Buche: Petrus fuit Romae, und Bellarmin de rom. pontif. 1. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Sie erschien in seiner Dissert, hist. argum. quaternione, Lugd. Rat. 1679, 8. und findet sich unter dem Tittel de sieta Petri apostoli in urbem Romam prosectione in seinen Opp. Tom. 2. Lugd. Bat. 1703. S. 331 ff.

<sup>6)</sup> Hist. liter. p. 1, 3. 4.

<sup>7)</sup> Dissert. 5. de episcopis et presbyteris.

<sup>5)</sup> De successione primorum Romae episcoporum. Opp. post. Londini 1688. 4.  $\approx$  27. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 3u I. Petr. 5. 13. Critici sacri. T. 8. Amstel, 1698. S. 175.

<sup>10)</sup> Annalles V. et N. T. Londini 1650. ad ann. Chr. 66, 67.

Not. ad epist. Clementis ad Corinth. PP. apost. Cotelerii. Amstel. 1724. p. 1. S. 150.

<sup>12)</sup> Not. ad Eusebii chronicon u. de emendat. temp. Amstel. 1656.

<sup>13)</sup> Hist. eccl. duorum prim. sec. ad a. 68. S. 447.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Annall. polit. eccl. Roterod. 1706. ad a. 64. §. 60.

<sup>15)</sup> Observat. in apocalyps. Amstel. 1737. c. 1.

<sup>16)</sup> So sagt Bertholdt (histor. kritische Einleit. in's A. und N. T. 5. Th. S. 2690): "Es ist binlänglich bistorisch begründet, daß Petrus wirklich zu Rom gewesen ist, und zwar nicht bloß Ein Mal, am Ende seines Lebens, sondern zwei Mal. Seine Anwesenbeit in Rom unter der Regierung Nero's und sein dabei erlittener Märthrertod ist völlig historisch gewiß; nur im polemischen Eiser gegen die Anshänger des Papstthums konnte dieß ehedem von manchen protestantischen Theoslogen oder Historikern geläugnet werden."

Episcopat Petri in Rom zu läugnen, um so den auf demselben beruhenden Primat des römischen Stuhles gleichsam von Grund aus zu vernichten. Iwar können die römischen Päpste solchen, gegen ihr Ansehen gerichteten literarischen Bestrebungen immerhin ruhig zusehen; keineswegs aber dürsen die Inhaber der Wissenschaft in der katholischen Kirche gelehrte, das Ansehen des apostolischen Stuhles bestreitende Leistungen unbeachtet und unbeantwortet lassen. Es sanden sich auch unter den katholischen Gelehrten allezeit Männer, welche im Interesse der Wissenschaft und der Kirche wissenschaftlichen Angrissen mit Wassen der Gelehrtheit entgegentraten. So auch in Bezug auf unseren Gegenstand.

Was man bis zur Mitte des achtzehnten Jahrhunderts hin gegen den Aufenthalt und den Spiscopat des Apostels Petrus zu Rom geschrieben hatte, das würdigte vor beiläusig hundert Jahren in einer umfassenden Schrift der gelehrte Theologe aus Florenz, Peter Franz Foggini <sup>17</sup>). Sein Buch, dem Gelehrtesten der Päpste gewidmet, scheint in Deutschland wenig bekannt geworden zu sein <sup>18</sup>); verdient aber, auch bei dem gegenwärtigen Stande der Wissenschaft, einer rühmenden Anerkennung. In zwanzig Capiteln (exercitationes), von denen nur das XIV. zur Sache nicht gehört, behandelt dassselbe seinen Gegenstand eben so erschöpfend als gründlich, und darf von keisnem Gelehrten, welcher über diesen Gegenstand zu schreiben gedenkt, überssehen werden.

Das hiftorische Bewußtsein von der Anwesenheit des Petrus in Rom, welches sich bei den Namhastesten der protestantischen Geschichtschreiber in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts aussprach, trat selbst bei einigen ausgezeichneten Gelehrten des neunzehnten Jahrhunderts zum Besrems den nicht Weniger zurück. In förmliche Abrede stellte den Aufenthalt Petri in Rom Eichhorn <sup>19</sup>), Dr. Baur <sup>20</sup>), Dr. Neander, wenn auch nicht aussbrücklich, doch immerhin entschieden genug <sup>21</sup>), und Dr. Maherhosf 2<sup>2</sup>)

- <sup>17</sup>) De romano divi Petri itinere et episcopatu ejusque antiquissimis imaginibus exercitationes historico-criticae. Auctore Petro Franc. Fogginio, S. Th. D. Ad Benedictum XIV. pontificem maximum. Florentiae 1741. 4. XXVIII. 521.
- 18) In der neuesten Literatur treffen wir eine Bekanntschaft mit Foggini bloß bei dem königl. dänischen Confessionarius Dr. Mynster (kleine theol. Schriften, Kopenhagen 1825, S. 151, nach Dr. Angers de temporum in aetis apostolorum ratione. Lipsiae 1833. S. 115.)
- 19) Einleitung in's N. T. 1. Thl. S. 554.
- 20) Tübinger-Zeitschrift für Theologie 1831. 4. Heft. S. 137—186.
- "1) Geschichte der Pflanzung und Leitung der chriftlichen Kirche durch die Apostel.
  2. Bd. Hamburg 1833. wohlf. Ausgabe. S. 311—315.
- 22) Hiftorisch-kritische Einleitung in die Betrinischen Schriften. Samburg 1835. S. 71-95. — Die Summe der Einwendungen Dr. Manerhoff's liest man in ge-

Durch Eichhorns Behauptung <sup>23</sup>) veranlaßt, machten die gelehrten Tübinger fatholischen Theologen <sup>24</sup>) eine Abhandlung "über den Aufenthalt des Apostels Petrus zu Rom, — zugleich als "Beitrag zur ältesten christlichen Chronologie" befannt, welche zwar in dem Resultate ihrer Untersuchung über die Dauer des Aufenthaltes Petri in Rom von der Meinung der meisten älteren fatholischen Schriftsteller bedeutend abwich, welche aber ohne Zweisel nicht ohne Gründlichkeit den Gegenstand behandelte <sup>25</sup>).

Es erübriget also von katholischer Seite eine Erwiderung gegen die allerdings scharssinnigen, von den genannten neuesten Bestreitern des Episcopates Petri in Rom mit vieler Erudition aufgestellten Einwendungen. Wir versuchen es in gegenwärtiger Schrift, die freilich nur alten und bekannten Zeugnisse für unsern Gegenstand, gegen die von den Herren Dr. Baur, Neander und Manerhoff erhobenen Schwierigkeiten, zu vertheidigen, d. h. den ihnen zukommenden historischen Werth in das gehörige Licht zu setzen.

Es hat uns aber bei gegenwärtiger Untersuchung der Grundsat vor

brängter Kürze S. 94 s. Schrift, wo es heißt: "Schon die überall unauflösbaren historischen Widersprüche verdächtigen jene Erzählung von einem Aufenthalte und Märthrertode des Petrus in Rom durchaus, und beachtet man nun umsomehr die Weise ihrer Entstehung, die späte Zeit ihrer Vildung, das Schweigen der frühesten Berichte über den Todesort des Petrus, das lebhaste Interesse der römischen Kirche für die Unwesenheit des Upostels daselbst, überhaupt die Unssicherheit der Tradition, die Leichtgläubigkeit und den Mangel an Kritik bei den Bätern, die einen Jrrthum auf den andern häusen, so sindet man es erklärlich, wie sich eine so gewiß ungeschichtliche Erzählung von einem Aufenthalte des Petrus in Rom bilden, und so allgemein verbreiten konnte."

<sup>23)</sup> Er sagt a. a. D.: "Höchst wahrscheinlich ist der Aufenthalt des Petrus zu Kom in Gesellschaft des Evangelisten Markus eine Fabel — die Anwesenheit des Apostels Petrus zu Kom gründet sich auf die Abfassung seines ersten Briefes zu Babylon (I. Petr. 5, 13.), welchen Namen die älteste Kirche sigürlich von Kom erklärte, und darauf alles baute, was von seinen Verdiensten um die römische Kirche, seinem dasigen Primat, seinem dortigen Märthrertod, die alte und neue christliche Welt gesabelt hat. Ich frage dreist, wo wäre sonst ein anderer Beweis dasür? und diesen ungereimten Beweis sollte die historische Kritik gelten lassen?"

<sup>24)</sup> Theologische Quartalichrift. Herausgegeben von Dr. Dren, Dr. Herbst und Dr. Hirscher, 1820. 4. Heft. S. 563—626.

<sup>25)</sup> Das Resultat der ganzen Abhandlung sprechen die Schlußworte S. 626 also aus: "Es ist demnach völlig historisch gewiß, daß der Apostel Petrus nach Kom gekommen sei, daselbst die römische Gemeine gelehrt und geleitet, und endlich um seines Glaubens willen getödtet worden sei; daß aber sein Aufenthalt daselbst weder zwanzig noch fünf und zwanzig Jahre, sondern höchstens einige Monate über ein Jahr gedauert habe."

Augen gestanden, daß die historische Kritik das Gesetz der Billigkeit nie außer Acht setzen dürse. Oft ist auch hier das summum jus, dessen sich die historische Kritik bedient, die summa injuria. Dieses Gesetz der Billigkeit scheinen eben die neuesten Bestreiter des Spiscopates Petri in Rom vielfälztig verletzt zu haben. Oder darf vor dem Tribunale der Kritik die Billigsteit nicht gehört werden? Und wenn man sich sonst gerne in seinen kritischen Urtheilen von der Billigkeit leiten läßt, warum soll denn nur bei Entscheisdung der Frage über den Aufenthalt Petri in Rom das eiserne Gesetz der Strenge gehandhabt werden? — Aber auch vor dem Forum der strengen Kritik bestehen die Zeugen, deren Aussprüche bei dem Gegenstande unserer Untersuchung vorgelegt werden, als glaubwürdige Gewährsmänner. Dieß hossen wir im Berlause unserer Abhandlung zur Genüge darzuthun.

Weil aber die Frage nach dem Aufenthalte des Apostels Petrus in Rom nicht beantwortet werden kann, ohne die gesammte, in die Erscheinung getretene Wirksamkeit des Apostelfürsten nach den Verhältnissen der Zeit und des Ortes bestimmt zu haben, so muß eine solche Bestimmung der erste Gegenstand unserer Untersuchung sein.

1.

## Des heil. Petrus Schicksal und Thatkraft nach den Berichten der Schriften des N. T.

Zu Bethsaida am See Genesareth lebte ein Fischer, Namens Jonas, welcher zwei Söhne hatte, von denen der Eine Andreas, der Andere Simon hieß (Joh. 1., 42. 44. und 21, 15.). Welcher von Beiden der Aeltere gewesen sei, ist ungewiß <sup>26</sup>). Sie lebten Beide vom Fischergewerbe, und hatten später zu Kapernaum ein Haus, in welchem auch die Schwiegermutter des Simon wohnte <sup>27</sup>) (Mark. 1, 16. 21. 29. 30.). In dem tief religiösen

Epiphanius haer. 51 §. 17 seniorem Petro Andream facit. At Chrysostomus in Matth. hom. 59. dicit primogenitum Petrum, et Cassianus 1. 3. de incarnatione c. 12. ait, Petrum sicut confessione, ita etiam aetate ceteros apostolos praecessisse. Ejusdem sententiae sunt Proclus orat. 19. de S. Andrea tom. 6. Bib. Patr. Lugd. p. 611. Falsus Dionysius de divinis nominibus c. 3. et Beda in Joan. c. 1. Baroníus autem ad ann. 31. §. 23. ita decernit: Epiphanius de aetate Andreae magis audiendus est, quam alii, qui postea dixerunt Petrum majorem natu Andrea.

<sup>27)</sup> Sandini a. a. D. S. 68 fagt über die Gattin des Simon: Ejus uxor martyrii gloria nobilis traditur apud Clementem Alexandrinum (l. 7. strom. Paris. 1602. p. 724.) et apud Eusebium (hist. eccl III., 30. edit. Valesii. Paris. 1678. p. 82.), filiosque ex ea Petro susceptos, scribunt Patres aliqui.

Gemüthe des Lettern glühte, wie in der Bruft feines Bruders, das beige Berlangen nach der Unkunft des Messias. Da trat zu Bethanien jenseits des Jordans der Sohn des Priesters Zacharias, Johannes, auf und verfündigte die nahe Erscheinung des Messias (3oh. 1, 15. 26. 27. Mark. 1, 7. 8.). Raum war den Brüdern diese Runde geworden, so eilte Undreas zu dem Täufer am Jordan, Dieser zeigte ihm Jesus. Sogleich folgte er bem Berrn, und blieb denfelben Tag bei ihm (Joh. 1, 36. 37. 39. 40.). Andreas führte nun seinen Bruder Simon zu Jesu. Der Herr, welcher wußte, was im Menschen war (Joh. 2, 25.), erkannte den Simon, und gab ihm in Sinblick auf die Zukunft den bedeutungsvollen Namen Lala Ricos, Fels (30h. 1, 41. 42.). Es scheint nicht, daß der Herr, als sich dieß zutrug, schon Rapernaum, die Stadt am Meere, an den Grenzen Zabulon und Nephtalim, zu seinem festen Aufenthalte gewählt hatte (Matth. 4, 13.); denn die beiden Brüder fehrten, wohl der Weifung Jesu zu Folge, heim, und trieben die Fischerei auf dem galiläischen Meere. Hier mar es, wo der Herr, nachdem Er sich in Rapernaum niedergelassen hatte, den Simon Betrus fammt beffen Bruder wieder fand, und fie mit den Worten: "Folget mir nach, ich will euch zu Menschenfischern machen," auf immer an sich zog. (Matth. 4, 13, 18—20. Mark. 1, 16, 17.)

Unter den Zwölsen, welche der Herr erwählt hatte (Joh. 15. 16.) zu seinen Aposteln (Matth. 10, 1—4.), zeichnete sich vor Allen Simon Petrus aus, sowohl durch seine kräftige und lebendige Eigenthümlichkeit, als durch seinen lebendigen Glauben und die unbegrenzte Hingebung an den Herrn. Seine Überzeugung von der göttlichen Würde Jesu stammte von Oben, und war darum fest und unerschütterlich, wie ein Fels.

Als Biele von denjenigen, welche, durch den Eindruck der Wunder Christi bestimmt, sich eine Zeitlang an Ihn angeschlossen hatten, doch weil ihnen die tiefere Empfänglichkeit für die göttliche Wahrheit sehlte, Ihn wiesder verließen, und Christus zu den zwölf Jüngern, die Ihm treu gefolgt waren, sprach: Wollt nicht auch ihr hinweggehen, zeugte Petrus von dem, was Alle bewegte, von dem göttlichen Eindrucke, den Christi Worte auf sein Inneres gemacht hatten, wie tief er es fühlte, mehr, als er es noch klar erkennen konnte, daß göttliches Leben von Jesu Reden ausgehe, diejenigen, die seine Worte ausnehmen, eines göttlichen, seligen, für die Ewigkeit dausernden Lebens theilhaft würden. "Zu wem sollten wir gehen?! Du hast Worte des ewigen Lebens. Wir glauben es, wir erkennen es, daß Du Chrisstus, der Sohn des lebendigen Gottes bist (Joh. 6, 61—70)." Die Ueberzeugung davon, daß Jesus der Christus, der wahrhaftige Gottessohn sei, welche Petrus hier bezeichnet, war ohne Zweisel von anderer Art, als dies

jenige, welche nur aus dem Anblicke der von Ihm verrichteten Wunder hervorging. Die Ueberzeugung stammte aus tieferem Grunde Go bezeugte auch Chriftus, daß, als Betrus zu ihm sprach: "Du bift Chriftus, der Sohn des lebendigen Gottes" (Matth. 16, 16.), diese Ueberzeugung bei ihm aus einem von dem Beiste Gottes berührten Gemüthe fam; daß er hier nicht nach menschlichem Meinen, sondern aus der Zuversicht göttlicher Anregung und Erleuchtung fprach; daß ihm dieß nicht Fleisch und Blut, sondern der himmlische Bater geoffenbart hatte. Dieser ausgesprochenen Ueberzeugung halber nannte daher Chriftus den Simon Betrus den Felsenmann und den Felsen, auf welchem Er seine für die Ewigkeit bestehende Rirche erbauen werde. Die unbegrenzte Liebe für die Berson des Erlösers, welche in der Bruft des Simon Betrus wohnte, follte aber nach dem Beiste Jesu überwogen werden von der Liebe und dem Eifer für das Werk, das der Erlöser zu vollführen gekommen war. Als Christus den Jüngern sein bevorstehendes Leiden verfündete, murde Betrus gedrungen, das Gefühl, welches wohl Alle empfanben, aber auszusprechen fich scheuten, allein augenblicklich, wie es in seinem Herzen aufwallte, auszudrücken. "Gott verhüte, o Herr, daß Dich Solches treffen follte!" So rein menschliches Gefühl der Liebe zu dem, welcher das Reuer der Liebe im Herzen zu entzünden am meisten geeignet mar, sich hier aussprach, so hätte doch Betrus mit dieser Richtung des Gemuths der Sache Gottes, welche das Opfer der Selbstverläugnung auch in Beziehung auf das, was dem Herzen das Theuerste ist, verlangte, nicht zum Wertzeuge dienen können, und der Herr sprach daher zu ihm die nachdrücklich strafenden Worte. daß er in dieser Gesinnung, die menschliche Person höher achtend als die Sache Gottes, in seiner Gemeinschaft nicht bleiben könne, daß er durch diese Gefinnung ihm zum Versucher werde (Matth. 16, 20-23.). Dieselbe Gemüthsart des, von dem schnell aufwallenden Gefühle fortgerissenen und auf das lebendige Gefühl des Augenblicks zu viel vertrauenden Petrus erkennen wir, wenn er, als der Berr den Seinen verfündete, daß fie in der Racht feines Leidens Alle an ihm würden irre werden, und Alle ihn verlaffen würden, fogleich ausrief: "Auch wenn Alle Dich verlassen werden, werde ich Dich nicht verlassen; mein Leben werde ich hingeben für Dich." Welches übereilte Selbstvertrauen nach der Vorherverfündigung des Herrn bald auf eine für ihn so schmerzliche Weise zu Schanden gemacht wurde. Doch diente dieser Fehltritt ohne Zweifel dazu, ihn nicht nur in der Selbsterkenntniß, welche die Bedingung des rechten Glaubens an den Erlöser und der rechten Er= fenntniß von Ihm ift, und dadurch in der ganzen chriftlichen Lebensentwickes lung defto mehr zu fördern, sondern auch ihn in der Liebe zu dem Erlöser, ber er auf einen Augenblick untreu geworden war, unerschütterlich zu be= festigen und felsenfest zu machen. Und der Herr verzieh ihm feine Gunde; Er

erinnerte ihn daran auf die zarteste und doch das Herz tief erschütternde Weise durch die dreimalige Frage: Liebst du Mich? und Er verlangte von ihm die Bewährung seiner Liebe in der treuen Erfüllung seines apostolischen Beruses, dem Hüten seiner Schafe, durch weise, liebevolle Regierung seiner Kirche.

Nach der Himmelfahrt des Herrn 28) regierte Simon Petrus an der Snike der Apostel die junge Kirche Jesu, die, einem Senfforne gleich (Lut: 13, 18. 19.), unter dem Beistande des heil. Geistes bald heranwuchs zu einem starfen Baume, welchen die Sturme blutiger Verfolgungen zu brechen nicht im Stande waren. Auf seinen Vortrag wurde das Apostelkollegium ergänzt durch Mathias, der durch das Los, welches der Herr entschied, an die Stelle des Verräthers Judas gewählt ward (Apostelg. 1, 15-26.). Als die Zwölfe am Pfingstfeste getauft wurden mit dem heil. Geiste, da ward die natürlich fräftige Persönlichkeit des Betrus nicht bloß gesteigert und erhöht, sondern auch gereinigt und geheiligt zum Dienste des Rirchenregimentes. Als Organ des heil. Geistes sprach an diesem Tage Petrus mit folch' ergreifender, eindringender Kraft zu den Juden, die aus allerlei Nationen der Welt in Jerusalem zur Festfeier zusammengeströmt waren, daß an demselben Tage noch bei 3000 Seelen der Kirche Jesu gewonnen wurden (Apftl. 2.). Eben so sprach Petrus später bei Gelegenheit der munderbaren Heilung des Lahingebornen im Tempel so schöne, einfach edle Worte zum Bolte, daß bei 5000 Menschen der Gewalt derselben zu widerstehen nicht vermochten, und sich für Christus befannten (Apostelg. 3. 4, 4.). Als deßwegen Betrus mit Johannes auf Anregen der Priefter ins Gefängniß, und am folgenden Morgen vor das Shnedrium geführt murde, sprach er, voll des heiligen Beistes, mit großer Freimuthigkeit zum versammelten Rathe

Wir setzen mit Dr. Anger (a. a. D. S. 6-38) dieselbe ins Jahr 784 ab urbe cond., in das 31. J. aerae Dionys.: so auch Petau und Hug. Ins J. 32 setzt die Himmelsahrt Hieronymus, das chronicon paschale. Baronius, Eichhorn, Süßtind; ins J. 33 Eusebius, Ludw. Capellus, Usher, Spanheim, Bearson, Tillemont, Basnage, Michaelis, Kuinvel, Feilmoser, Schott; ins J. 35 Schrader; ins J. 36 Köhler. S. tab. 2. chron. bei Dr. Anger. Nach den neueren Forschungen Jdeler's, Sepp's und Beigl's, deren Resultate von Mattes und Hefele (Freib. Kirchenlexion V. 571 ff. und 940) angenommen werden, fällt die Geburt des Herrn nicht in das J. 754 U.C., mit welchem die Dionysische Zeitrechnung beginnt, sondern in das J. 747 U.C. Tod und Himmelsahrt des Herrn fallen nach dieser Berechnung ins J. 782 U.C. oder das 29. J. der Dionysischen Zeitrechnung. Dr. Jordan Bucher (Desterr. Vierteljahresschrift für kath. Theologie. II. Jahrgang Wien 1863. S. 594) setzt die Himmelsahrt des Herrn ins J. 30 nach Christus oder ins J. 783 U.C.

von dem gefreuzigten Jesus von Nazareth, und sieß sich weder jetzt durch Drohungen, nach später durch Gefängniß und körperliche Mißhandlung von der Verkündigung des Namens Jesu abhalten (Apostelg. 4, 1—22, 5, 18, 40.).

So wie Petrus nach Außen hin mit Kraft und Erfolg die chriftliche Kirche vertrat, so waltete er auch im Innern derselben für Erhaltung fleckensloser Lauterkeit der Gesinnung, und scheuete auch die Anwendung strengerer Mittel hierzu nicht, wovon der Vorfall mit Ananias und Sapphira zeuget (Apostelg. 5, 1—11.) <sup>29</sup>).

Das Blut des Märthrers Stephanus 30) war fruchtbringender Same

<sup>29)</sup> Was die Apostelgeschichte 2, 43—4, 31. berichtet, fällt zwischen die Jahre 31—36 n. Ch. Denn, daß dieß Alles früher geschehen sei, als Kajaphas der Hohenpriesterwürde entsetzt wurde, wird daraus wahrscheinlich, weil Apostelg. 4, 6. neben Kajaphas nicht der Nachfolger desselben Jonathas erwähnt wird. Dieser aber bekleidete das hochpriesterliche Amt nach Josephus Flavius ein Jahr, und trat 37 n. Ch. um die Zeit des Ostersestes ab. Er muß also zum Osterseste des Jahres 36 an die Stelle des Kajaphas getreten sein. Siehe Dr. Anger (a. a. D. S. 183. 184.).

<sup>30)</sup> Der Märthrertod des h. Stephanus fällt nach Dr. Anger (a. a. D. S. 186) nicht später als ins 3. 37 n. Ch., vielleicht ins 3. 36. Ins 3. 30 sett diese Begebenheit Bengel; ins J. 31 Betau; ins J. 32 Baronius, Gußfind; ins J. 33 Usher, Tillemont; ins J. 34 Bearson; ins J. 35 Schraber, Bucher; ins 3. 36 Röhler; ins 3. 37 Capellus, Basnage, Cichhorn, Ruinoel; ins 3. 38 Spanbeim, Winer; das chronicon paschale erft ins erfte Jahr d's Claudins zwischen 41 und 42. - Es unterliegt feinem Zweifel, daß zwischen dem Tode Chrifti und bem Tode des Stephanus ein größerer Zeitraum verfloffen fei. Denn ehe Stephanus ftarb (Apostela. 7, 54. ff.) war der Ruf der Apostel schon verbreitet, und man brachte aus den umliegenden Städten zu ihnen Kranke (5, 15. 16.), und das Spnedrium war von Drohungen (4, 18. 21.) schon zu schärferen Maßregeln gegen die Apostel (5, 40.) geschritten; die Anzahl der Christen war nach und nach (2, 41, 47, 4, 4, 5, 14.) so gewachsen, daß die Apostel nicht mehr im Stande waren, der Armenpflege vorzustehen (6, 1-6.); auch mochte es doch wohl Jahre gebraucht haben, ebe sogar eine große Menge Priefter den Glauben annahm (6, 7.). Auch stimmt hiermit die Erzählungsweise bes Lukas gut überein, welcher von Sauptst. 1-7. nicht undentlich größere Zeitabschnitte, zwischen welchen die Begebenheiten ablaufen, anzudeuten scheint. Auch die Geschichte des A postels Paulus macht dieß mahrscheinlich, hierüber jagt Dr. Anger (a. a. D. S. 167. 168.): Etenim licet Paulus Hierosolymis educatus fuerit (Act. 22, 3.), tamen tantum abest, ut Jesum, quamdiu in his terris degisset, se vidisse un quam diserte testetur, ut, quibus locis de domino a se conspecto loquitur, illud indicet tempus, quo ille jam discesserat; tantum abest, ut se eum audivisse unquam commemoret, ut, ubicunque se ab eo edoctum esse tradit, ad ejus ἀποκάλυψεν (coelestem illam quidem) provocet. Quae quoniam maxime

auf dem Acker der Kirche. Denn der wegen Stephanus (Apostelg. 11, 19.) sich erhebende heftige Sturm der Verfolgung gegen die Gemeinde von Jernsalem streute den Samen des Christenthums weit aus in die Gegenden Judäas und Samarias (8, 1.). Durch Philippus ward dieser Same nach der Stadt Samaria getragen (8, 5.), und fand hier einen empfänglichen, guten Boden (8, 6. 8.). Die junge Gemeinde im Glauben zu stärken durch Mitsteilung des heil. Geistes mittelst Handauflegung, ward Petrus mit Johansnes von Jerusalem nach Samaria entsendet (8, 14. 17.). Mitten in der schönen Saat, die hier für Christus reifte, wucherte üppig eine starke Unse

miranda essent, si Paulus Jesum inter homines versantem vidisset atque audivisset, summa ille cum veri specie post Jesu demum reditum in coelum Hierosolyma venisse, aut, si forte prius advenisset, ad Christi usque mortem tenerae admodum aetatis fuisse existimabitur. Prorsus enim commentitia eorum est conjectura, qui eum, antequam Christus in publicum prodiret, in patriam discessisse, post ejus mortem Hierosolyma repetiisse opinantur. Jam vero, Paulum sacris Judaeorum disciplinis egregie eruditum esse, ex ipsius scriptis luculenter apparet: itaque quum ad Christianos vexandos se accingeret, i. e. quum Stephani caedi interesset, eum jam plures per annos Gamalielis institutione usum et aetatem puerilem dudum egressum esse sequitur. Hiermit stimmt Dr. 21. Tholu d' überein in feinen einleitenden Bemerfungen in bas Studium ber Paulinischen Briefe in Ullmann's und Umbreit's theolog. Studien und Kritifen (1835, 2. Hit. S. 364): "In Betreff der Erziehung bes Apostels ift junadit bie Frage von Wichtigkeit, in welcher Lebensperiode er nach der Sauptstadt gekommen fei? Eichborn und hemfen laffen ibn erst im 30. Jahre diefe Reife antreten, und da er, Apostelg. 7. 58., beim Martnrertode des Stephanus noch rearias genannt wird, welche Bezeichnung bas 30. Jahr mit in sich schließt, aber auch nicht barüber hinaus ausgedebnt werden tann, so mußte man annehmen, er fei furg por diefem Greigniffe nach der Sauptstadt gefommen; dann mare aber auch überhaupt von dem Ginflusse der Jerufalem'ichen Schule und des Gamaliel nicht viel zu reden. Jedoch wie fonnte man zu diefer Meinung kommen, da der Apostel in seiner Rede Apostelg. 22, 3. gegenüber stellt: Geboren zwar in Tarins, auferzogen aber (aratel quuneros) in die fer Stadt. Dit Nothwendigkeit ergibt fich bieraus, bag er im Anabenalter nach der Sauptstadt gefommen jei. Wie früh, läßt sich nicht jagen. All zufrüh ist dieß aber gewiß nicht zu setzen; zum Kinderunterrichte bot nämlich Die Hauptstadt feine Gelegenheit dar. Edulen für Anaben und Kinder icheinen damals weder in Jeruialem, noch überhaupt unter den Juden existirt zu haben. Erft furg vor Zerftorung ber Sauptstadt find fie von Jeichu ben Gamla eingerichtet worden. Anabenbildung mar bis dabin Privatsache, und ben Aeltern und Freunden überlaffen. - Somit werden wir die Reise nach Jerufalem erft in das Alter jegen fonnen, in welchem die rabbinische Bildung begann; aller Babrideinlichfeit nach ift nämlich Paulus eben zu Diesem 3mede, nämlich gum Rabbi'fich auszubilden, nach der hauptstadt geschickt worden."

frant pflanze Simon Petrus, berufen von dem Herrn, seine Heerde zu hüsten, machte Simon, den Magier, unschädlich für das christliche Samaria <sup>31</sup>) (8, 9—24.). Von Samaria sehrte Petrus mit Iohannes, nachdem sie noch manchem Flecken in Samaria das Evangelium verkündigt hatten, nach Ierusselm zurück (8, 25.). Als nach beiläufig zwei Iahren der Sturm der Verfolgung sich legte, und die Kirchen in Iudäa, Galiläa und Samaria eines ihrem inneren Wachsthume ersprießlichen Friedens <sup>32</sup>) genossen (Apostelg. 9. 31.), unternahm Petrus kraft seines Amtes der Oberaufsicht über alle Kirchen eine Visitationsreise in sämmtliche Gemeinden (9, 32.), und wirkte wunderbar segenreich durch die Heilung des Neneas zu Lydda, und durch die Erweckung der Tabitha zu Joppe für das Wachsthum der Kirche (9, 33—42.).

Durch Petrus, den Kornphäen der Apostel, sollten auch zuerst die Heiben eingeführt werden in den Schafstall Christi. Bei seinem längeren Ausentschalte zu Joppe im Hause des Gerbers Simon ward dem Petrus diese Offenbarung und dieser Austrag in einer symbolischen Vision (10, 9–16.). Der heidnische Hauptmann Cornelius zu Cäsarea sammt Verwandten und Freunden wurde nach Besehl des Petrus auf den Namen des Herrn Iesu Christi getauft (10.). Die Kunde hiervon gelangte vor der Rücksehr des Petrus nach Ierusalem, und Viele in der Gemeinde nahmen daran Anstoß. Petrus beruhigte sie bei seiner Rücksunft durch die einsache Erzählung der

Die hier erwähnte Wirksamkeit des Petrus fällt noch ins J. 37. Siehe Dr. Anger (a. a. D. S. 186).

<sup>32)</sup> Ueber die Ursachen dieses Friedens und die Zeitbestimmung desselben fagt Dr. Anger (a. a. D. S. 186, 87.) Postquam Lucas (Act. 9, 1-30.) de Pauli conversione etc. exposuit, αί μέν οὖν ἐκκλησίαι, pergit, καθ' ὅλης τῆς Τουδαίας και Γαλιλαίας και Σαμαφείας είχον είψήνην (9, 31.) Quae quidem ita sunt connexa cum ea narratione, qua Paulus in medio Christianos persequendi studio ad horum partes abiisse, eorumque placita Damasci atque Hierosolymis docuisse traditur, ut Lucas potissimam certe quictis illius causam ab hac ipsa rerum mutatione repetiisse videatur. Ac profecto, etsi incredibile est Paulum solum in Christianis vexandis operam collocasse, tamen praecipuas ejus hac in re partes fuisse patet. Itaque ubi ille cum Christianis facere coepit, reliquorum animos fractos esse, eaque de causa ab hac inde aetate persecutionem sensim deferbuisse consentaneum est. Quamquam non negaverim, alia quoque ad finem vexationi imponendum conferre potuisse. Nam et eo, quod Christiani multi in varias fugerant terras, odiorum materies imminuta est, nec sine magna probabilitate summam illam perturbationem, qua Judaeorum animi affecti sunt, quum Petronius, Caligula jubente, a 40. illius statuam in templo Hier, positurus esset, multum valuisse conjeceris ad conservandam vel augendam Christianorum quietem.

ihm gewordenen Offenbarung, also daß sie in freudigen Dank gegen Gott ausbrachen, der auch den Heiden Buße zum ewigen Leben verliehen habe  $(11,\,1-18.)^{33})$ .

Der (Apostelg. 9, 31.) erwähnte Friede, welcher dem Petrus erlaubte, auf die eben angedeutete Weise für das Heil der Kirche seine Thätigkeit zu entfalten, war die unmittelbare Folge <sup>34</sup>) von einer für die Kirche überaus einflußreichen Begebenheit, nämlich von der Bekehrung des Saulus <sup>35</sup>). Der neue, wenn auch ebenfalls unmittelbar vom Herrn berusene Apostel, fand es der Ordnung gemäß, nach drei Jahren nach Ierusalem zu reisen (Gal. 1, 18. Apostelg. 9, 26.), um den Ersten der Apostel, Petrus, zu besuchen, und durch dessen Beglanbigung das nöthige Bertrauen und Ansehen in allen Christengemeinden zu erlangen <sup>36</sup>). — Das große Ansehen des Petrus vor allen übrigen Aposteln war auch außer der Kirche bekannt. Deßhalb ließ Herodes Agrippa den Petrus greifen, und ihn ins Gefängniß werfen <sup>37</sup>),

<sup>33)</sup> Die hier erwähnten Reisen und Thaten des Petrus fallen in die Jahre 39 und 40 n. Ch. Siehe Dr. Anger (a. a. D. S. 188).

<sup>34)</sup> Siehe oben die Mote 32.

Die Bekehrung des Saulus zum Christenthume kann nicht später, als ins J. 38 n. Ch. fallen, vielleicht etwas früher. Dr. Anger spricht das Endresultat seiner mit großer Gründlichkeit (a. a. D. S. 121—182) geführten Untersuchung also auß: In eo acquiescimus, ut Paulum serius anno 38. Christo nomen dedisse, serius a. 41. primum Hierosolyma repetiisse negemus; easque res longe probabilius his ipsis annis vel temporibus proxime antegressis, quam aetati remotiori tribuendas esse existimemus. Uebrigens wird auch dieser Begebenheit von verschiedenen Gelehrten eine verschiedene Zeit angewiesen. Ins J. 31 sept sie Bengel; ins J. 32 Süßkind; ins J. 33 Hieronhmus und Petau; ins J. 34 Baronius und Tillemont; ins J. 35 Usher, Bearson, Hug, Winer, de Wette, Feilmoser, ins J. 37 Basnage, Michaelis, Eichhorn, Köhler, Schott, Bucher; ins J. 39 Capellus, Schrader; ins J. 40 Spanheim, Bertholdt, Kuinvel; das chronicon paschale zwischen 42 und 43 ins 2. Jahr des Claudius.

<sup>36)</sup> Dieß Zusammentreffen Pauli mit Petrus in Jerusalem, welches fünfzehn Tage währte (Gal. 1, 18.), fällt spätestens ins J. 41 n. Th. Siehe Dr. Anger (a. a. D. S. 122 ff.). Nach Bucher a. a. D. ins J. 40.

Die meisten Gelehrten setzen die Gefangenschaft Petri zu Jerusalem in das Todesjahr des Königs Herodes Agrippa, d. i. ins J. 44 der chriftl. Zeitsrechnung — aus keinem anderen Grunde, als weil die Apostelgeschichte in demsselben Capitel XII. wie die Einkerkerung des Petrus, so auch den Tod des Herodes, der nach Josephus Flavius im J. 44 erfolgte, erzählt. Ich war bei der ersten Bearbeitung des Gegenstandes (Pletz, neue theol. Zeitschrift XI. Ihrg. 1. Bd. E. 70 ff.) vorzüglich auf die Autorität Anger's hin dieser Ansicht beigetreten, sinde mich aber bestimmt, die Gesangenschaft des Apostels sürsten nicht in das letzte Jahr, sondern in die erste Regierungszeit des Königs

um in seiner Person die Kirche zu verderben, und dadurch den Juden zu gefallen (12, 3. 4.). Doch der Apostelfürst sollte noch länger die Lämmer und Schafe Jesu Christi weiden, darum führte ihn der Herr aus dem Gesfängnisse. Die Pflicht, sich dem Dienste der Kirche Christi zu erhalten, bestimmte ihn nun, andere Gegenden zum Schauplatze seiner apostolischen Wirfsamkeit zu machen (12, 5—17.).

Daß Petrus, um den Nachstellungen des Agrippa zu entgehen, außer den Bereich der Herrschaft desselben geflohen sein möge, läßt sich mit Grunde annehmen. Wohin er aber seinen Weg genommen habe, darüber schweigt die heilige Geschichte, und die Berichte derselben erwähnen der Wirksamkeit des Apostelfürsten erst wieder nach Verlauf von vielen Jahren.

Berodes in Judaa und zwar (mit Dr. Bucher in der öfterr. Vierteljahresschrift für kath. Theologie, II. Ihrg. 4. Heft. S. 578 f. und 595) ins J. 42 gu seten, und zwar aus folgenden Gründen. Es war dem Berodes Agrippa, sobald er vom Raifer Claudius nach dessen Regierungsantritt (24. Jänner 41.) als König von Judaa eingesett war, darum zu thun, sich bei den Juden in Bunft zu feten, - ut placeret Judaeis, wie Apostela. 12, 3 bezeugt. Den Beifall der Juden konnte er durch nichts so sehr und sicher gewinnen als durch Berfolgung der Kirche. Sollte er nun Jahre haben verftreichen laffen, che er nach Diesem Mittel der Bolksgunft griff? Gewiß nicht; vielmehr legte er sogleich nach Antritt seiner herrschaft in Judaa Sand an Glieder der Kirche, ließ dann den Apostel Jakobus, den Bruder des Johannes, mit dem Schwerte hinrichten, und da diefes Vorgehen wider die Kirche den Juden, wie er vorhergesehen und beabfichtigt hatte, gefiel, endlich auch den Betrus greifen und in Banden legen. -Daß Lukas in demfelben Cap. XII. dieß Alles und den Tod des Herodes erzählt, ift fo wenig ein Grund, diese Begebenheiten in ein und basselbe Jahr zu setzen, als die Apostelgeschichte das Geprage einer fortlaufenden chronologischen Darstellung der in ihr erwähnten Thatsachen und Ereignisse an sich trägt. In ihr ist vielmehr der Pragmatismus vorherrschend, der die zu einem historischen Gesammtbilde gehörenden Büge zusammenfaßt, sie mogen noch so fehr in Raum und Zeit auseinander liegen. Wie die Apostelgeschichte in Dieser pragmatischen Methode die Prophezeiung des Agabus von der großen allgemeinen Bungersnoth unter Claudius, die Sammlung unter den Christen zu Antiochia und die Ueberbringung diefer Liebesgaben nach Jerufalem XI. 27-30 gusammenfaßt, so auch im XII. Cap. Alles, was sich auf die durch Herodes der Kirche bereitete Verfolgung bezieht, wozu nothwendig der den Wiitherich treffende Todesstreich durch den Engel des Herrn gehörte. Uebrigens ift die Aneinanderreibung der Begebenheiten im XII. Cap. der Apostelgeschichte so gehalten, daß felbst aus ihr unschwer zu entnehmen ift, es sei nach der Einkerferung und Befreiung bes Betrus eine langere Zeit bis gum Tod bes Berodes verfloffen, und ich verweise betreffs beffen auf die Bemerkungen Stenglein's (Tübing. Quartalichr. 1840. S. 254.) und Foggini's, welcher (l. c. p. 135-38.) schreibt :

Multum temporis inter Herodis impium facinus et obitum intercessisse, nec ipse cred iderim, sed neque parum profecto intercessit; ipsi enim D. Lucae contrarium id esse videtur, Herodem, cum Petri fugam accepisset, de custodibus inquisitionem fecisse, narranti, et eos ad supplicium duci mandasse, et inde profectum fuisse Caesaream, ibique commoratum esse. Sed ut res magis clara fiat, Josephum adhibendum hic esse arbitror commentarii loco, qui pariter post D. Lucam Herodis adventum in Caesaream, ejusque formidabilem interitum posteros docuit. Testatur ille (Ant. XIX. 8, 1.), Caesaream Herodem venisse non immediate ab Jerosolymis, sed ex Tiberiade Galilaeae urbe, ubi cum Commagenensi rege Antiocho, et Emesorum Samphigeramo, et Coti minoris Armeniae, et Polemone Ponti regnum tenente, nec non Herode fratre suo Chalcidis domino Regiae versatus erat, et Marsum Syriae praesidem exceperat. Praeterea neque sane in Tiberiadem venerat Herodes ex Jerosolymis, sed ex Berithiorum urbe, quam sumtuosis ditavit aedificiis, et ubi solemnia quoque spectacula celebravit (Ant. XIX. 7, 5,). Demum cum rex Caesaream pergeret vir quidam, nomine Simon, eum Jerosolymis tanquam non justum hominem accusavit, quod praefectus Herodem monuit, qui calumniatorem ad se vocavit, et cum in theatro esset coram se venire fecit, de calumnia postulavit, et veniam petenti dedit, muneribus insuper additis (Ant. XIX. 7, 4.). Cum itaque hace omnia ex Josepho discamus, Herodem fecisse toto temporis spatio, quod a recessu ab Jerosolymis intercessit, ad adventum in Caesaream, quid contra nos D. Lucas? Refert ille quidem post Jacobi necem et carcerem Petri continuo fere mortem Herodis: at nimirum, ut illam sceleris fuisse poenam in apostolos domini perpetrati indicaret, non autem, quod unum post alterum statim evenerit. Neque vero illi curae fuit, nec esse debuit singula Herodis gesta minutatim recensere; sed ea tantummodo, quae ad historiam suam maxime pertinebant. Quinimo animadvertendum est, ita tamen de itinere illo s. historicum loqui, ut nullo pacto festinum fuisse innuat, sed potius satis lentum, ita ut nihil obstet, quominus ex Josepho illius verba explicemus. Itaque ab Jerosolymis discessit Herodes, ut Caesaream iret, sed prius Josepho teste, Beryth um et Tiberiadem divertit, et tandem Caesareae constituto itineris termino stetit. "Descendens Herodes a Judaea in Caesaream, ibi commoratus est;" optime Lucas. - Porro his bene perceptis, Valesio respondere haud indigemus, moram aliquam satis longam illis impertiri verbis: ibi commoratus est. Ad unum saltem annum extendendam esse censet Bellarminus, nec desunt etiam, qui ad biennium usque extendant. At vero trimestri potius, aut bimestri spatio eam totam definirem, si vis uno etiam mense, ut Calmetio aliisque placuit; certe enim Josephus ea ratione loqui mihi videtur, ut indicet, impium regem ludos illos, quos celebrans obiit, haud diu post quam Caesaream venit, indixisse. Ceterum verbum διατρίβω, quo usus est D. Lucas, saepe quidem longam designat moram, sed de breviori etiam usurpatur. — Quod vero ad obitum Herodis pertinet, ab angelo percussus ille est, quinto ludorum die, Claudii imp. a. quarto, et quidem ineunte; ipsi enim Claudio, quod novum auspicaretur imperii sui annum, adulari, ut mos erat, voluisse Herodem facile conjicihandelnde Hauptperson im Apostelconcise zu Ternsalem <sup>38</sup>). Nachdem über den betreffenden Gegenstand lange berathschlagt und gesprochen worden war, bringt denselben Petrus der Entscheidung näher, indem er (15, 7—11.) sein entscheidendes Gutachten über den Fragepunkt ausspricht, welches die ganze Versammlung mit Ehrerbietung (15, 12.) aufnahm. Nachdem Paulus und Varnabas der Entscheidung des Petrus beifällige Thatsachen vorgebracht haben, spricht Jakobus mit Verusung auf die Autorität des Petrus die Entsscheidung aus (15, 14—21.).

Paulus hatte mit Barnabas und Markus bereits seine erste Reise zur Bekehrung der Heiden in den Gegenden Kleinasiens zurückgelegt <sup>39</sup>). In den meisten Christengemeinden mag man ganz besonders auf Paulus und seine Lehre ausmerksam gewesen sein; auch mögen hier und da minder anserkennende Urtheile über seine Lehre ausgesprochen worden, und ihm nicht selten auch zu Ohren gekommen sein. Es konnte Paulus nicht gleichgiltig sein, wie man in den Christengemeinden über seine Lehre dachte und sprach. Es gab aber kein anderes Mittel, die Christengemeinden von der Reinheit seiner Lehre, von der Lauterkeit des Evangeliums, das er verkündigte, zu überzeugen, als das anerkennende Zeugniß der Apostel, welche unumschränktes Anschen und Vertrauen in allen Gemeinden hatten. Deshalb benützte Paulus seine Reise zum Apostelconcile nach Ferusalem auch dazu, das Evansgelium, welches er unter den Heiden verkündigte, besonders den Angesehens

mus, cum Josephus narret, eum venisse Caesaream, ibique spectaculum ad honorem Caesaris pro ejus salute celebrasse, cum jam tertium annum in Judaeao regno, quod ipse Claudius statim ac imperium obtinuit illi dederat, complevisset. Quinimo Herodem anno Claudii quarto ineunte obiisse, vel apertius Josephus monet, cum ait, illum septem annis regnasse, et horum quatuor sub Caesare Cajo, tres autem sub Claudii imperio complevisse. Cum igitur sub finem anni secundi Claudiani imperii Petrus a vinculis expeditus effugerit, sequitur, non amplius ac quindecim, aut sexdecim menses intra Petri fugam elapsos esse et mortem Herodis, quod temporis spatium minime longum est, et Josephi narrationi maxime consonum, divino autem historiographo haud certe contrarium. — Uebrigens wird die Gefangenschaft Petri von den meisten Gesechten ins J. 41 n. Ch. gesett, und zwar von Usher, Pearson, Tillemont, Basnage, Michaelis, Hug, Eichhorn, Bertholdt, Kuinvel, Winer, Schrader, Schott und Anger; nur Petau und Capellus setten sie J. 41; Baronius, Bengel und Bucher ins J. 42.

<sup>35)</sup> Capellus und Wurm setzen dasselbe ins J. 46; ins J. 47 Bengel, Schrader und Bucher; ins J. 49 Baronius, Petau, Pearson; ins J. 50 Basnage, Schott; ins J. 51 Tillemont, Köbler, Anger; ins J. 52 Usher, Hug, Eichhorn, Kuinvel, Winer, de Wette, Feilmoser; ins J. 53 Spanbeim.

<sup>39)</sup> Er trat sie im Jahre 44 oder 45 nach Bucher an.

sten von den Aposteln darzulegen, damit seine Laufbahn nicht vergeblich sei oder gewesen wäre (Gal. 2, 2.). Und Petrus und Johannes und Jakobus gaben dem Evangelium des Paulus und seinen Bemühungen für dasselbe ihren Beisall zu erkennen (Gal, 2, 7. 9.), und sprachen dieses ihr Anerstenntniß auch öffentlich in den encyklischen Schreiben <sup>40</sup>) an die aus Heidenschristen bestehenden Gemeinden von Antiochia, in Sprien und Cilicien aus (Apostelg. 15, 25. 26.).

In kurzer Frist nach diesen Verhandlungen in Jerusalem begab sich ber Apostel Petrus nach Antiochia 41), und zog sich hier, weil er in seinem

Darnabas und Paulus, welche von den Judaisten vermuthlich für Verfälscher der Lebre Christi ausgegeben worden, werden bier vielmehr als echte und eifrige Verkündiger des Evangeliums den Gemeinden empfohlen, als theure Männer, welche für die Sache Christi ihr Leben binzugeben bereit gewesen wären.

<sup>11)</sup> Dr. Reander fett diefes Zusammentreffen des Betrus mit Baulus in Antiochia in eine spätere Zeit, von welcher die Apostelgeschichte 18, 22. berichtet. Er fagt aber felbst (a. a. C. 1. Bd. E. 187 Note 1.): "Wir wollen nicht läugnen, daß fich diese Unnahme zur Gemigheit nicht bringen läßt. Paulus selbst erzählt diesen Vorfall gleich, nachdem er von jener Reise nach Ferusalem gesprochen bat, welche wir mit seiner dritten Reise dabin für eins zu balten Ursache fanden. Und wir könnten bemnach annehmen, daß Diefer Borfall wirklich unmittelbar auf jene apostolische Verjammlung zu Jerufalem gefolgt fei. Es konnte auch wohl geschehen, daß damats durch die Radrichten von dem, was unter ben Beidenchriften gescheben war, mas für Judenchriften ja so et mas Außerordentliches sein mochte, Manche von ihnen bewogen wurden, nach Antiochia zu der Berjammlung der Beidendriften zu reifen, theils um felbst Beuge ber neuen großen Dinge zu fein, theils aus Argwohn. Es ift nach dem, was wir früher bemerkten, nicht unmöglich, bag tiefe Judaisten ichon sobald, nachdem jene Beschluffe für die Unerkennung der gleichen Rechte der Beidenchriften gefaßt worden, denfelben untreu wurden, indem fie dieselben wenigstens anders deuteten, als fie ursprünglich gemeint waren." - Econ Tertullianus mar berfelben Unficht mit uns rücksichtlich ber Zeitbestimmung für tiefes Factum, wie aus ber, auch in anderer Sinsicht merswürdigen, Stelle adv. Marcionem 1. 1. c. 20 (edit. Rigaltii Venet. 1744 ©. 375) hervorgeht: Nam et ipsum Petrum, ceterosque, columnas apostolatus, a Paulo reprehensos opponunt, quod non recto pede incederent ad evangelii veritatem: ab illo certe Paulo, qui adhuc in gratia rudis, trepidans denique ne in vacuum cucurrisset aut curreret, tunc primum cum antecessoribus apostolis conferebat. Igitur si ferventer, ut adhuc neophytus, adversus Judais mum aliquid in conversatione reprehendendum existimavit, passivum scilicet convictum, postmodum et ipse usu omnibus omnia futurus, ut omnes lucraretur, Judaeis quasi Judaeus, et iis qui sub lege, tanquam sub lege: tu illam solius conversationis, placiturae postea accusatori suo, reprehensionem, suspectam vis haberi etiam de praedicationis erga Deum praevaricatione. Atquin de praedicationis unitate, quod supra legimus, dexteras junxerant. — Augustinus (epist. 82 (alias 19.) 3, 1.) jagt: Magis arbitror ante Hierosolymitanum

Umgange mit den Heidenchristen sich von Rücksichten auf die Judenchristen bestimmen ließ, einen öffentlichen Vorwurf vom Apostel Paulus zu 42) (Gal. 2, 11—14.).

concilium Petrum a Paulo reprehensum fuisse. Baronius (annal. eccl. ad a. 51. §. 31.) und Eftius (in ep. Gal. 2.) nehmen ebenfalls an, der Borfall habe sich ereignet nach dem Apostescenvente. Id enim, sagt Estius, postulare videtur ordo narrationis Paulinae. Patet etiam ex Act. 15. Paulum absoluto concilio statim Antiochiam esse reversum, nec admodum diu ibi moratum. Quare verisimile est, per id tempus illuc advenisse Petrum, et cetera, quae hie narrantur, acta suisse. Nisi quis putet, ista eo tempore contigisse, quando iterum Paulus aliquamdiu haesit Antiochiae. (Siehe Sandini disputationes historicae ad vitas pontiscum Romanorum. Ferrariae 1755. 8. disput. I.  $\approx$ . 12, Note 20.)

12) Es ift hier nicht der Drt, die verschiedenen Auffassungen dieses Borfalls zwischen Betrus und Baulus, die fich bei den Batern und spätern Auslegern finden, auch nur andeutungsweise aufzuführen. Nur darauf machen wir hier aufmerksam, daß Die Stelle Gal. 2, 11-14. gebraucht worden ift zu einem Einwurfe gegen Die Brrthumslosigkeit der Apostel überhaupt und des Betrus insbesondere in der Lehre Chrifti. Mit welchem Unrechte, erfieht man aus der oben angeführten Stelle bes Tertullianus, ber febr icharffinnig und richtig unterscheidet zwischen conversatio und praedicatio, so wie er dieg ebenfalls thut de praeser. haeret. c. 23. (a. a. D. S. 210): Proponunt ergo ad sugillandam ignorantiam aliquam apostolorum, quod Petrus et qui cum eo, reprehensi sint a Paulo. Adeo inquiunt, aliquid eis defuit; ut ex hoc etiam illud struant, potuisse postea pleniorem scientiam supervenire, qualis obvenerit Paulo reprehendenti antecessores. Doceant, ex eo quod allegant Petrum a Paulo reprehensum, aliam evangelii formam a Paulo superductam, citra eam quam praemiserat Petrus et ceteri. Quin demutatus in praedicatorem de persecutore, deducitur ad fratres a fratribus, ut unus ex fratribus, et ad illos ab illis, qui ab apostolis, fidem induerant. Dehine, sicut ipse enarrat, ascendit in Hierosolyma cognoscendi Petri causa, ex officio et jure scilicet ejusdem fidei et praedicationis. Nam et illi non essent mirati, de persecutore factum praedicatorem, si aliquid contrarium praedicaret; nec Dominum praeterea magnificassent, quia adversarius ejus Paulus obvenerat. Itaque et dexteram ei dederunt, signum concordiae et convenientiae, et inter se distributionem officii ordinaverunt, non separationem evangelli; nec ut aliud alter, sed ut aliis alter praedicaret. Ceterum si reprehensus est Petrus, quod cum convixisset ethnicis, postea se a convictu eorum separabat personarum respectu, utique conversationis fuit vitium, non praedicationis. Und Dr. Neander (a. a. D. 2. Bd. S. 306 in der Rote) fagt: Bir können keineswegs einstimmen in die Behauptung, daß die alte Unterscheidung awischen vitium conversationis und error doctrinae durchaus unbaltbar sei, und also auch die Möglichkeit der Einmischung von Lehrirrthumern bei den Aposteln zugegeben merden müffe. Es läßt fich allerdings wohl nachweisen, daß der error conversationis hier keinen error doctrinae nach fich ziehen mußte. Aus der pracBon dieser Zeit an sinden sich in den historischen Schristen des N. T. feine Nachrichten mehr über die Wirksamkeit des Apostels Petrus für den Dienst der guten Sache des Christenthums. Aus dem aber, was diese Schristen uns bisher von der ersolgreichen Thätigkeit des Apostelsürsten für die Ausbreitung und Begründung des Reiches Jesu berichteten, aus dem allein darf man schon mit Grund schließen, daß Simon Petrus dem Auftrage seines Herrn und Meisters, seine Heerde zu hüten, gewiß auch in der späteren Zeit seines Lebens, über welche uns diese Bücher des N. T. feine Kunde geben, mit freudigem Eiser werde nachgekommen sein. Da die Apostelgeschichte nach der Erzählung der Verhandlungen zu Ierusalem seiner gar nicht mehr erwähnt, so spricht dieß auch dafür, daß ihn sein späterer Wirstungskreis von dort abgerusen hatte <sup>43</sup>).

Die weitere Sammlung der Schriften des N. T. enthält aber selbst ein schriftliches Denkmal der apostolischen Wirksamkeit des Apostelfürsten, wir meinen den ersten Brief des Petrus. Dieses Schreiben ift gerichtet an die zerstreuten Fremdlinge in Bontus, Galatien, Kappadocien, Ufien und Bithynien; und man war schon in alter Zeit geneigt, hieraus zu schließen, der Apostel dürfte mohl in diesen Gegenden früher das Evangelium verfünfündigt haben 44). Allein da der Inhalt des Briefes diese Annahme gar nicht unterstützt, so ist das bloge Borhanden- und Gerichtetsein desselben an die in den benannten Gegenden aus Juden- und Heidenchriften bestehenden Gemeinden noch fein Beweis, daß Petrus mit ihnen früher in personlichen Berhältniffen als Lehrer gestanden sei. Bielmehr ist es bei Petrus, den der Herr mit der ober ften Leitung seiner Kirche bekleidet hatte, gar nicht befrembend, daß er sich auch mit solchen Christengemeinden, welche von andern Aposteln oder Berfündigern des Evangeliums waren gegründet worden, in schriftlichen Verkehr gesetzt habe; besonders dann, wenn diese Gemeinden, wie es hier der Fall gewesen zu sein scheint, sich in einer Glaubensangele= genheit an ihn gewendet hatten 45).

tischen Berirrung des Petrus, vermöge welcher er sich durch Menschenfurcht verleiten ließ, in diesem Augenblicke vielmehr nach den Bornrtheilen Anderer, als nach seiner eigenen richtigeren Ueberzeugung zu handeln, aus dieser augenblicklichen practischen Berirrung solgt keineswegs, daß er jene richtige Einsicht selbst versloren hatte.

<sup>13)</sup> Dr. Reander (a. a. D. 2. Bd. S. 307).

<sup>14)</sup> Origenes bei Eusebius h. e. 3, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Die Stelle I. Petri. 5, 12.: Διὰ Σιλουανοῦ υμίν τοῦ πιστοῦ ἀδελφοῦ ως λογίζομαι, δὶ δλίγων ἔγφαψα, παφακαλῶν καὶ ἐπιμαφτυφῶν ταύτην εἶναι ἀληθῆ χάφιν τοῦ Θεοῦ, εἰς ῆν ἐστήκατε ſcheint diese meine Unsicht vollkommen μι rechtsertigen. Das παφακαλῶν καὶ ἐπιμαφτυφῶν sett doch wohl eine

Wenn aber auch die Ueberschrift dieses Briefes uns nicht erlaubt, die durch dieselbe bezeichneten Gegenden als solche zu erkennen, in welchen der Apostel Petrus für die Aufnahme des Evangeliums gewirft habe, so enthält doch dieser Brief (5, 13.) eine ausdrückliche Ortsbestimmung, aus welcher wir entnehmen, daß der Apostelsürst in der letzten Zeit seines Lebens, in welche ohne Zweisel die Absassung des Schreibens fällt <sup>16</sup>), in der Weltshauptstadt Rom gelebt habe.

Unfrage, eine Bitte um Entscheidung voraus. Der Wegenstand, über welchen man sich die Entscheidung des Betrus erbat, ist deutlich ausgesprochen in den Borten: ταιτην είναι άληθη χάριν του θεού, είς ήν έστηκατε. Da es wohl größtentheils aus Judenchriften bestehende Gemeinden waren, fo wirft dieß auf den ganzen Gegenstand ein fehr helles Licht. Die meisten dieser Gemeinden mochten wohl für das Evangelium von Paulus und den Schülern des Paulus gewonnen worden fein; gang vorzüglich scheint Silas (Silvanus), den Baulus fich jum Gefährten auf feiner zweiten Reife zu den Beiden gewählt hatte, gu ihnen in directen innigen Berhaltniffen geftanden zu fein; vielleicht gang beson= ders seit jener Zeit, wo er von Baulus (etwa ums J. 57) war getrennt worden. Da nun aber dieje Gemeinden den Silas als einen Gefährten des Paulus fannten, welcher wohl deghalb auch paulinischen Grundfätzen ergeben fei, so ift es leicht denkbar, daß auch Silas, wie Paulus und Barnabas, nicht in allen diefen Gemeinden das erwiinschte, unbegrenzte Bertrauen gefunden habe. Diefer Mangel des Bertrauens zu einander mar sowohl für Silvanus als für bie betreffenden Gemeinden hindernd in Bezug auf feste Begründung im Chriften= thume. Um nun aus diefer Ungewißheit in Bezug auf ihr Beil zu kommen, und die Gewißheit sich zu verschaffen, daß das lautere Evangelium ihnen sei zu Theil geworden, wenden sie fich an Betrus, an den Bornehmsten derer, die als Säulen angesehen wurden, an den Apostel der Beschneidung. Wahrscheinlich fandten fie Silas selbst zu Petrus, dem dieg seiner selbst wegen gang nach Bunsche sein mochte. Petrus sendet ihn nun wieder mit seiner Antwort an jene Gemeinden zurud, und gibt demfelben bas Zeugniß, daß er nach seiner leberzeugung, der sie wohl vertrauen könnten (ws dorizonae), ein treuer, bewährter Bruder sei, der Glauben und Vertrauen verdiene (rov nierov adelgov). -Man hat bisher immer angenommen, Silvanus sei in späterer Zeit ein ffeter Begleiter des Petrus, wie früher des Paulus, gewesen, und dieß blos aus dem Grunde, weil er in dem petrinischen Schreiben erwähnt wird. Daß diese Annahme wenig begründet war, meinen wir, werde aus dem Gesagten erhellen.

16) Neber die Zeit, wann der erste Brief Petri abgefaßt sei, sagt Dr. Hug (Einsteilung in das N. T. 2. Thl. S 381 ff.): Nach dieser Schilderung (der Gesfahren der Christen) waren es nicht Privatgehässigkeiten und böser Wille einzelner Menschen gegen die asiatischen Christen, sondern man gab sie als Berbrecher, κακαποιες, an; man rechnete ihnen ihre Religion zum Vergehen auf, und forderte sie darüber zur Verantwortung, εις ἀπολοχίαν. Die Vestrafungen, die über sie verhängt wurden, waren solche, die nur die Obrigkeit und ordentliche richterliche Gewalt zuerkennt, Strafen, welche das peinliche Gericht über Diebe

Ueber die Stelle 1. Petr. 5, 13. ift ungemein Bieles in verschiedenem Sinne geschrieben worden. Wir fönnen die verschiedenen Auslegungen der Worte ή ἐν Βαβυλώνι συνεχλεχτή hier nicht übergehen, so wenig wir die Gründe verschweigen dürfen, welche uns geneigt machen, darunter die Christen gemein de von Rom zu verstehen.

Zuvörderst müssen wir gegen Dr. Maherhoff (a. a. D. S. 126. 127.) bemerken, daß man wohl mit ziemlicher Sicherheit schließen dürse, Betrus habe sich ebenfalls dort aufgehalten, wo die hier ovrendents Genannte. Wenn man nämlich auch recht gut von Solchen grüßen kann, die von uns getrennt leben; so geschieht dieß doch in den meisten Fällen nur von Solchen, unter denen man lebt. Warum soll man gerade hier das Ungewöhnsliche annehmen?

Es ist aber ebensowohl das  $\eta$  συνεαλεατή, als das èν Βαβυλώνι versschieden erklärt worden. Man hat das συνεαλεατή entweder von einer christelichen Gemeinde, oder von einer einzelnen christlichen Frau verstanden. Von der έααλησία verstanden es die Peschito, die Bulgata, die arabische und äthiospische Uebersetzung, die Läter der lateinischen und die meisten auch der grieschischen Kirche, und die katholischen Interpreten der älteren und neuen Zeit. Von einer einzelnen Christin, und zwar von der Frau des Petrus, oder von dessen Tochter, verstanden es einige orientalische Ausleger, wie dieß Gregorius Barhebräus bemerkt (Assemanni bibl. orient. T. 3. p. 2. S. 7.); seit Millius aber von der Frau des Petrus die meisten protest ant is

Mörder, Berschwörer beschließt. Dieses alles duldeten fie er drouare Ingov geedrov, und de zoedriarot, mehr wegen ihres Namens Christiani, als wegen wirklicher Ubelthaten. Die Benennung felbst mar ichon zu einer Beschuldigung geworden, Die man als friminell betrachtete. - Erst später unter Nero trat ber Fall ein, daß man die Christen als Missethäter, de zazonoise, und per flagitia invisos, wie Tacitus fagt, aufah und verfolgte. Erft damals litten fie als Christiani, und der Rame jelbst galt als eine Bezeichnung einer verworfenen Menschengattung, worauf der Tod stand (Taeit. Annall. 15, 44.); und zwar nicht Die Todesart der römischen Gesetze, sondern wie sie Dilltur, der Uebermuth und die Tyrannei ersann. — Der Anfang der Feuersbrunft, welche die Ursache oder die Beranlaffung der Berfolgung mar, fällt XIII. Kal. Sextiles (unter ben Confuln Lecanius und M. Lic. Craffus im eilften Jahre bes Nero) in die lette Hälfte des Julius; aber die Berfolgung begann jett noch nicht. Man hatte Unftalten gum Baue gemacht, durch Befanftigung ber Götter und Men: schen, und Bulfe jeder Urt die Gehäffigkeit zu tilgen gesucht, die auf den Monarchen fiel, dem man die That zumaß; und erst damals, als alles nichts verhalf, griff Rero nach ben Chriften, um ihnen die Schuld aufzuburden. Erft eine geraume Zeit nach Diesen Auftritten tann ber Brief geschrieben sein. Siermit stimmen überein Dr. Reander (a. a. D. 2. B. S. 308) und Dr. Maner= hoff (a. a. D. S. 131 ff.).

ichen Exegeten, besonders der neuesten Zeit, mit feltenen Ausnahmen. Bang besonders willfürlich aber ift die Annahme des genannten Barhebraus, welcher unter der συνεκλεκτή die Gemeinschaft der Apostel, und unter Babylon ben Saal in Jerusalem versteht, in welchem der heilige Beift in Zungengestalt über die Apostel herabkam. -- Wir können uns nicht entschließen, bei ovvendenzig an die Frau des Betrus zu denken, wenn auch schon der Upoftel Baulus (I. Kor. 9, 5.), erwähnt, daß Rephas feine Frau auf feinen Reisen zur Begleiterin gehabt habe. Grufe werden doch wohl nur von folchen Personen gemeldet, die denjenigen, an welche man schreibt, befannt sind. Geschieht es dennoch von Unbefannten, so pflegt es doch nie ohne die eine oder andere beigesetzte Erflärung zu geschehen. Da es nun sehr zweifelhaft ist, ob Petrus perfönlich den Gemeinden, an welche er schreibt, befannt war; wie kann man von seiner Frau dieß annehmen? Man wende nicht ein, er gruße auch von Markus. Denn dieser war wohl (wenn wir an Johannes Martus Apostelg. 12, 25. denken dürfen), seiner öffentlichen Wirtsamkeit im Dieuste des Evangeliums wegen, diesen Bemeinden wenigstens dem Rufe nach befannt. Da man aber von den Diensten der Gattin des Petrus um die Sache des Evangeliums nichts weiß, so dürfte es wohl auch dem Betrus nicht in den Sinn gekommen sein, von ihr so viele driftliche Gemeinden zu grußen. Dann scheint es uns, Betrus hatte fich, wenn man unter der ovvεκλεκτή seine Gattin foll verstehen dürfen, viel bestimmter ausdrücken müssen: bas por mußte wenigstens dabei stehen, und das por hinter viog kann nicht auf ovrendente bezogen werden. Ferner läßt die Construction eben so wenig an eine einzelne Berson denken, die sich in Babylon soll aufgehalten haben. Daß er Babulavi zwischen den Artitel und das appell. gesetzt ist, zeigt an, daß die ovrendenzy von Babylon unzertrennlich ist; wie kann man bei einer folden Construction an einen zeitweiligen Aufenthalt einer Frau den= fen? — Wenn die ovvendenth aber die Gattin des Petrus bedeutet, wo bleibt denn dann der Gruß von der Kirchengemeinde, in welcher Petrus sich befand, als er den Brief schrieb? Oder soll man annehmen, er habe die Kirche über seiner Frau vergessen? In dem Schreiben eines Apostels erwartet man doch mit Recht zu allererft einen Gruß von der einen Gemeinde an die andere. Aus diefem Allen meinen wir annehmen zu dürfen, Betrus gruße in dieser Stelle die Kirchen in Pontus, Galatien, Cappadocien, Afien und Bi= thynien von der Kirche, in welcher er sich aufhielt 47).

fchen Einleitung in die petrin. Schriften in den "theologischen Studien und Kritiken" 1836. 4. Heft. S. 1066 f. sich also äußert: "M. versteht unter ή έν Βαβυλώνε συνεκλεκτή die Frau des Petrus . . . . Was diese Erklärung betrifft, welche seit Mill von manchen Auslegern befolgt wird, so würde auch

Unter Babylon verstanden die alten Ausleger insgesammt, der la= teinischen sowohl als griechischen Kirche, Rom. Der einzige Monch Cosmas Indifopleuftes (ums 3. 576) meint das alte Babylon der Chalbaer am Euphrat (topogr. christ. l. 2. bei Montfaucon collect. PP. gr. T. II. S. 147), dem einige neuere sprische Restorianer beistimmen (Assemann. bibl. orient. T. III. p. 2. dissert. de Syris Nestorianis S. 6). In ben neues ren Zeiten aber ift die Erklärung der Alten fast allgemein verworfen worben, und ein Scaliger, Salmafins, Basnage, de Marca, Dupin, somie in ber neuesten Zeit Sug, Guerite, Reander, Magerhoff u. A, erflären fich einstimmig für das alte Babylon; mahrend unter den Neueren blos Balefins, Grotius, Lardner, Mosheim und in der neuesten Zeit Mynster (fleine theolog. Schriften 1825, S. 157, citirt von Magerhoff a. a. D. S. 130) für Rom stimmen. Wir meinen Gründe zu haben, welche uns bestimmen, der Ansicht der Alten beizutreten. fagt Dr. Neander (a. a. D. 2. Bd. S. 307 Rote 4.): "Durchaus willfürlich ist die Unnahme der Alten, daß unter dem Namen Babylon Rom zu verstehen sei:" - es scheint aber doch die Billigkeit gegen diese alten Schriftsteller zu fordern, daß man voraussetze, sie dürften für ihre Unnahme wohl mancherlei Gründe gehabt haben. Bielleicht treffen wir auf einen oder den andern diefer Gründe im Folgenden. Daß die Alten annahmen, Babylon fei nicht eigentlich, sondern zoonixwiegor, siguraliter, von Rom zu verstehen. möchten wir nicht aus der, vielen alten Interpreten beliebten Erflärungsweise herleiten, vermöge welcher sie unter dem Buchstaben der Schrift Uneigentliches, Figurliches, Berborgenes suchten und fanden, weil diese Erklärung sich auch bei Bätern findet, die einer solchen Auslegungsweise weniger huldigten. Es muffen ihnen vielmehr andere Gründe, und zwar Gründe hiftorischer Ratur jene Erklärung empfohlen haben. Wenn nun aber Michaelis (Einleitung in die göttl. Schriften des n. B. 2. Aufl. Göttingen 1766. 2. Thl., S. 1647) meint, die Frage sei exegetisch, und bei einem exegetischen Streite gelte fein Ansehen des Alterthums, sondern nur da, wo es auf

Berf. ihr ohne Bedenken beitreten, wenn es etwa hieße: h ourendeuth h er Backunder. Aber so wie es lautet: "die in Babylon Miterwählte" scheint es doch auf etwas Anderes hinzusühren, als auf eine Christin, die sich blos zufällig gerade zu der Zeit in Babylon aushielt; und Berf. hält die früher allgemein ansgenommene Erklärung, wornach schon die Bulgata und die Peschito übersetzt haben, daß die christliche Gemeinde in Babylon gemeint sei, für die wahrsschnisch richtige; wo wir denn allerdings aber veranlaßt werden, einen Ausenthalt des Schreibenden in der Nähe von Babylon, und am wahrscheinlichsten in der Stadt selbst anzunehmen."

Zeugniffe ankommt, so meinen wir, die Exegese könne der Siftorie so wenig entbehren, wie ein Makstab der Gradheit, und gerade bei dieser Frage fomme das Meiste darauf an, was denn die Geschichte dazu sage, wenn man I. Petr. 5, 13. von jener allgemein befannten Stadt Babylon erflärt. Alles aber, was die Bertheidiger dieser Erklärung bisher aus der Geschichte für dieselbe beigebracht haben, bezeuget nichts mehr, als daß Betrus in jener Gegend des parthischen Reiches das Evangelium gepredigt, und eine Gemeinde gestiftet haben fonne 48). Das dieß nicht viel sei, was die Beschichte zu= läßt, ift flar. Daß aber Petrus wirtlich in Babylon eine Kirche gegründet habe, davon zeuget die testis temporum nicht. Dieses Nichtzeugen, dieses Stillschweigen der Geschichte hat bei unserm Gegenstande ein unläugbar großes Gewicht. Bei dem Streben aller Kirchen, ihre Gründung einem Apostel zuzuschreiben, bei dem Ansehen, in welchem solche apostolische Kirchen in der driftlichen Urzeit standen, und bei dem eifersüchtigen Bewachen solcher Kirchen gegen einander ift es mahrlich unerflärbar, daß so gänzlich der apostolische Ursprung der babylonischen Kirche schon in den frühesten Zeiten follte verschollen gewesen sein 49). Daß Frenäus und Tertullianus, die sich so häufig und so gern auf das Zeugniß der apostolischen Kirchen berufen, und dieselben in ihren Schriften aufführen, von einer ecclesia apostolica in Babylon gar Nichts wissen, ift ein bedenklicher Umstand. Daß ber Bater der Rirchengeschichte, Eusebins, der in seinem Werke so fleißig das Capitel von der Gründung der verschiedenen Kirchen aus alten Quellen bearbeitet hat, von der durch den Apostel Petrus gestiftet sein sollenden ba= bylonischen Kirche keine Spur aufgefunden hat, macht die Sache noch weit bedenklicher. Daß aber Eusebius in seiner Kirchengeschichte (l. 2. c. 15.) ausdrücklich bezeuget, man behaupte, Petrus habe seinen ersten Brief von Rom aus geschrieben, welches er roonixwiregor Babylon nenne, dieß beweiset un= widersprechlich, daß er auch nicht die geringste Kunde, deren er hier nothwendig hätte gedenken muffen, von der Existenz einer babylonischen Rirche hatte. Er hatte sie aber nicht, weil er sie nicht haben konnte, und er konnte sie nicht haben, weil es nie eine folche gab.

Weil man also an das eigentliche Babylon nicht denken konnte, war man schon in alten Zeiten gezwungen, darunter einen andern Ort zu ver=

<sup>18)</sup> Siehe, was dawider beibringt Foggini (a. a. D. S. 197-204.)

<sup>49)</sup> Dr. Neander erkennt das Gewicht dieses Grundes anderwärts an, und bedient sich desselben, wenn er (a. a. D. S. 272) also schreibt: "Der Mangel eines Andenkens an seine (des Paulus) Wirksamkeit in Spanien, der Mangel des Ansbenkens an eine geglesia apostolica daselbst scheint die Annahme nicht zu bes günstigen, daß Paulus längere Zeit in Spanien wirken konnte."

stehen. Wie stimmt aber eine folche symbolische Ortsbezeichnung zu der durch= aus paränetischen Schrift? Wir wollen nicht läugnen, daß dien als etwas Ungewöhnliches auffalle, muffen aber zugleich gestehen, daß es uns bei Betrus nicht allzusehr befremde, da wir bei Baulus (2. Tim. 4, 17.) Aehnliches finden. Die auffallende Lebendigkeit, mit welcher dieser Brief nach dem einstimmigen Urtheile der Renner geschrieben ist, erklärt es einigermaßen. wie Betrus seinen Aufenthaltsort tropisch bezeichnen konnte. "Diese Lebendigfeit," fagt Dr. Manerhoff (a. a. D. S. 102) "ift uns nun auch überhaupt an dem Betrus aus den neutestamentlichen Erzählungen befannt. und tritt auf ähnliche Weise in dem in der Apostelgeschichte Sprechenden hervor. — Underseits ist das Eigenthümliche des Briefes eine durchgehen de Barme, die ja immer bei den lebendigen Temperamenten fich ju finden pflegt, und entzündet, wo sie empfänglichen Boden findet." Schon Grotius machte die Bemerkung (in epist. Petri c. 1. T. 8. Critic. Sacr. S. 117): Habet haec epistola το σφυδοόν, vehemens dicendi genus, conveniens ingenio principis apostolorum.

"Difenbar würde der Apostel," meint Dr. Mayerhoff (a a. D. S. 130), "mit einer symbolischen Ortsbezeichnung bei seinen Lesern einen Ortsirrthum veranlaßt haben." Wir muffen gestehen, durchaus nicht einzusehen, wie dieß möglich gewesen sei. Der Apostel sendet ja seinen Brief durch Silvanus, der doch mohl die Empfänger des Briefes zuverläffig über ben Ort unterrichten konnte, von woher der Brief gegeben fei. Nach unserer Unsicht waren die Gemeinden, an welche das Schreiben gerichtet ift, schon früher über den Aufenthaltsort des Petrus unterrichtet, meil dieser erst auf ihre Anfragen durch den Silvanus, den sie zu ihm fandten, das Schreiben an fie erließ. Diese also konnten feinen Falls über die mahre Be= deutung des Namens Babylon in einen Irrthum fommen. — Fer ner fagt Dr. Manerhoff (ebendaselbit), "es laffe fich fein Grund benten, weghalb der Apostel nicht lieber gleich Rom gesetzt haben sollte; denn wenn er Rom wegen seines Berderbniffes Babylon hätte nennen wollen, murde er es schwer= lich in der Zusammenstellung mit seiner Gattin in der Grußunterschrift gethan haben." Wenn wir uns auch der Bründe mancherlei denten fonnten, weßhalb der Apostel statt Rom Babylon geschrieben habe, so muffen wir uns freilich auch bescheiden, den mahren Grund nicht zu fennen. Wenn man aber unter der ovrendent die christliche Gemeinde, nicht die Gattin des Petrus, versteht; dann ist auch leichter einzusehen, warum der Apostel Rom in Bezug auf diese Babylon nannte. Denn dann hat der Gruß von der er Βαβυλώνι συνεκλεκτή eine schöne, mit dem ganzen Briefe in der innigsten Harmonic stehende Bedeutung: Es grüßt euch die driftliche Gemeinde, welche zwar gleich wie ihr zum Beile berufen ist, welche aber auch gleich euch, beso ndere hier, wie in einem Babyton, in der drückendsten Lage der Berfolsgung sich befindet 50).

<sup>50)</sup> Auch der beigesetzte Gruß von seinem Sohne Markus (zai Magzo; & vios pov) scheint uns ein neuer Brund gu fein, uns in der Meinung gu bestärken, Betrus habe diefen seinen Brief von Rom aus geschrieben. Bollig grundlos erscheint Die Annahme, bei dem Namen Markus fei vielleicht an einen leiblichen Sohn bes Betrus zu benfen. Denn daß Betrus ben Johannes, mit Zunamen Markus (Apostel. 12, 12.), seinen Gobn nennt, bas ift doch bei dem Charafter und dem Alter des Petrus in Begiebung des Marfus fo leicht zu erklären, daß man sich billig wundern muß, wie man zur Annahme der grundlosen Meinung von einem eigentlichen Sohne des Petrus sich bestimmen kann, da es doch bei Baulus gar nicht befremdet, daß er ben Timothens feinen geliebten Cobn (I. II. Tim. 1, 2.) nennt. Das vertraute Verhältniß, in welchem Betrus laut Apostelg. 12, 12. zu der Familie des Martus stand, ist dech wohl Grund genug, das Pradifat & vide por, mit welchem Betrus den Markus auszeichnet, zu rechtfertigen. Auch Dr. A. Tholuck (Glaubwürdigkeit der evangel. Geschichte. Hamburg 1837. S. 242.) versteht unter & vios nov I. Betr. 5, 13. den Junger des Betrus. Bergl. auch daselbst, mas über die Identität des Markus in den verschiedenen Stellen der Apostelgeschichte und in den Briefen Pauli und Betri gejagt ift. - Der Umftand nun, daß Betrus die genannten Gemeinden von Martus grift, ift ein ziemlich gewichtiger Grund, Babylon für Rom gu halten. Daß Markus, weil Betrus einen Gruß von ihm melbet, fich bei biefem in seiner unmittelbarften Rähe befunden habe, dürfen wir wohl ohne irgend eine grundhaltige Widerrede als gewiß annehmen. Wenn nun aber dieß so ift, so war Betrus, als er diesen Brief schrieb, nicht in Babylon am Euphrat, sondern in Rom an der Tiber. Denn dieser Markus befand fich beim Apostel Paulus in Rom zur Zeit seiner Gefangenschaft, und zwar im Anfange berfelben, als Diefer die Briefe an Philemon und die Roloffer schrieb, wahrscheinlich also noch im Jahre 56 der Dionyfischen Zeitrechnung. Denn Paulus tam als Gefangener nach Rom im Frühjahre 56 im 2. Jahre bes Nero, und war Befangener daselbst 2 Jahre, also wenigstens bis zum Friihjahre 58. Die Tübinger Duartalschrift begeht (a. a. D. S. 623) einen auffallenden Fehler, indem fie die erste Gefangenschaft Pauli zwischen bas 64. und 65. Jahr sett. Nach dem Kolofferbriefe (4, 10.) war aber Markus im Begriffe, fich wieder in den Often zu begeben, und wir durfen annehmen, daß er im Jahre 56 Rom verlaffen habe. Nun könnte er fich wohl wieder zu Petrus gewendet haben. Aber im 3. 65 oder 66, in welche Zeit die Bertheidiger ber Meinung, daß Petrus in Babylon seinen Brief geschrieben babe, die Abfassung desselben setzen, konnte Markus bei Petrus in Babylon nicht sein; denn der Apostel Paulus, welcher um diese Zeit wieder in Gefangenschaft zu Rom sich befand, schreibt an Timotheus (II. 4, 11.), daß dieser eilends nach Rom fommen, und den Markus mitbringen folle. Wie konnte Paulus ein folch Begebren an Timotheus aussprechen, wenn Markus im fernen Driente, in Babylon fich aufgehalten bätte? Markus begab fich nun auch wohl gewiß mit Timotheus, und, wie wir vermutben muffen, mit Petrus nach Rom zu Paulus

Mus der oben angegebenen Zeitbestimmung des Briefes geht aber unferes Dafürhaltens mit nicht geringer Wahrscheinlichkeit ebenfalls bervor, daß nicht das eigentliche Babylon, sondern Rom der Ort der Abfassung des Schreibens sei. Es scheint uns nämlich minder annehmbar, daß die Runde von der Neronischen Verfolgung sobald in das entfernte Babylon gekommen fei; hätte fich der Apostel hier aufgehalten, mußte die Abfassung des Briefes noch später gesetzt werden. An Babylon, als den Ort der Abfassung, zu denken, macht auch der Umstand minder zulässig, weil die Gefahren, denen das Schreiben die Chriften ausgesetzt sieht, fo umftändlich nur von einem Solchen angegeben werden fonnten, der felbst diese Befahren por Angen hatte. Schwerlich hat jene Gemeinden in Pontus. Galatien, Rapvadocien. Affien und Bithpnien die Neronische Verfolgung wirklich getroffen; aber in Italien, und besonders in Rom, wo die Verfolgung wüthete, konnte der Apostel für jene entferntern Gegenden doch auch lebhafte Befürchtung in sich tragen, und diese in feinem Schreiben demnach aussprechen, mas aber Alles für Babylon weniger zu sprechen scheint.

Es waren also historische Gründe, welche schon die ältesten christlichen Erklärer des ersten Briefes Petri bestimmten, bei dem Namen Babylon nicht an das alte weltberühmte Babylon, als den Ort des Ausenthaltes Petri zu denken, sondern dieß sigürlich von einem andern Orte zu verstehen. Daß sie nun aber einstimmig diesen durch Babylon tropisch bezeichneten Ort Rom nennen, dasür sinden wir den Grund in der allgemein bekannten Thatsache, daß der Apostel Petrus in der letzten Zeit seines Lebens in der Hauptstadt der Welt sür die Lehre Jesu gewirft habe. Tas sind die Gründe, aus denen wir die er Babylone Greenkerth von der römischen Kirche zu verstehen uns gedrungen sühlen, so daß wir mit Grotius sagen: De Babylone dissident veteres et novi interpretes. Veteres Romam interpretantur, ubi Petrum suisse, nemo verus Christianus dubitavit: novi Babylonem in Chaldaea. Ego veteribus assentior <sup>51</sup>).

Von dort aus schrieb Petrus später seinen Brief. Es bleibt etwas Anderes anzunehmen schlechterdings nicht übrig; denn der Brief Petri ist vor der Neronischen Berfolgung nicht geschrieben; ist er aber in der folgenden Zeit verfaßt, so ist er nicht in Babylon geschrieben, deßhalb, weil Markus, der (5, 13.) bei Petrus sich aushielt, nicht zu dieser Zeit in Babylon sein konnte, indem er in Rom war. — Wir sinden, daß Windischmann (Vindiciae Petrinae. Patisbonae 1836. pag. 123—34) über die Zeit und den Ort der Absassing der Petrinischen Briefe mit uns vollkommen übereinstimmt.

<sup>51)</sup> Eben so schreibt Henrieus Valesius in s. Annotationes in Historiam ecclesiasticam Eusebii Caesariensis, und zwar in l. II. c. 15. (Eusebii Pamphili eccl. historiae libri decem. Ed. Henr. Valesii. Moguntiae 1672. fol. pag. 33):

Daß aber die eben erwähnte, in den ältesten Zeiten der christlichen Kirche allgemein befannte Thatsache von dem Aufenthalte Petri in Rom hisstorisch gewiß sei, — hossen wir in Folgendem außer Zweisel zu setzen.

II.

## Petri Anfenthalt und Martyrtod 3n Rom.

Daß der Apostel Petrus seine apostolische Wirksamkeit auch auf das Abendland ausgedehnt habe, und daß er namentlich in Rom das Evangelium gepredigt, und daselbst seine Neberzeugung von der Wahrheit desselben mit seinem Blute besiegelt habe, das erscheint, einer ganzen Wolfe von Zeugen aus dem christlichen Alterthume zu Folge, als sichere Thatsache. — Wir wollen die Berichte dieser Zeugen der Zeitsolge nach aufführen, und uns bei jedem einzelnen über den Werth desselben aussprechen.

Wir beginnen die Reihe dieser Zeugen mit Klemens von Rom, einem Schüler des Paulus, der noch am Ende des ersten Jahrhunderts lebte, und einen uns erhaltenen Brief an die Korinther schrieb 52). Er ist der

<sup>&</sup>quot;Romam Petrus figurate Babylonem vocavit, vel ob magnitudinem ac potentiam, vel propter impietatem, co quod daemonum cultui dedita tunc esset Roma perinde ac olim Babylon. Potest etiam alia ratio hujus cognominis afferri, quod scilicet ut Babylonii Judaeos in servitutem redigerant, sic Romani tunc Judaeos ditioni suae subjectssent. Sunt qui in dicta Petri epistola Babylonis nomine non Romam, sed Babylonem ipsam quae caput fuit Assyriorum, designari contendant, Verum hi omnium veterum Patrum testimonis refelluntur. Certe qui Petrum Babylone sedisse volunt, ostendant nobis oportet successionem Episcoporum, qui Babylonis Ecclesiam post Petrum administrarunt. Proferant igitur fastos Ecclesia illius, sicut nos successiones Episcoporum urbis Romae, qui post Petrum Apostolum Romanae Ecclesiae praefuerunt, ex Irenaeo aliisque proferimus. Quae impudentia est, id quidem quod nemo veterum dixit, temero affirmare, Petrum scilicet sedem fixisse Babylone; id vero quod veteres omnes ecclesiastici Scriptores disertissime prodiderunt, adventum videlicet Petri in Urbem Romam, pertinaciter negare. Atqui nihil in tota historia ecclesiastica illustrius, nihil certius atque testatius, quam adventus Petri Apostoli in urbem Romam."

Clemens, de quo apostolus Paulus ad Philippenses scribens ait: Cum Clemente et ceteris cooperatoribus meis, quorum nomina scripta sunt in libro vitae; quartus post Petrum Romae episcopus: siquidem secundus Linus fuit, et tertius Anacletus, tametsi plerique Latinorum secundum post Petrum apostolum putent fuisse Clementem. Scripsit ex persona Romanae ecclesiae ad ecclesiam Corinthiorum valde utilem epistolam, quae et in nonnullis locis publice legitur, quae mihi videtur characteri epistolae, quae sub Pauli nomine ad Hebraeos fertur, convenire... Obiit tertio Trajani anno.. (Hieronym. de Scriptoribus eccl. c. XV. Opp. Hieronymi ed Maur Tom. IV. Pars I. Paris 1706 fol. c. 107.

Erste, welcher uns den Marthrtod der heiligen Apostel Petrus und PauIus berichtet <sup>53</sup>), ohne jedoch den Ort zu bezeichnen, wo sie starben. Der Bischof von Rom unterließ dieß wohl auch aus dem Grunde, weil diese, so wie seiner eigenen, so der forinthischen Kirche höchst merkwürdige Thatsache allgemein bekannt sein mußte <sup>54</sup>); er unterließ es am wahrscheinlichsten in dem Schreiben der römischen Gemeinde an die Gemeinde von Korinth aus dem Grunde, um nicht durch die Erwähnung desselben seine Gemeinde dem Scheine der Ruhmrednerei auszusezen, und Neid und Mißgunst gegen diesselbe auch nur von ferne aufzurezen; und weil man am natürlichsten den Ort einer Begebenheit gerade dann zu verschweigen pflegt, wenn man sich an demselben Orte befindet. Wer mit unbefangenem Sinne die Stelle des Klemens liest, wird gestehen müssen, die römische Gemeinde schildere hier Etwas, was in ihrer nächsten Nähe, gleichsam vor ihren Augen (προ δφθαλμοῦν ήμῶν) geschehen sei. Fa, die Verbindung dieser Stelle mit den unmittels bar folgenden Worten <sup>55</sup>) nöthiget den Leser, an Rom, als den Ort des

C. V. Sed ut vetera exempla relinquamus, veniamus ad nuperos athletas sumamus aetatis nostrae generosa exempla. Propter aemulationem atque invidiam, qui ecclesiae erant fideles ac justissimae columnae, etiam usque ad mortem passi sunt persecutionem. Accipiamus prae oculis nostris bonos Apostolos. Petrus ob iniquam aemulationem, non unum aut alterum, sed multos sustinuit labores; atque ita martyr effectus, discessit ad debitum gloriae locum. Propter aemulationem Paulus patientiae praemium obtinuit, cum catenas septies portasset, vapulasset, lapidatus esset; praeco factus in Oriente ac Occidente, eximium fidei suae decus accepit; totum mundum docens justitiam; et ad Occidentis terminum veniens, et sub principibus martyrium passus, ita e mundo migravit, atque in locum sanctum abiit, patientiae magnum exemplar factus. (Cotelerii Patres apostol, edit. Clerici, Amstel, 1724, I. Eff. &. 150, 1.)

<sup>54) &</sup>quot;Es bedurfte einer solchen Ortsbestimmung für seine Leser nicht, wenn er es als allgemein bekannt voraussetzen konnte, daß Petrus in der Weltbauptstadt den Marthrtod erlitten" Dr. Neander (Geschichte der Pflanzung und Leitung der christl. Kirche u. s w. 2 Bd. S. 312.)

<sup>55)</sup> Diese sauten also: His viris, qui divinam vitam duxerunt, aggregata est ingens electorum multitudo, qui multas contumelias multaque tormenta propter aemulationem passi, exemplo pulcherrimo apud nos (ἐν ἡμῖν) fuerunt (a, a, D, S, 151.) — Hisce verbis, schreibt Joggini (a, a, D, S, 63, 64) S. Pontificem Romanos respicere, quos Neronis, aut si mavelis, Domitiani furor morti tradidit, nemo, ut arbitror, est, qui dubitet, cum ex eo clare pateat, quod dicitur ἐν ἡμῖν, inter nos. Verum quomodo nam SS. Apostolis Petro et Paulo . . . Romanorum magna se conjunxisset multitudo, ubi Romam illi non venerint? Porro Petri et Pauli potissimum memoravit martyrium, quod cum recens contigerit, ad Corinthiorum animos permovendos validius tunc esse videbatur tantoque validius, quod et Corinthus, ut Roma, a Petro et Paulo rectam fidem

er wähnten Marthrtodes der beiden Apostel zu denken. — Daß aber in der korinthischen Gemeinde es genugsam, wie in der römischen, bekannt war, daß Petrus in Italien und in Rom gelehrt habe, werden wir später aus dem Berichte des korinthischen Bischoss Dionhsius ersehen <sup>56</sup>).

edocta fuerat. Quamobrem mirum sane est, non deesse, qui scripserint, D. Clementem ubinam gentium Apostoli obierint, latuisse, quod scilicet eorum martyrium memorans ipsum, quo contigit, locum diserte non dicit. Credibilene est, quod contemplandum proponebat exemplum martyrii ex obscura fama voluisse ducere, cum tot certissima praesto essent? At vero recens illud contigerat, et Romae contigisse celebre erat, unde ut notum et veluti a se visam rem, Romae scribens, ubi contigerat, optime silet.

56) Dr. Baur (a. a. D. S. 151) entlehnt aus Diefer Stelle bes Rlemens folgenden Saupteinwurf gegen die Anwesenheit Betri in Rom. Bier, wo Rlemens die beiden Apostel Petrus und Paulus als Solche nennt, die bei ihren Verfolgungen und ihrem Martyrtode ein Opfer des Neides und der Miggunst geworden, bezeuge er nur von Paulo, daß derfelbe έπι το τέφμα της δύσεως (nach Stalien und Rom) gekommen sei, und dort den Marthrtod erlitten habe, sage aber von Betro nicht, daß auch dieser er Sucer gewirkt, und seinen Lauf vollendet habe; da er dieg nun hatte fagen muffen, wenn Betrus ebenfalls nach Rom gekommen ware, so bezeuge sein Schweigen, dieß sei nicht geschehen. Wir laffen hierauf den gelehrten Theologen von Herborn, Dr. Sendenreich, ant= worten, welcher (Ueber die Unzuläffigkeit der mythischen Auffassung des Siftorischen im neuen Testament und im Christenthume, 2. Stud. Berborn 1833. S. 52, 53.) also Schreibt: "Aber wenn Rlemens, der Freund und Schüler Bauli, bei dem seinen Freund und Lehrer Betreffenden mit besonderer Borliebe ber= weilt, und sich ausführlicher darüber verbreitet; von Petro hingegen, der ihm nicht so nahe stand, nur in der Riege - doch ehrenvoll genug, und auch für seinen Zweck, das aus Reid und Miggunst entspringende Unheil anschaulich zu machen, vollkommen hinreichend - fagt: "Πέτρος διά ζηλον άδικονπλείονας ύπηνεγκεν πόνες, καὶ έτω μαρτυρήσας ἐπορεύθη εἰς τὸν ὁφειλόμενον τόπον της Josns, tann das befremden? Mußte er noth wendig von Betro gleich ausführlich sprechen, wie von Paulo, und die weite Ausdehnung des Wirkungsfreises von Jenem, die Zeit, den Ort, die besondern Umftande des Marthrtodes eben so genau anzeigen und bestimmen, wie er es bei der Berzensergießung über ben ihm vorzüglich theuern Paulus thut? Längnet er hinsichtlich bes Betrus, was er nicht ausdrücklich von ihm fagt?" Durch diefe Bemerkungen finden größtentheils auch die Einwendungen ihre Erledigung, welche Dr. Mager= hoff gegen diesen Bericht des Klemens ausgesprochen hat. Wenn Dr Mayerhoff aber (a. a. D. & 78) meint, Rlemens sei wahrscheinlich wohl über Betrus wenig unterrichtet, über Paulus aber muffe er naher unterrichtet gewesen sein, benn er gebe fogar die Bahl feiner Gefangenschaften auf fieben an, beren wir nur drei aus der Apostelgeschichte kennen u. f. w., so sind diese Einwendungen bloße Meinungen, die durch den furzen, unvollständigen Bericht des Klemens feines= wegs als gerechtfertigt erscheinen.

Ein indirectes Zeugniß für die Anwesenheit des Petrus in Rom scheint der Brief des Ignatius von Antiochia 57), gestorben als Marthr zu Rom 117, an die Römer zu enthalten. Das vierte Capitel seines Briefes lautet: Eeclesiis scribo, et mando omnibus, quod voluntarius pro Deo morior; si modo vos non prohibueritis. Obsecto vos, ne intempestiva benevolentia erga me sitis. Sinite me serarum escam sieri, per quas licet Deum adipisci. Frumentum sum Dei, et dentibus serarum molar, ut mundus panis Christi inveniar. Blanditiis demulcete potius seras, ut mihi sepulchrum siant, et nihil de corpore meo relinquant; ne cum obdormiero, molestus cuiquam sim. Tunc ero vere Jesu Christi discipulus, quando mundus nec corpus meum videbit. Deprecemini Christum pro me, ut per haec organa Dei essiciar hostia. Non ut Petrus et Paulus praecipio vobis. Illi Apostoli; ego vero condemnatus: illi liberi, ego etiamnum servus; at si passus suero, libertus Jesu Christi, et resurgam in eo liber. Et nunc vinctus, disco nihil concupiscere mundanum vel vanum 58).

Man kann mit ziemlicher Gewißheit schließen, die Anführung des Pestrus und Paulus in einem Briefe an die Römer setze voraus, daß beide Apostel der römischen Gemeinde näher gestanden haben müssen, weil Ignatius seine Befehle und Bitten an dieselbe von denen beider Apostel untersicheidet. Non ut Petrus et Paulus praecipio vodis. Ich habe freilich nicht das Recht, wie Petrus und Paulus, euch zu besehlen 59). Das liegt auf der Oberfläche dieser Worte erkennbar; weit mehr noch aber liegt tieser. Ignatius spricht in dem ganzen Briese allein von dem ihm bevorstehenden Marthrtode; er wußte nicht nur, daß, sondern auch, daß er in Rom sterben

<sup>57)</sup> Ignatius, Antiochenae ecclesiae tertius post Petrum Apostolum . . . episcopus, persecutionem commovente Trajano, damnatus ad bestias, Romam vinctus mittitur. Quumque navigans Smyrnam venisset, ubi Polycarpus, auditor Joannis, episcopus erat, scripsit unam epistolam ad Ephesios, alteram ad Magnesianos, tertiam ad Trallenses, quartam ad Romanos; et inde egrediens scripsit ad Philadelphos, et ad Smyrnaeos et proprie ad Polycarpum, commendans illi Antiochensem ecclesiam . . . Passus est anno undecimo Trajani. (Hieronym. de Script. eccl. c. XVI. O. e. c. 108)

<sup>58)</sup> Cotelerii. PP. apost. edit. cit. II. Ihl. E. 27.

<sup>&</sup>quot;Dieser Schluß wäre möglich," sagt Dr. Maperhoff (a. a. D. S. 79), "wenn Jgnatius nicht vorber sich an alle Kirchen, alle Christen gewendet bätte, so daß also die allemige Beziehung auf die Römer, worauf sich jener Schluß baut, durchaus fortsällt." — Dem ist feineswegs also. Ignatius spricht im ganzen Kapitel, wie im ganzen Briefe allein an die Römer; auch im ersten Satze wendet er sich allein an die Römer, wie doch das έάνπες δαείς μη κολίδητε augenscheinlich sehret. Er berichtet nur den Römern, daß er seinen Willen, zu sterben, allen Kirchen, an die er geschrieben, bekannt gemacht babe.

folle. Hieran, bittet er, sollen ihm nur die Römer nicht hinderlich sein. Da gedenkt er nun auf einmal der Apostel Betrus und Baulus. Nothwensdig mußten ihn seine Gedanken auf die beiden Apostel gebracht haben. Der allgemeine Gedanke aber daß er wie sie den Marthrtod sterben solle, reicht nicht zur gänzlichen Erklärung hin; denn warum sollte er da gerade nur dieser beiden Apostel gedacht haben? Aber daß er auch in Rom sterben solle, ist der Grundgedanke des ganzen Briefes. Und daß sich nun bei Jzsandius an diesen Gedanken die Erinnerung an Petrus und Baulus anschloß, sindet nur darin seine volle Erklärung, daß auch sie in Rom den Marstyrtod gelitten hatten. Somit kann man allerdings aus dieser Stelle mit ziemlicher Sicherheit den Martyrtod des Petrus zu Rom, so wie des Paulus, erkennen.

Wir lassen nun den Bericht des Papias von Hierapolis in Phrygien 60) folgen, welchen Eusebius in seiner Kirchengeschichte (?, 15.) aufbewahrt hat. Eusebius berichtet nämlich an diesem Orte, die Römer, welche den Apostel Petrus gehört hatten, seien mit der einmaligen mündlichen Predigt des Apostels feineswegs befriedigt gewesen, sondern hätten den Martus mit Bitten bestürmt, ihnen die von Petrus mündlich vorgetragenen Lehren schriftlich zu hinterlassen, und so sei das Evangelium des Martus, der endlich ihren Bitten Gehör gegeben, entstanden; der Apostel Betrus aber, als er von dem Verlangen diefer Leute Kunde erhalten, habe aus Wohlgefallen an diesem Begehren das geschriebene Evangelium für den firchlichen Bebrauch bestätiget. Eusebins beruft sich zur Beglaubigung dieses Berichtes auf das sechste Buch der unorvnwoeis des Klemens von Alexandrien, und setzt bann fogleich hinzu: συνεπιμαρτυρεί δε αὐτῷ ὁ Ίεραπολίτης ἐπίσκοπος ονόμαςι Παπίας. Τοῦ δὲ Μάρκου μνημονεύειν τὸν Πέτρον ἐν τῆ προτέρα έπιςολή, ήν και συντάξαι φασίν ἐπ' αὐτής Ῥώμης σημαίτειν τε τοῦτ' αὐτὸν τήν πὸλιν τροπικώτερον Βαβυλώνα προςειπόντα. Ι. Betr. 5, 13. Dr. Manerhoff will zwar dieses Zeugniß des Papias badurch entfräften, daß er sagt: das gaoir fann man ja natürlich nur auf Klemens und Papias beziehen, deren Behauptung hier angeführt wird. Diese stützt sich nun aber

Papias, Joannis auditor, Hierapolitanus in Asia episcopus, quinque tantum scripsit volumina, quae praenotavit: explanatio sermonum Domini. In quibus quum se in praefatione asserat, non vanas opiniones sequi, sed Apostolos autores habere, ait: Considerabam, quid Andreas, quid Petrus dixissent, quid Philippus, quid Thomas, quid Jacobus, quid Joannes, quid Matthaeus, vel alius quilibet discipulorum Domini; quid etiam Aristion, et senior Joannes, discipuli Domini loquebantur. Non enim tantum mihi libri ad legendum prosunt, quantum viva vox, usque hodie, in suis auctoribus personans. (Hieronym. de Script. eccl. c. XVIII. O. e. c. 108.)

offenbar auf den Irrthum, daß I. Betr. 5, 13. Babylon von Rom zu verftehen sei, und somit zerfällt natürlich der von Bapias und Klemens bergenommene Beweis, daß Petrus in Rom gewesen sei 61). — Wir meinen nicht, bak bas gavir auf Klemens und Papias zu beziehen fei, aus bem Grunde, weil es auf Klemens, deffen Bericht Eusebins uns ja vorlegt, nicht bezogen werden fann, indem er sich in seiner Nachricht über die Entstehung des Markus-Evangeliums ja nicht von ferne auf die Stelle I. Betr. 5. 13. ftützet 62). — Was aber Papias anbelangt, so sei es zugestanden, daß er unter Babylon Rom verstehe. Es entsteht aber die Frage, wodurch denn Bavias zu diesem "Irrthume" geführt wurde, Babylon von Rom auszulegen? — Nur dadurch, weil er es anderswoher als sichere Thatsache wußte, daß Betrus in Rom gewesen sei. Sonst läßt es sich nicht erklären, wie er auf diese Auslegung fommen konnte 63). Daß Papias aber über das Leben und die Schicksale des Petrus sichere Runde haben konnte, wird nicht leicht Jemand in Abrede stellen, der den Papias nach dem Zeugnisse des Eusebius (Kirchengesch. 3, 26.) als einen Mann kennt, welcher den Zeiten der Apostel ziemlich nahe lebte, und der es sich zum ganz besonderen Beschäfte machte, von folden Männern, welche Schüler der Apostel gewesen maren, über die Schüler des Herrn und ihre Lehren und Thaten forgfältig Nachrichten zu sammeln 64).

<sup>61)</sup> A. a. D. S. 80.

<sup>62)</sup> ην καὶ συντάξαι μασίν επ αυτης 'Ρώμης etc. ift vielmehr gerade nur das Urstheil des Eusebius, geschöpft aus der Tradition. Balesius (Euseb. h. e. cum interp. ac notis Valesii. Paris. 1678 p. 29) trennt diese Stelle von dem Borshergehenden, und meint, es sei dieß nicht mehr die Angabe des Papias. Wenn aber auch die angesührte Erklärung von I. Petr. 5, 13. sonach dem Papias nicht zuzuschreiben sei, so sei doch Papias an dieser Stelle ein Zeuge von dem Aufenthalte Petri in Rom. Balesius setzt bei: Nihil in tota historia ecclesiastica illustrius, nihil cortius atque testatius, quam adventus Petri Apostoli in urbem Romam.

<sup>63)</sup> Siehe oben S. 30.

of) Dr. Baur, welcher in seiner Abhandlung: "Die Christuspartei in der korinthisschen Gemeinde, der Gegensatz des Petrinischen und Paulinischen Christenthums in der ältesten Kirche, der Apostel Petrus in Kom" (a. a. D. S. 137—186) darzuthun unternimmt, es sei der Apostel Petrus nicht in Kom gewesen, sucht dem Zeugnisse des Papias durch folgendes Kaisonnement (S. 146 ff.) seinen Werth zu rauben: "In Ansehung des Papias darf mit Recht behauptet werden, daß die von ihm gegebene Nachricht, wenn sie wirklich, wie nach aller Wahrscheinlichkeit anzunehmen ist, mit der Geschichte des Magiers Simon zusammenshing, eine bloße Sage ist. Papias pflegte seine Nachrichten aus der mündlichen Tradition zu schöpfen, ohne Zweisel war ihm auch diese Sage aus derselben Duelle zugeslossen. Da damals zwischen den kleinasiatischen Gemeinden und der

Wichtig für den Gegenstand unserer Untersuchung ist ferner das Zeugniß des Dionnsius von Korinth in seinem Briefe an die Römer bei

römischen ein ziemlich lebhafter Berkehr gewesen zu fein scheint, wie die bekannten Nachrichten von den Reisen des Polycarp und Hegesippus nach Rom beweisen, so läßt sich wohl vermuthen, daß er sie auf diesem Wege erhalten haben mag. Dit Polycarp wenigstens stand Papias nach Frenaus, der von ihm (Contra haeres, V. 33. bei Eujeb. 3, 39.) fagt, er fei Πολυκάρπα έταίρος γεγονως. in vertrauter Berbindung. Wie Segefippus geborte Papias hochft mahrscheinlich 3u der judenchriftlichen Bartei. Seine befannte Borliebe für den Chiliasmus spricht dafür; auch darf in dieser Sinsicht wohl noch bemerkt werden, daß er fich vorzüglich an folche hielt, die mit den ursprünglichen Jüngern Jesu noch in einem näheren Zusammenhange ftanden. . . In jedem Falle hielt fich Bavias an diejenige Partei, die ein befonderes Intereffe haben mußte, mas die Sage von den eigentlichen Jüngern des Herrn zu melden wußte, im Undenken zu erhalten und zu verbreiten. Es könnte dieß feine Nachrichten um fo glaubwürdiger zu machen icheinen, es wird fich aber aus dem Folgenden ergeben, daß es nur dazu dienen kann, ein Borurtheil gegen sie zu wirken." - Die Behauptung, daß die Nachricht des Papias eine bloge Sage sei, beruht bei Dr. Baur auf dem Schluffe, daß dieselbe mit der Geschichte des Magiers Simon, welche Gusebius (Rircheng. 12, 14.) erzählt, zusammenhange. Welch' ein unsicherer Schluß dieß aber fei, wird Dr. Baur felbst nicht in Abrede stellen. 3mar fagt Dr. Baur (S. 143 ff): "Der Hauptpunct selbst, um welchen es sich handelt, daß Petrus des Magiers Simon wegen nach Rom gekommen, muß wegen ber engen Beziehung, die das Eine auf das Andere hat, doch auch schon von jenen beiden Schriftstellern berichtet worden sein, wenn auch gleich, da Eusebius den spätern Klemens zuerst nennt, von diesem ausführlicher als von Papias." Es fei dem alfo. Bo ift denn aber ber Beweis dafür, mas Dr. Baur in ber Folge behauptet, daß die Anwesenheit des Magiers Simon die Anwesenheit des Betrus nach fich gezogen haben foll, und die ganze Scene in Rom eine blobe Fiction fei? Dag ber Apostel Betrus unter Claudius nach Rom fommen tonnte. haben wir anderswo gezeigt. Ja, geben wir zu, daß die Unwesenheit bes Magiers Simon in Rom es nicht gewesen sei, welche die Anwesenheit des Betrus baselbst nach sich gezogen habe, und daß die Alten, die diesen Umstand berichten. einen Jrrthum begingen; fällt dieses Umstandes wegen alles Uebrige, die Sauptfache, auch in Nichts zusammen? Dr. Bendenreich stimmt uns bei, wenn er (a. a. D. S. 52) fagt: "Es ift boch nicht abzusehen, warum Betrus gar nicht in Rom gepredigt haben konnte und follte, gefett auch, daß die Angabe: Simon habe ben Anlag bagu gegeben, und die Zeitbestimmung: unter Claudius fei es geschehen, nicht gang richtig ware." Eben so Foggini a. a. D. S. 60. 71. Die Spothese aber, welche ben ferneren Ginwendungen Dr. Baur's gegen Papias zum Grunde liegt, daß nämlich die Partei ber Judenchriften, zu welcher auch Papias gehöre, ein ganz besonderes Interesse gehabt habe, der Auctorität bes Beidenapostels Paulus die Auctorität des Judenapostels Betrus entgegenzustellen, und zu diesem Zwecke die Unwesenheit bes Betrus in Rom zu er bichten — diese Sypothese werden wir an einem andern Orte würdigen.

Eusebius (Kirchengesch. 2, 25.). Eusebius führt das Zeugniß des Dionhsius 65) also auf: "Quod autem eodem utrique tempore martyrium pertulerint,

Das Urtheil bes Eusebius (3, 39.) über Papias, dag berfelbe fehr beidranften Beiftes gemeien fei (ogodga quezoor einae ron vor), mag mohl das Unieben des Bavias beeinträchtigen in Bezug auf Gegenftande, beren Erfenntnig nur bem icharieren Urtheile möglich ift; Die Glaubwürdigkeit Diejes Mannes aber. als eines bifforiiden Zeugen, möchte burch biefes Urtheil am allermeniaften bort in 3meifel gesetzt fein, wo es fich blos um Runde einer einfachen Thatfache bandelt. - Die historiiche Glaubwürdigkeit nicht nur des Papias, sondern auch eines Begefippus, Ignatius, Bolntarpus, Juftinus, Brenaus, Tertullianus völlig zu vernichten, hat noch nie Jemand sich so ernstlich bestrebt, wie Dr. Robannes Edultheg in feiner Schrift: Symbolae ad internam criticen librorum canonicorum at vetustissimorum quae supersunt monumentorum Christiani nominis paratae ab Joa. Sculthessio. Turic. 1833. Das Raisonnement bes Berfaffers im erften Bande Diefes auf vier Bande berechneten Werfes ift folgendes: Bas uns die driftlichen Schriftfteller bis ine vierte Jahrhundert von dem Zustande und ten Schickfalen ber Kirche im apostolischen und bem folgenden Zeitalter, von der Authentie und innern Beschaffenheit der neutestamentlichen Schriften überliefern, ift größtentheils auf die Ungaben des Begefirmus. Bavias und Ihresgleichen als feine lette Quelle gurudguführen. Run aber perdient diese Quelle feinen Glauben, benn biefe Manner maren homines fabulosi, vani, sectae euidam (Die ber Berfaffer mit bem Ramen Bresbnterianer bezeichnet) addicti atque etiam factiosi viri, pravis opinionibus corrupti, rerum imperiti, mali ingenii pusillique vel nullius judicii (Borr. 3. II.) Ulfo - ben Edlug mird fich Reder leicht felbst gieben konnen. E. III, ber Borrede gum ersten Bande liest man folgende Bemerfung: "Ejusdem sectae et factionis cum Papia et Hegesippo fuerunt, si verum quaerimus, iisdemque consiliis ac studiis ducti Ignatius, Polycarpus, Justinus, Irenaeus, Tertullianus, quos, ubicunque e re sua fuerit, tot ac tantas fraudes commisisse manifestum est, ut infidelius nihil cogitari possit." - Bon dem unerfreulichen Streben diefes Belebrten, alle Geichichte zu vernichten, fürchtet Gefahr für die Wiffenschaft Dr. Sagenbach (Illman's theol, Studien und Aritifen. 1835. 4. S. C. 1030): "Denn die Befahr tritt bann ein, wenn die wiffenschaftliche Forschung, um ein geahndetes oder gewünschtes Resultat zu gewinnen, eine einseitige Richtung berfolgt, und bon dem jo gewonnenen Standpunkte aus fich eine Allgemeinheit und Siderbeit tes Urtheils geftattet, als mare die Untersuchung von allen Geitin geführt worden. Dag dieg in dem vorliegenden Buche geschehen sei, tann nicht in Abrede gestellt werden. Denn noch nie ift der innern Kritik eine so un= umidranfte, allen außern Zeugen ein beichamendes Stillichweigen ge bietende herrichaft eingeräumt worden, wie bier." Bas wird bei folder Behandlung aus der Geschichte!

65) Dionysius, Corinthiorum ecclesiae episcopus, tantae eloquentiae et industriae fuit ut non solum suae civitatis et provinciae populos, sed et aliarum urbium et provinciarum episcopos epistolis erudiret. E quibus est una ad Lacedaemonios, alia ad Athenienses, tertia ad Nicomedienses, quarta ad Cretenses.

Dionysius Corinthiorum episcopus in scripto suo ad Romanos ad hunc modum astruit: Haec et vos tantam admonitionem consecuti Romanae et Corinthiacae ecclesiae plantationem a Petro et Paulo factam commiscuistis. Etenim nos utrique, cum et nostram plantarent Corinthiorum ecclesiam, docuerunt; similiter autem et in Italia pariter docentes, eodem tempore martyrium subierunt." Diesem Zeugnisse des Dionnsius sucht Dr. Manerhoff 66) allen Werth zu benehmen, indem dasselbe eine Untenntniß der mahren Berhältniffe voraussetze, und aus einem Migverftande früherer Schriften, nämlich des befannten Briefes des Rlemens von Rom an die Korinther, den Dionhsius ohne Zweifel gelesen habe, hervorgegangen sei. "Bei der befannten Thatsache," sagt Dr. Manerhoff, "daß Paulus den Martyrtod erlitten habe, konnte Dionnsius leicht den Schluß ziehen, daß, wie Klemens beim Paulus, den sonst bekannten Ort, nämlich Rom, verschwiegen habe, laffe das Schweigen beim Petrus nichts anders, als die gleiche Ergänzung erwar= ten. Daß dieß zu gleicher Zeit geschehen sei, schloß er wohl, bei der nahen Berbindung Beider beim Klemens, aus der Tradition, daß Paulus in der Neronischen Christenverfolgung seinen Tod gefunden habe." Das Zeugniß des Dionysius setze Unkenntniß der wahren Verhältnisse voraus — behauptet Dr. Manerhoff deghalb - weil unter keiner Bedingung von Betrus gefagt werden dürfe, daß er die Gemeinde von Korinth mit Paulus gepflanzt habe, indem es vielmehr nach der Apostelgeschichte und Paulus eigenen Worten deffen Berdienst allein sei; ja man durfe zu bezweifeln magen, ob Betrus überhaupt nach Korinth gekommen fei. — Dag Dionysius, der Bischof der korinthischen Kirche, die ums 3. 170 blühte, die mahren Berhältnisse dieser seiner Kirche nicht solle gekannt haben, will uns schwer in den Sinn. Daß man nach beiläufig hundert Jahren in einer chriftlichen Gemeinde nicht mehr folle gewußt haben, wer sie gegründet, ist denn doch nicht leicht anzunehmen. Der Apostelgeschichte zufolge scheint freilich der Apo= stel Paulus den Korinthern das Evangelium zuerst verfündigt zu haben. Allein auf das Stillschweigen dieses Buches über ein Auftreten des Petrus in Rorinth follte Dr. Manerhoff ein so großes Gewicht nicht legen 67).

quinta ad ecclesiam Amastrianam et ad reliquas Ponti ecclesias, sexta ad Gnossianos et ad Pinytum ejusdem urbis episcopum; septima ad Romanos quam scripsit ad Soterem episcopum eorum; octava ad Chrysophoram sanctam foeminam. Claruit sub imperatoribus M. Antonino Vero, et L. Aurelio Commodo. (*Hieronym*. de Script. eccl. c. XXVII. l. c. c. 111.)

<sup>66)</sup> Am. a. D. 81-85.

<sup>67)</sup> Dr. Manerhoff gibt in seiner historisch-kritischen Einleitung in die Betrinischen Schriften von S. 1-30 eine Untersuchung über den Zweck, die Duellen und den Berfasser der Apostelgeschichte, deren Resultat er S. 29 also ausspricht:

Nach dem ersten Briefe an die Korinther aber gab es in dieser christlichen Gemeinde mehrere Parteien, Anhänger des Kephas, und Anhänger des Paulus und Apollo; und mit allem Grunde kann man aus der Anwesenheit des Paulus und Apollo in Korinth auch auf die Anwesenheit des Petrus daselbst schließen, da diese durch die Apostelgeschichte und die Briefe an die Korinther nicht widerlegt wird.

Die Unkenntniß der wahren Berhältnisse zeige der Bericht des Dionnfins ferner auch darin - behauptet Dr. Manerhoff - dag nach demfelben Betrus mit Paulus die Gemeinde in Rom gegründet habe; denn am natürlichsten verstehe man das greever von der ersten Pflanzung; wir wissen zunächst aber doch sicher, daß Paulus selbst die römische Gemeinde nicht gegründet, daß sie, ebe er an dieselbe schrieb, schon gestiftet mar. — Da dieß von Paulus sicher ist, was wohl auch Dionysius von Korinth wissen mochte, so ift das gvereier und die gveria nicht im strengsten Sinne von der erften Pflanzung, von der ursprünglichen Gründung durch Paulus zu verstehen. Wie, wenn nun aber das questeir in dem strengeren Sinne der ersten Pflanzung in Bezug auf die römische Rirche, wenn auch nicht von Baulus, doch von Betrus galte? Dionnsius, welcher den Betrus dem Baulus voranssett, war dieser Ueberzengung. Freilich muß sonach Petrus früber als Paulus in Italien und Rom das Evangelinm verfündigt haben. Nach der Darstellungsweise des Dionnsius, wenn er auch das eodem tempore martyrium subierunt unmittelbar mit dem similiter autem et in Italia pariter docentes verbindet, muß Petrus nicht ununterbrochen dann auch in Italien bis zu feinem Martyrtode geblieben fein. Diese Worte fagen nichts von einer Zeitbestimmung als nur in Bezug auf den Martnrtod.

Was aber den Mißverstand betrifft, aus welchem nach Dr. Ma yerhoff das Zeugniß des Dionysius ferner hervorgegangen sein soll, so sieht man nicht leicht ein, wie ein solcher möglich war. Wohl kannte Dionysius den Brief des Klemens, denn er wurde unter dem Episcopate desselben noch

<sup>&</sup>quot;Es berechtigt uns nun diese Untersuchung im geringsten Falle zu der Besbauptung, daß der Antheil des Lukas sowohl am Evangelio wie an der Apostelgeschichte ein ganz untergeordneter, der eines Abschreibers der von Timostbeus versaßten Werke sei; nach Wabrscheinlichkeit aber, daß Lukas nur in der spätern Tradition geworden, was er in der That wohl nicht gewesen, Begleiter des Paulus auf seinen Reisen und Versasser der Apostelgeschichte, wie des Evangeliums." — Diese, dem Ansehen der gesammten christlichen Kirche, so wie dem einstimmigen Zeugnisse von achtzehn Jahrhunderten entgegentretende Hopothese wird hoffentlich selbst unter den Glaubensgenossen des Dr. Manerhoff der gelehrten Bestreiter Mehrere sinden.

in den kirchlichen Versammlungen zu Korinth gelesen 68). Aber da in dem Schreiben des Klemens wohl der Martyrtod der beiden Apostel deutlich und bestimmt hervorgehoben wird, nicht aber eben so der Ort, so mußte über diesen Dionysius wohl anderswoher berichtet sein. Wenn nach dem Geständnisse des Dr. Manerhoff dem Dionnsius es eine befannte Thatsache war, daß Paulus den Martyrtod gelitten, und daß demselben auch der Ort, nämlich Rom, sonst bekannt gewesen sei, wenn ihn auch Klemens verschwiegen habe: so muß man sich doch billig wundern, daß dieß Alles in Bezug auf die Person Pauli dem Dionnsius befannt gewesen sei, nur nicht eben so in Bezug auf Betrus. Es ist schlechterdings fein Grund vorhanden, warum ihm dieß nicht eben so gut von Petrus wie von Baulus befannt gemefen fein könne. Denn wenn Betrus nicht in Rom gestorben ist, fo ift auch Paulus dort nicht geftorben. Ober wo ift eine hifto= rische Quelle, welche uns den Martyrtod des Paulus in Rom berichtet, ohne zugleich dieß von Petrus zu thun? Endlich meint Dr. Mager= hoff (a. a. D. S. 84. 5.), Dionhsius habe den Glauben, daß Petrus die Kirche in Rom gepflanzt, und dort den Marthrtod gestorben sei, von Rom her erlangt, und so sei Rom die Quelle dieser Tradition. "In der ersten Sälfte des zweiten Jahrhunderts konnten die Römer als Petrinische Chriften das Interesse haben, sich, um den Paulinern nicht nachzustehen, von Petrus felbst herzuleiten; daß sie sich eben keine Muhe gaben, einen folchen von andern Seiten vielleicht zuerst ausgesprochenen Irrthum zu widerlegen, und daß in späterer Zeit, als man einmal mit dieser Tradition vertraut geworden war, sie allgemein dazu benutt ward, eine besondere Autorität der römischen Kirche, als einer von den beiden Hauptaposteln gegründeten, barauf zu bauen." Dieser Meinung stellen wir ein anderes Urtheil Dr. Maner. hoff's entgegen, das er (S. 73) also ausspricht: "Die katholische Kirche schreibt dem Petrus auch die Gründung der römischen Kirche zu, indem sie darauf besonders ihre Autorität baut. Man hat ihr daher vorgeworfen, daß die Nachricht von der Anwesenheit des Petrus in Rom eine nach ihrem Interesse erdichtete sei; allein prüft man unparteiisch die Geschichte, so war die Meinung von der Gründung der römischen Kirche durch jenen Apostel früher vorhanden, als jeues Intereise, dadurch größeres Ausehen als alle

oss) In hac etiam ipsa epistola (ad Romanos) meminit (Dionysius Corinthius) Clementis epistolae ad Corinthios scriptae, quam ex prisca consuetudine in ecclesia legi solitam esse testatur his verbis: Hodie, inquit, sacrum diem dominicum transegimus, in quo epistolam vestram legimus; quam quidem perpetuo deinceps legentes, perinde ac priorem illam nobis a Clemente scriptam, optimis praeceptis ac documentis abundabimus. (Enjebius Rirchengeich. 4, 23.)

anderen Kirchen, über sie eine gewisse richterliche Hoheit zu erringen." Wir meinen, durch dieses Urtheil habe Dr. Manerhoff jene Meinung vollstänstig widerlegt <sup>69</sup>).

Underer Art find die Ginwürfe, welche Dr. Baur gegen bas Zeugniß bes Dionhsius ausgesprochen hat. Er sagt nämlich (a. a. D. S. 153): "Lassen wir den Bischof Dionnsius in der angeführten Stelle sagen, was er nach der gewöhnlichen, feit Balefius beinahe allgemein angenommenen Erflärung gesagt haben foll, die beiden Apostel feien in Korinth aufammengetroffen, und von da gemeinsam nach Italien abgereist, so muß nothwendia an eine andere, als die in den letten Kapiteln der Apostelgeschichte beschriebene Reise des Apostels Paulus nach Rom gedacht werden, da sich weder bei Lufas noch in den mährend der römischen Gefangenschaft geschriebenen Briefen des Apostels die geringste Spur davon findet, er sei auf jener Reise, die ohnedieß nicht über Korinth ging, und während seines damaligen Aufenthaltes in Rom, in der Gesellschaft der Apostels Betrus gewesen. Nur wenn der Apostel aus der von Lufas erwähnten römischen Gefangenschaft frei wurde, und zum zweiten Mal nach Rom fam, fann er mit Betrus zusammengetroffen, und mit ihm in Rom als Märtyrer gestorben fein. Welche Gründe haben wir aber für die vorgebliche zweite Gefangenschaft des Apostels Baulus?" — Wir sind gar nicht geneigt, die seit Valesius beinahe allgemein angenommene Erflärung der angeführten Stelle des Dionysius anzunehmen. Wo sagt denn Dionysius, was ihn Balesius sagen läßt? Wo ist denn bei Dionysius von einem Zusammentreffen der beiden Apostel in Korinth und von einer gemeinschaftlichen Reise derfelben von da nach Italien die Rede? Dionnfius fagt nichts weiter, als: sowohl Betrus als Paulus haben daran gemeinschaftlichen Antheil, daß der Same des Chriften= thums sowohl in Rom als in Korinth zu einer gedeihlichen Pflanzung heranwuchs. Gine Zeitbestimmung aber hierüber, noch fonft eine andere Bestimmung enthalten die Worte des Dionpstus nicht; nur in Bezug auf den Marthrtod der Apostel fagt Dionnsius, daß er Beide zu gleicher Zeit getroffen habe. — Was aber eine zweite Gefangenschaft des Apostels Paulus

<sup>69)</sup> In demselben Sinne schreibt Dr. Neander (a. a. D. S. 314 2. Bb.): "Allerdings läßt sich diese Ueberlieferung aus dem Streben, das Ansehen der cathedra Petri in Rom dadurch zu begründen, durchaus nicht erklären, denn diese Ueberlieferung ist sicher älter, als das Streben, der eathedra Petri in Rom eine entscheidende Lehrautorität zuzueignen, und vielmehr setzt dieses Streben diese Ueberlieferung voraus. Da diese Anmaßungen (?) der römischen Kirche auch nicht überall Anerkennung, sondern von vielen Seiten Widerspruch fanden, so würde sich nicht erklären lassen, wie es geschehen konnte, daß jene von Kom aus absichtlich verbreitete Ueberlieferung überall so gutwillig angenommen wurde."

betrifft, so sind wir genöthigt, eine solche anzunehmen, weil ohne diese Unnahme der Schwierigkeiten allzu viele sind. Wenn auch die Unsicht der neuen Rritifer und Geschichtforscher immer entschiedener sich dahin neigen follte, die Voraussetzung einer zweiten Gefangenschaft aufzugeben, fo dürfte wieder eine Zeit kommen, wo man zu der aufgegebenen Unsicht zurückkehren wird. - "Aber bei der Hypothese einer zweiten Gefangenschaft des Apostels Paulus," fagt Dr. Baur (S. 157), "tommt man mit der mahren Geschichte dadurch in Collision, daß man genöthigt ist, über den eigentlichen Zeitpunft der Neronischen Christenverfolgung mehr oder minder weit hinauszugehen. und eine zweite Verfolgung anzunehmen, da doch alle Kirchen- und Profanschriftsteller nur Gine Neronische Christenverfolgung kennen, die durch die große Feuersbrunft veranlaßte, im 3. 64, im zehnten Regierungsiahre Neros, erfolgte." - Eine zweite Chriftenverfolgung unter Nero nach dem Jahre 64 braucht man nicht anzunehmen; die historischen Zeugnisse über den Martyrtod der beiden Apostel sagen auch nicht, daß diese zur Zeit ber Meronischen Christenverfolgung gestorben seien, sondern nur unter der Reronischen Regierung. Oder dürfen wir nicht annehmen. daß nach dem Sturme der eigentlichen Berfolgung immer noch einzelne Chriften ihres Glaubens wegen verfolgt murden? Wenn auch die Wuth der Verfolgung nach dem Herbste des Jahres 64 sich legte, so blieb dennoch die driftliche Religion eine religio illicita, und die einzelnen Chriften konnten gesetslich ihres Glaubens wegen verfolgt werden 70).

Nach diesem Allem bleibt somit Dionhsius von Korinth allerdings ein giltiger Zeuge für den Aufenthalt und die Lehrthätigkeit des Petrus in Rom.

Nicht nur in der morgenländischen, auch in der abendländischen Kirche war es allgemein bekannte Thatsache, daß die römische Kirche ihren Glauben und ihre Begründung eben sowohl der Wirksamkeit des Petrus, als des Paulus verdanke. Ein wichtiger Zeuge hiefür ist Iren äus 71), Bischof

Vergl. hierüber Dr. Neander "Wirksamkeit des Paulus nach seiner Befreiung aus der ersten römischen Gefangenschaft bis zu seinem Marthrtode" (a. a. D. S. 264 ff.)

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Irenaeus, Pothini episcopi, qui Lugdunensem in Gallia regebat ecclesiam, presbyter, a martyribus ejusdem loci ob quasdam ecclesiae quaestiones legatus Romam missus, honorificas super nomine suo ad Eleutherium episcopum perfert literas. Postea jam Pothino prope nonagenario, ob Christum martyrio coronato, in locum ejus substituitur. Constat autem Polycarpi, sacerdotis et martyris, hunc fuisse discipulum. Scripsit quinque adversus haereses libros et contra gentes volumen breve, et de disciplina aliud, et ad Martianum fratrem de apostolica praedicatione, et librum variorum tractatuum, et ad Blastum de schismate, et ad Florinum de monarchia, sive quod Deus non sit

von Lugdunum in Gallien, deffen öffentliches Leben in die Zeit von 170 bis 202 fällt. Man liest in seinem Werke contra haereses l. 3. c. 1. also: Ita Matthaeus in Hebraeis ipsorum linqua scripturam edidit evangelii, cum Petrus et Paulus Romae evangelizarent et fundarent ecclesiam (τε Πέτρε καὶ τε Παύλε ἐν Ῥώμη εὐαγγελιζομένων καὶ θεμελιθντων την ἐκκλησίαν. Und e. 3. fpricht er von der Tradition der römischen Kirche, der "maximae et antiquissimae et omnibus cognitae, a gloriosisimis duobus apostolis Petro et Paulo Romae fundatae et constitutae ecclesiae 72). Man legte diesem Zeugniffe des Irenaus von jeher einen entschiedenen Werth bei. besonders der firchlichen Stellung des Mannes wegen, von dem dasselbe herrührt, der nach seinem eigenen Geständnisse in seiner frühen Jugend sich der Befanntschaft des Polyfarpus von Smyrna erfreute (quem (Policarpum) et nos vidimus in prima nostra aetate (ἐν τῆ ποώτη ἡμῶν ἡλικία advers. haeres. l. 3. c. 3.), und Nichts von den Erfahrungen jener Zeit vergeffen hatte (Nam ea, quae tunc gesta sunt, melius memoria teneo, quam quae nuper acciderunt (quippe quae pueri discimus, simul cum animo ipso coalescunt, eique penitus inhaerent); adeo ut et locum dicere possim, in quo sedens beatus Polycarpus disserebat, processus quoque ejus et ingressus, vitaeque modum et corporis speciem, sermones denique, quos ad multitudinem habebat, et familiarem consuetudinem, quae illi cum Joanne, ac reliquis qui Dominum viderant, intercessit, ut narrabat, et qualiter dicta eorum commemorabat; quaeque de Domino ex ipsis audiverat, de miraculis illius etiam, ac de doctrina, quae ab iis, qui verbum vitae ipsi conspexerant, acceperat Polycarpus, qualiter referebat, cuncta scripturis consona. Haec jam tunc temporis per Dei clementiam, quae mihi obtigit, studiose audiebam, non in charta, sed in corde meo ea consignans, et semper per Dei gratiam exacte ea mente revolvo 73); ber mit ben Berhältnissen der römischen Kirche an Ort und Stelle sich bekannt zu machen,

conditor malorum, et de Ogdoade egregium commentarium, in cujus fine significans se apostolicorum temporum vicinum fuisse . . . . Feruntur ejus et aliae ad Victorem episcopum Romanum de quaestione paschae epistolae, in quibus commonet eum, non facile debere unitatem collegii scindere. Siquidem Victor multos Asiae et Orientis episcopos, qui decima quarta luna cum Judaeis pascha celebrabant, damnandos crediderat. In qua sententia hi, qui discrepabant ab illis, Victori non dederunt manus. Floruit maxime sub Commodo principe, qui Marco Antonino Vero in imperium successerat. (Hieronym. de Script. eccl. c. XXXV. l. c. 112.)

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Irenaei Opp. edit. Massuet. Paris. 1710. ©. 174. 5.

<sup>73)</sup> Epistol. ad Florinum. a. a. D. 3. 340.

Gelegenheit hatte <sup>74</sup>); der wohl für die römische Kirche mit der größten Verehrung ihrer ganz besondern Vorzüge vor allen andern Kirchen wegen eingenommen war, der aber dessen ungeachtet nach dem Zeugnisse der Gesschichte in seiner Verehrung gegen Rom nicht blind war <sup>75</sup>).

Auch das Zeugniß des Irenäus, behauptet Dr. Maherhoff (a. a. D. S. 85. 86.), sei wie das Zeugniß des Dionhsius aus einem Mißversstande früherer Schriften, und zwar jener des Papias von Hierapolis hersvorgegangen, und es lasse sich leicht erweisen, daß Frenäus sich hier nicht auf eine mündliche Ueberlieferung berief, sondern indem des Papias Werkihm vorlag, und unsere vier Evangelien, seine Schlüsse bildete. — Daß

Die Marthrer von Lyon und Bienne unter M. Aurel schreiben an den Papst Eseutherins (Euseb. Kirchengesch. 5, 4.) also: Te per omnia ac perpetuo optamus in Deo valere, pater Eleutheri. Has literas ut ad te perferret, fratrem et collegam nostrum Irenaeum hortati sumus. Quem quidem ut commendatum habeas, rogamus, utpote aemulatorem testamenti Christi. Quod si vero nobis compertum esset, locum cuiquam jus conferre, eum tanquam presbyterum ecclesiae (hunc enim gradum obtinet) tibi inter primos commendassemus.

<sup>75)</sup> Denn bei Gelegenheit des Streites über die Zeit der Ofterfeier ichrieb Frenaus an Papft Victor, um diesen für milbe Magregeln, welche seine Vorfahrer ftets befolgt hätten, zu stimmen, also: Sed et presbyteri illi, qui ante Soterem ecclesiam, cui tu nune praees, gubernarunt, Anicetum dico, et Hyginum cum Telesphoro et Sixto, neque ipsi unquam observarunt (jejunium), neque his. qui cum ipsis erant, ut observarent permiserunt. Ipsi tamen, cum hoc minime observarent, pacem nihilominus colebant cum iis, qui ad se venissent ex ecclesiis, in quibus id observabatur. Atqui observantia inter eos, qui minime observabant, tanto magis contraria videbatur. Nec ulli unquam ob ejusmodi consuetudinem rejecti sunt. Verum illi ipsi, qui te praecesserunt, presbyteri, quamvis id minime observarent, ecclesiarum presbyteris, qui id observabant, eucharistiam transmiserunt. Et cum beatissimus Polycarpus Aniceti temporibus Romam venisset, atque inter illos de quibusdam aliis rebus modica esset controversia (καὶ περὶ άλλων τενών μεκρά έχόντες προς αλλήλους), statim mutuo pacis osculo se complexi sunt, de hoc capite non magnopere inter se contendentes. Neque enim Anicetus Polycarpo persuadere unquam poterat, ut observare desineret; quippe qui cum Joanne Domini discipulo, et cum reliquis apostolis, quibuscum familiariter vixerat, eum morem perpetuo observasset. Neque item Polycarpus Aniceto persuadere potuit, ut observaret; cum Anicetus corum, qui ante se fuerant presbyterorum, morem sibi retinendum esse diceret. Quae cum ita se haberent, communicarunt sibi invicem, et Anicetus in ecelesia consecrandi munus Polycarpo honoris causa concessit, tandemque cum pace a se invicem discesserunt, tam iis qui observabant, quam illis, qui minime observabant, pacem communionemque totius ecclesiae retinentibus. (Gusebius Kirchengesch. 5, 24.) Mag Diese Stelle zugleich beweisen, wie vertraut Arenäus mit ber Geschichte seiner kirchlichen Vorzeit war.

das Werk des Papias λογίων αυριακών έξηγήσις dem Arenaus, der den Bapias auch als einen Polycarpi contubernalem und agyalor ardoa schätte. befannt war und vorlag, zeigt sein Buch adversus haeres, 1. 5. c. 33. Allein so wie hier Irenaus für gewisse Meinungen, die er ausspricht, sich auf Papias, als feinen Gemährsmann, beruft, und deffen Zeugniß anführt. so mußte auch dort Frenaus (advers. haeres. l. 3. c. 1.) dasselbe thun. wenn wir mit Grunde sollen behaupten dürfen, Irenaus spreche nur dem Papias nach. Dieß thut nun aber Irenaus dort nicht; beruft sich überhaupt gerade an jener Stelle auf feine Autorität - er, der es fonst liebt und für Pflicht zu halten scheint, seine Gemährsmänner zu nennen. Der Ausleger und Kritifer foll billigerweise einem Schriftsteller feine Autorität aufdringen, die dieser nicht selbst ausdrücklich anerkennt. - Dr. Manerhoff scheint die angeführte Stelle des Frenaus (advers. haeres. l. 3. c. 1.) nicht gang richtig verstanden zu haben, indem er meint: "Irenäus behaupte. daß Betrus und Baulus in Rom die Kirche gur Zeit, als Matthäus fein Evangelium geschrieben, gegründet hätten." - In der Ausfage des Frenaus ist eine Zeitbestimmung gar nicht vorhanden, wann Petrus und Paulus in Rom das Evangelium gepredigt haben. Der Wortlaut der Stelle des Irenäus ift freilich von der Urt, daß es scheinen kann, Frenäus setze die Bredigt zu Rom in die Zeit, in welcher das Evangelium des Matthäus abgefaßt murde. Aber Dr. Baulus hat dieje Schwierigfeit in feinem exegetis schen Handbuche über die drei ersten Evangelien sehr glücklich und richtig durch die Bemerfung gehoben: "Brenaus wollte in diefen Worten nicht die Zeit bestimmen, mann jenes Evangelium verfaßt sei, und nicht sagen, wäh= rend Paulus und Petrus in Rom predigten, sei es aufgesett; er wollte nur den Gnostifern widersprechen, die da vorgaben, die Evangelien enthielten Lehren, die von den Gnostifern verbessert werden mußten; er zeigt defimegen. sowohl das Evangelium für die palästinensischen Judenchriften, das des Matthäus, als das, welches in Rom verfündigt worden, rühre von Aposteln, von Gottbegeifterten, daher keiner Correction bedürftigen Männern her; den Baläftinenfern hätte Matthäus, ein Apostel, und den Römern hätten Betrus und Baulus, ebenfalls Apostel, die evangelische Lehre und Geschichte mitgetheilt 76). In der Aussage des Irenaus ift

<sup>56)</sup> Hiermit stimmt Dr. Hendenreich, welcher diese Worte des Dr. Paulus ansührt, überein (a. a. D. S. 50.): "Diese Erklärung der Worte des Kirchensvaters wird, dünkt mich, durch den ganzen Zusammenhang bestätigt, da er unmittelbar vorhersagt: non per alios dispositionem salutis nostrae cognovimus, quam per eos, per quos evangelium pervenit ad nos, quod quidem tunc praeconiaverunt, postea vero per Dei voluntatem in scripturis nobis tradiderunt, fundamentum et columnam sidei nostrae suturum. Nec enim sas est, dicere

also eine Zeitbestimmung gar nicht vorhanden, wann Betrus in Rom bas Evangelium gepredigt habe.

Wie in Gallien, so war es auch in Afrika bekannt, daß die römische Kirche sich des ganz besondern Borzuges freue, von den beiden Apostelfürsten Petrus und Paulus gegründet zu sein, so wie, daß sie Beide im Bekennt-nisse des Evangeliums zu Rom als Marthrer gestorben seien. Ein gewiß in jedem Betrachte giltiger Zeuge hierfür ist uns Tertullianus 77).

Quintus Septimius Florens Tertullianus zeigt in seinen Schrifsten eine große Belesenheit und eine Mannigfaltigkeit geschichtlicher, alterthümslicher Kenntnisse <sup>78</sup>); er zeigt sich besonders vertraut mit der Geschichte der römischen Kirche, und gibt sich überall als einen Mann zu erkennen, der von eigenem Urtheile geseitet wird. In den Schriften dieses Mannes sindet

quoniam ante praedicaverunt, quam perfectam haberent agnitionem, sicut quidam audent dicere, gloriantes, emendatores se esse Apostolorum. Postea enim, quam surrexit Dominus noster a mortius, et induti sunt supervenientis spiritus sancti virtutem ex alto, de omnibus adimpleti sunt, et habuerunt perfectam agnitionem, exierunt in fines terrae, ea, quae a Deo nobis bona sunt, evangelizantes, et coelestem pacem hominibus annunciantes: qui quidem et omnes pariter, et singuli eorum habentes evangelium Dei. Nun sett er sogleich hinzu: Ita Matthaeus in Hebraeis ipsorum linqua scripturam edidit evangelii, cum Petrus et Paulus Romae evangelizarent et fundarent ecclesiam. Nichts Anderes fann das Lettere in dieser Berbindung heißen, als: Alle Apostel trugen Ein und dasselbe Evangelium vor; Matthäus einerseits theilte es den Ebräern in einem für sie bestimmten schriftlichen Aussiate mit, wenn (eben so wie) andererseits Petrus und Paulus es in mündlicher Predigt zu Rom vortrugen."

Schriften. Berlin, 1825. S. 1.

<sup>77)</sup> Tertullianus presbyter, provinciae Africae, civitatis Carthaginensis, patre centurione proconsulari. Hic acris et vehementis ingenii sub Severo principe et Antonio Caracalla maxime floruit, multaque scripsit volumina, quae, quia nota sunt plurimis, praetermittimus. Vidi ego quendam Paulum Concordiae, quod oppidum Italiae est, senem, qui se beati Cypriani, jam grandis aetatis notarium, cum ipse admodum esset adolescens, Romae vidisse diceret, referreque sibi solitum, nunquam Cyprianum absque Tertulliani lectione unam diem praeterisse, ac sibi crebro dicere: Da magistrum, Tertullianum videlicet significans. Hic cum usque ad mediam aetatem presbyter ecclesiae permansisset, invidia postea et contumeliis clericorum Romanae ecclesiae, ad Montani dogma delapsus, in multis libris novae prophetiae meminit, specialiter autem adversum ecclesiam texuit volumina, de pudicitia, de persecutione, de jejuniis, de monogamia, de extasi libros sex, et septimum, quem adversus Apollonium composuit. Ferturque vixisse usque ad decrepitam aetatem, et multa, quae non extant, opuscula condidisse. (Hieronym. de Script. eccl. c. LIII. l. c. c. 115.) 78) Reanders Antignoftikus, Beift des Tertullianus und Ginleitung in deffen

man nun mehrere, unfern Gegenstand betreffende, und denselben in diesem und jenem Puncte aufhellende Zeugnisse. Er schreibt in feinem Buche de praescript. haeret. c. 36 also: Age jam qui voles curiositatem melius exercere in negotio salutis tuae, percurre ecclesias apostolicas, apud quas ipsae adhuc cathedrae apostolorum suis locis praesident, apud quas ipsae authenticae litterae eorum recitantur, sonantes vocem, et repraesentantes faciem uniuscujusque. Proxima est tibi Achaja? habes Corinthum. Si non longe es a Macedonia, habes Philippos, habes Thessalonicenses. Si potes in Asiam tendere, habes Ephesum. Si autem Italiae adjaces, habes Romam unde nobis quoque authoritas praesto est. Ista quam felix ecclesia! cui totam doctrinam apostoli cum sanguine suo profuderunt; ubi Petrus passioni Dominicae adaequatur, ubi Paulus Joannis exitu coronatur, ubi apostolus Joannes, posteaquam in oleum igneum demersus, nihil passus est. in insulam relegatur 79). Diesem schließen wir das fehr verwandte Zeugniß an, welches sich findet advers. Marcionem 1. 4. c. 5., wo es heißt: Utique constabit, id esse ab apostolis traditum, quod apud ecclesias apostolorum fuerit sacrosanctum. Videamus quod lac a Paulo Corinthii hauserint; ad quam regulam - Galatae sint - recorrecti; quid legant Philippenses, Thessalonicenses, Ephesii; quid etiam Romani de proximo sonent, quibus evangelium et Petrus et Paulus sanquine quoque suo signatum reliquerunt 80). Das erste dieser Zeugnisse sprach Tertullian aus vor seinem Uebertritte zum Montanismus (denn die Präscriptionen tragen durchaus fein montanistisches Gepräge an sich 81); das andere als Montanist (denn in den Büchern advers. Marcionem bekennt er sich offen für Montanus 82). Tertullian, welcher der römischen Kirche wegen ihrer antimontanistischen Richtung abgeneigt war 83), hätte ihr gewiß den Vorzug ber in diesen Stellen ausgesprochenen apostolischen Stiftung nicht eingeräumt, wenn ihn sichere, allgemein bekannte Thatsachen hierzu nicht gezwungen hätten. Er war der Mann, der es gewiß aufgedeckt hätte, daß die römische Kirche fälschlicherweise nur aus Interesse sich von Betrus gegründet nenne, wenn es sich so verhalten hätte.

Trotz der Bedeutenheit eines Tertullianus ift Dr. Manerhoff wenig geneigt, den Zeugnissen besselben einige Giltigkeit zuzugestehen. Er äußert sich über das aus den Präscriptionen entlehnte Zeugniß (a. a. D.

<sup>79)</sup> Tertulliani Opp. edit. Rigaltii Venet. 1744. @. 215.

<sup>80)</sup> Ebend. S. 415.

<sup>81)</sup> Siebe Reanders Antignostikus. S. 311.

<sup>82) 3.</sup> B. 1. 4. c. 22. de quo inter nos et Psychicos quaestio est. (a. a. D
436).

<sup>83)</sup> Reanders Antignostikus. S. 484.

S. 867) also: "Bringt man den irrthumlichen Bericht über den Johannes gar nicht in Anschlag, sondern halt sich bloß an dem Berichte über Petrus und Paulus, fo gibt Tertullian zuerst die Todesart beider Apostel näher an. Lebte er als Chrift noch in Rom, so konnte er wohl mit der Tradition diefer Gemeinde über Petrus befannt fein, und man darf nicht zweifeln, daß fie von dort aus ihm geworden fei. Aber auch von ihr läßt fich leicht der Entstehungsgrund nachweisen, wenn man eine andere Stelle bes Tertullian scorpiace herzuzieht, wo es heißt: tunc Petrus ab altero cingitur, cum cruci adstringitur; eine offenbare Benutung der angeblichen Beisfagung Christi über Petrus (beim 3oh. 21, 18.). Es mußte diese Todes= art in der römischen Gemeinde um so mehr Beifall finden, weil man ihn, dem der herr die Schlüffel des himmelreichs anvertraut hatte, hiedurch um so mehr gewürdigt glaubte; wie denn auch Tertullian durch den Bebrauch der Worte adaequatur dominicae passioni schon das Auszeichnende andeutete. Er berichtet zuerst, daß der Tod des Petrus in die Zeit des Nero (orientem fidem Romae primus Nero cruentavit; tunc Petrus ab altero eingitur etc.) gefallen sei, was man jedoch nur als seinen, wenn gleich richtigen, Schluß betrachten darf." — Es geben uns diese Bemerkungen Dr. Manerhoffs Gelegenheit, das Gewicht der angeführten Zeugnisse des Tertullianus vielleicht um ein nicht Geringes noch zu erhöhen.

Dr. Magerhoff will den irrthumlichen Bericht über den Apostel Johannes gar nicht in Anschlag bringen; es wird uns also auch erlaubt fein, über dieses nicht begründete Urtheil mit der Bemerfung hinwegzugeheu, es sei vielleicht auch dieser Bericht nicht irrthümlich. Daß Tertullianus zuerst die Tode sart beider Apostel näher angebe, kann billiger Weise feinem Zeugniffe den Werth nicht rauben, wenn es nur fonft einen folchen hat. Wenn auch, was wahrscheinlich ist, Tertullianus als Chrift nicht in Rom lebte 84), so konnte er wohl mit der Tradition dieser Gemeinde über Petrus bekannt sein, und man fann allerdings annehmen, daß fie von Rom aus ihm geworden sei. Was aber hierin den Werth des Tertulliani= schen Zeugnisses Beeinträchtigendes liegen solle, ist nicht abzusehen. Bon dem Orte aus, wo eine Thatsache sich ereignet, kann doch zu allererst nur die Kunde hiervon sich in andere Orte hin verbreiten. Darum konnte freis lich auch nur von Rom aus die Tradition über den Aufenthalt und den Tod Petri daselbst ausgehen. Und wenn nun Tertullianus die Nachrichten über die Todesart des Petrus aus der ursprünglichen Quelle sich verschaffte, fo kann fein Zeugniß beghalb nur an Giltigfeit gewinnen. Wenn nun aber Dr. Magerhoff es in Abrede stellt, daß das Zeugniß des Tertustianus

<sup>84)</sup> Siehe Reander's Antignost. Einleitung.

einen historischen Grund habe, vielmehr sei der Grund seines Entstehens die angeblicke (!) Beisfagung Chrifti über Petrus (Joh. 21, 18.), wie diek ganz deutlich die herzugezogene Stelle aus Tertullianus Buche scorpiace darthue: so dürfte diese Conjectur wohl, so wie sie die Ansichten des Berfassers, als Christen, überhaupt darthut, auch als ein dem Tertullianus zugefügte & Unricht erscheinen. Denn wie? wenn die aus scorpiace beigezogene Stelle ce gerade bewiese, daß Tertullianus, indem er die Todesart des Betrus berichtet, auf historischem Boden stehe? Daß es jo fei, wird ohne 3meifel die angezogene Stelle felbst lehren, welche in ihrem Zusammenhange also lautet: Quae tamen passos Apostolos scimus, manifesta doctrina est; hanc intelligo solam acta decurrens; nihil quaero; carceres illic et vincula, et flagella, et saxa, et gladii, et impetus Judaeorum, et coetus nationum, et tribunorum elogia, et regum auditoria, et proconsulum tribunalia, et Caesaris nomen interpretem non habent. Quod Petrus caeditur (editur), quod Stephanus opprimitur, quod Jacobus immolatur, quod Paulus distrahitur, ipsorum sanquine scripta sunt. Et si fidem commentarii voluerit haereticus instrumenta imperii loquentur, ut lapides Jerusalem. Vitas Caesarum legimus; orientem fidem Romae primus Nero cruentavit. Tunc Petrus ab altero cingitur, quum cruci adstringitur. Tunc Paulus civitatis Romanac consequitur nativitatem, quum illic martyrii renascitur geperositate. Haec ubicunque jam legero, pati disco 85). Ift es auch jest noch bloße Conjectur des Tertullianus (aus Joh. 21, 18.), wenn er fagt: Petrus passioni dominicae adaequatur? Jit es wirflich nur ein bloger Schluß des Tertullianus, wenn er berichtet, daß der Tod des Petrus in die Zeit des Nero gefallen sei? Es wäre überflüssig und faum verantwortlich, in eine Erflärung dieser deutlichen Stelle einzugehen; nur über die Worte: et si fidem commentarii voluerit haereticus, ersauben wir une, die Erflärung von Rigaltius beizuseten, welcher sagt: hoc est, si ex publicorum etiam archivorum fide doceri voluerit.

Merkwürdig ist ferner das Zengniß des Römers Cajus s6) zu Uns fange des dritten Jahrhunderts, welches Eusebius (Kirchengesch. 2, 25.)

<sup>\*5)</sup> Tertulliani Opp. a. a. 3. 499 und 500.

<sup>66)</sup> Cajus, sub Zephyrino Romanae urbis episcopo, id est. sub Antonini Severi filio, disputationem adversus Proculum, Montani sectatorem, valde insignem habuit, arguens eum temeritatis, super nova prophetia defendenda: et in eodem volumine epistolas quoque Pauli, tredecim tautum enumerans, decimam quartam. quae fertur ad Hebraeos, dicit non ejus esse, sed et apud Romanos usque hodie quasi apostoli Pauli non habetur. (Hieron. de Script eccl. c. LIX. l. c. c. 117.)

aufbewahrt hat 87). Dieser sagt in seiner Disputation gegen den Montanisten Proculus, er könne die Siegeszeichen der Apostel, welche die römische Kirche gegründet haben, auf dem Wege zum Batican und nach Ostia zeigen. - Man hat gar feinen Grund, diefe nur auf Petrus und Paulus, obgleich sie nicht genannt sind, zu beziehende Nachricht zu bezweifeln; aber selbst sie - meint Dr. Manerhoff (a. a. D. S. 89) - bestätigt un= fere Unnahme, daß Petrus nicht in Rom gewesen sei. Und zwar aus Folgendem: Die τρόπαια des Cajus seien nach Eusebius zu seiner Zeit schon xoipitiona geworden. Wahrscheinlich bezogen sich die Trophäen nur auf die Orte, wo die Apostel ihren Tod gefunden haben follten; denn die Leichname möchte man wohl schwerlich in einer so bewegten Zeit gesucht und erhalten haben. Was den Paulus betreffe, so habe es zwar nichts Unwahrscheinliches, daß er vor dem Thore hingerichtet sei, und daß man diesen Ort später durch ein Tropäum bezeichnete. Aber für den Petrus, den man nun einmal zum Gründer der römischen Kirche gemacht habe, sei man nun genöthigt gewesen, auch einen Ort aufzusuchen, und man habe gleich einen ausgezeichneten Platz, die Gärten des Nero gewählt, wo freilich nach Tacitus der Schauplatz der neronischen Verfolgung war, aber wo man auch den Tod des Paulus, wenn er zu gleicher Zeit mit ihm getödtet fein foll, erwartet hatte. Nun fei aber aus dem zweiten Briefe an Timotheus gewiß, daß Paulus erst nach einer gerichtlichen Untersuchung verurtheilt ward, mithin wohl nicht zu jener Zeit der neronischen Verfolgung, wo alles ohne Ordnung zuging, fondern später, wie denn auch eine zweite Gefangenschaft nothwendig später fallen mußte. Will man aber diese läugnen, so falle die ganze Thatsache von dem Marthrtode des Petrus von selbst, weil sich eine Anwesenheit des Petrus in Rom mährend der ersten Gefangenschaft des Paulus gar nicht halten lasse. Wurde aber Petrus in den neronischen Gärten gefreuzigt, so sei dieß wohl nur zur Zeit jener Verfolgung gewesen, wie dieß auch Tertullian behaupte. Doch konnte Petrus wieder in dieser Zeit nicht gestorben sein, weil er zur Zeit der Verfolgung, nach dem ersten Briefe, in Babylon sich aufhielt. So stoße man benmach hier auf eine Menge von Unwahrscheinlichkeiten und Widersprüchen. Co Dr. Magerhoff.

Wir wollen sehen, ob wir im Stande sind, diese Unwahrscheinlichkeiten und Widersprüche aus dem Wege zu räumen. Vielleicht ergibt sich aus unsern Bemerkungen, daß dieß nur selbstgeschaffene Unwahrscheinlichkeiten und Widersprüche seien. Zuvörderst sind die 2014prhoia des Eusebius nichts

<sup>87)</sup> έγω δε (Γάιος) τὰ τρόπαια τῶν ἀποςόλων ἔχω δείξαι εάν γὰρ θελίβης ἄπελθείν ἐπὶ τὸν βατικανὸν, ἤ ἐπὶ τὴν ὁδόν τὴν Ἱθότίαν, ενοκόεις τὰ τρόπαια τῶν ταύτην ἰδρυσαμένων τὴν ἐκκλησίαν.

Anderes, als die roonau des Cajus; denn die Grabstätten driftlicher Marthrer maren eben Zeichen des Sieges, durch welchen fie die Welt übermuuben hatten. Eusebius würde wohl nicht an demfelben Orte, wo er das Zeugniß des Cajus anführt, fich mit diefem in einen Widerspruch gesett haben: aber er konnte die zgónaia des Cajus von nichts Anderem verstehen, als von den Grabstätten der Apostel. Es lehrt auch die driftliche Archaologie nicht, daß man an den Orten, wo die Chriften gemartert wurden, eigentliche Trophäen errichtet habe 88). "Aber die Leichname möchte man wohl schwerlich in einer so bewegten Zeit gesucht und erhalten haben!" Ueber das Suchen ift fein Zweifel; benn allgemein bekannt ift der Gifer der Chriften in den ersten Jahrhunderten für die Reliquien der Marthrer 89). Ueber das Erhalten dürfen wir ebenfalls nicht fehr zweifeln; denn wer eifrig fucht, der findet. Die römischen Christen sollten die Leichname der wunderthätigen Apostel nicht eifrig gesucht haben? Wenn die Christen der Gemeinde von Smyrna von den Reliquien des Polykarpus sagen: ovrw te hueis veegor ανελόμενοι τὰ τιμιώτερα λίθων πολυτελών καὶ δοκιμώτερα ύπερ γρυσίον οςά αὐτοῦ, ἀπεθέμεθα ὅπου καὶ ἀκολεθου ην 90); mit welcher Sorgfalt werden die Christen in Rom erst die Leichname der Apostelfürsten behandelt haben? — Die Menge von Unwahrscheinlichkeiten und Widersprüchen, die aber keineswegs durch den Bericht des Cajus, "den zu bezweifeln gar kein Grund vorhanden ift," begründet erscheinen, ift durch einen einzigen falschen Schluß geschaffen worden. Ober ist das nicht ein falscher Schluß, wenn es heißt: "Burde aber Petrus in den neronischen Garten gefreuzigt, fo war dieß wohl nur zur Zeit der neronischen Berfolgung?" Nein; denn es fann auch zu einer andern Zeit gewesen sein. Wer ist berechtigt, von dem Orte einer Begebenheit allein — auf die Zeit derfelben zu schließen? Tertullianus, auf den sich Dr. Manerhoff beruft, sett den Tod des Petrus nur in die

<sup>88)</sup> And Dr. Neander (Geschichte der Pflanzung und Leitung u. s. w. 2. Bd., E. 314) versteht unter den τρόπαια des Cajus die Gräber der Apostel; nicht anders, als Eusebins selbst, welcher uns das Zeugniß des Cajus aufbewahrt hat, und welcher dasselbe mit den Worten einführt: Sed et Cajus quidam vir catholicus, qui Zephyrini Romanae urbis episcopi temporibus floruit, in eo libro quem scripsit adversus Proclum, patronum sectae Cataphrygarum, de loco in quo praedictorum Apostolorum sacra corpora deposita sunt, ita loquitur etc. Hist. eccl. II. 25. ed. Valesii Moguntiae 1672 pag. 67.

<sup>&</sup>quot;Sorgfältig bestattete man die Reste ihrer Leiber, als der geheiligten Organe geheiligter Seclen, die einst wieder zum Dienste derselben in verklärter Gestalt erweckt werden sollten." Neander's allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. 1. Bd. 2. Abth. Hamburg, 1828. wohls. Ausg. S. 394.

<sup>90)</sup> Epist. eecles. Smyrn. de martyrio Polycarpi in Cotelerii P. P. apost. Citirte Ausgabe. 2, Th. S. 202.

Zeit Neros, nicht aber ausschließlich in die Zeit der neronischen Verfolgung. Wenn wir nun auch für den Marthrtod des Petrus das letzte Regierungsjahr des Nero annehmen, so stehen wir mit dem Berichte des Tertullianus
in keinem Widerspruche. Dann fällt auch der Widerspruch mit dem, was
aus dem zweiten Briefe an Timotheus gewiß ist; und wir wollen eine zweite
Gefangenschaft des Paulus nicht läugnen, weil wir sie nicht läugnen können.

Ein ganz ausgezeichneter Zeuge für den Aufenthalt und den Marthre tod des Petrus in Rom ist ferner der berühmte Origenes 91), der in

<sup>91)</sup> Origenes, qui et Adamantius, decimo Severi Pertinacis anno adversum Christianos persecutione commota, a Leonide patre, Christi martyrio coronato, cum sex fratribus et matre vidua pauper relinquitur, annos natus circiter decem et septem. Rem enim familiarem ob confessionem Christi fiscus occupaverat. Hic Alexandriae dispersa ecclesia, decimo octavo aetatis suae anno, κατεχησεων opus aggressus, postea a Demetrio, ejus urbis episcopo, in locum Clementis presbyteri confirmatus, per multos annos floruit; et cum jam mediac esset aetatis, et propter ecclesias Achajae, quae pluribus haeresibus vexabantur, sub testimonio ecclesiasticae epistolae Athenas per Palaestinam pergeret, a Theoctisto et Alexandro, Caesareae et Hierosolymorum episcopis, presbyter ordinatus. Demetrii offendit animum, qui tanta in eum debachatus est insania, ut per totum mundum super nomine ejus scriberet. Constat eum, antequam Caesaream migraret, fuisse Romae sub Zephyrino episcopo, et statim Alexandriam reversum, Heraclam presbyterum, qui sub habitu philosophi perseverabat, adjutorem sibi fecisse κατεχησεως, qui quidem et post Demetrium Alexandrinam tenuit ecclesiam. Quantae autem gloriae fuerit, hinc apparet, quod Firmilianus Caesareae episcopus, cum omni Cappadocia eum invitavit, et diu tenuit, et postea sub occasione sanetorum locorum Palaestinam veniens, diu Caesareae in sanctis scripturis ab eo eruditus est; sed et illud, quod ad Mammeam, matrem Alexandri imperatoris, religiosam foeminam, rogatus venit Antiochiam, et summo honore habitus est; quodque ad Philippum imperatorem, qui primus de regibus Romanis christianus fuit, et ad matrem ejus literas fecit, quae usque hodie extant. Quis ignorat et quod tantum in scripturis divinis habuerit studii, ut etiam hebraeam linguam, contra aetatis gentisque suae naturam edisceret, et exceptis septuaginta interpretibus, alias quoque editiones in unum congregaret volumen: Aquilae scilicet Pontici proselyti, et Theodotionis Ebionaei, et Symmachi ejusdem dogmatis, qui in evangelium quoque κατά Ματ-Gaior scripsit commentarios, de quo et suum dogma confirmare conatur. Praeterea quintam et sextam et septimam editionem, quas etiam nos de ejus bibliotheca habemus, miro labore reperit, et cum ceteris editionibus comp aravit. Et quia indicem operum ejus in voluminibus epistolarum, quas ad Paulam scripsimus, in quadam epistola contra Varronis opora conferens posui, nunc omitto, illud de immortali ejus ingenio non tacens, quod dialecticam quoque et geometriam et astronomiam, et arithmeticam, musicam, grammaticam et rhetoricam, omniumque philosophorum sectas ita didicit, ut studiosos quoque

der ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts (185-254) lebte, gleich ausgezeichnet durch seine ungemeine Gelehrtheit, wie durch die Erfahrungen seines Lebens. Sein Zeugniß (aus Tom. 3. in Genes.) führt Eusebius (Kirchengesch. 3, 1.) an, und lautet also: Πέτρος εν Πόντω καὶ Γαλατία καὶ Βιθυνία, Καππαδοκία τε καὶ Ασία, κεκηρυγέναι τοῖς ἐν διασπορά Ἰονδαίοις έοικεν, ός καὶ ἐπὶ τέλει ἐν Ρώμη γενόμενος, ἀνεσκολοπίσθη κατὰ κεφαλης, ούτως αύτος άξιωσας παθείν. — Die Kritik, mit welcher Origenes bei allen feinen gelehrten Arbeiten verfuhr, gibt fich auch in diefer kurzen Stelle zu erfennen. Dag Petrus in Pontus, Galatien, Bithynien u. f. w. das Evangelium gepredigt habe, war ihm nicht gewiß und er schreibt deshalb: κεκηρυγέναι έρικέν; aber daß zuletzt Petrus in Rom gewesen, und dort gefreuzigt worden sei mit dem Kopfe zur Erde, das war dem Drigenes gang gewiß, wie aus der Fassung dieses Berichtes erhellet. Wäre es eine weniger glaubwürdige Nachricht, eine bloße Sage gewesen, - von Drigenes wäre zu erwarten gewesen, daß er den Grad der Glaubwürdigkeit durch das eine oder andere Wort angedeutet hätte. In Alexandrien, welches in stetem unmittelbaren Berkehre mit Rom stand, mußte jede wichtigere Begebenheit. die in dieser Stadt vorfiel, alsbald befannt werden. Wir bemerken dief deghalb, um auf die fonderbare Behauptung Dr. Manerhoff's aufmertsam zu machen, welcher (a. a. D. S. 88) sagt: Origenes habe diese seine Nachricht von dem Martyrtode des Petrus aus Rom mitgebracht. Wohl erfahren wir aus Eusebius (Kirchengesch. 6, 14.), daß Origenes, während Zephyrinus den Pontificat verwaltete, in Rom gewesen sei, um das firchliche Leben dieser ältesten Christengemeinde durch Selbstanschauung tennen au lernen (quod videlicet antiquissimam Romanorum ecclesiam videre optaverit), und sei nach furzem Verweilen bald nach Alexandrien zurückgekehrt. Wer wird aber aus diesem Umstande sogleich eine neue Nachricht schmieden

saecularium literarum sectatores haberet, et interpretaretur eis quotidie, concursusque ad eum miri fierent, quos ille propterea recipiebat, ut sub occasione saecularis literaturae, in fide Christi eos institueret. De crudelitate autem persecutionis, quae adversum Christianos sub Decio consurrexit, eo quod in religionem Philippi desaeviret, quem et interfecit, superfluum est dicere, cum etiam Fabianus Romanae ecclesiae episcopus in ipsa occubuerit, et Alexander, Babylasque, Hierosolymorum et Antiochenae ecclesiae pontifices in carcere pro confessione Christi dormierint. Et super Origenis statu, si quis scire velit quid actum sit, primum quidem de epistolis ejus, quae post persecutionem ad diversos missae sunt; deinde et de sexto Eusebii Caesareensis ecclesiasticae historiae libro, et pro eodem Origene in sex voluminibus, poterit liquido cognoscere. Vixit usque ad Gallum et Volusianum, id est, usque ad 69. actatis suae annum, et mortuus est Tyri, in qua urbe et sepultus est. (Hieronym. de Script. eccl. c. LIV. 1. c. c. 115 ss.)

und behaupten, von dieser Reise stamme die Nachricht des Origenes über den Martyrtod des Petrus her! Wie, wenn Origenes seine Commentarien in Genesim vor seiner Reise nach Rom geschrieben hätte? Mit mehr Grund läßt sich wohl annehmen, daß Origenes von seinem Lehrer Alemens diese Nachricht erhalten habe, dessen Eusedius an demselben Orte gedenkt, und aus dem sechsten Buche seiner ἐποτυπώσεις ansührt, daß Petrus zu Rom öffentlich das Wort geprediget, und das Evangelium mit Geist und Eiser verkündigt habe (τῶ Πέτρου δημοσία εν Ρώμη κηρύξαντος τὸν λόγον καὶ πνεύματι τὸ εὐαγγέλιον εξειπόντος).

Dr. Mager hoff wendet aber ferner gegen das Zeugniß des Origenes Folgendes ein: "Bu einer Umgeftaltung der früheren Berichte durch einen Migverstand gab Origenes in seiner Nachricht von dem Martyrtode des Petrus Beranlassung durch die Worte ανεσχολοπίσθε κατά κεφαλης, κατά κεφαλης ja nichts Anderes als die Todesstrafe im Allgemeinen bedeutete, wie im Lateinischen das capitis condemnare; das Wort ανασχολοπίζειν erst die Todesart selbst schilderte. Aus Migverstand dieser Worte bildete sich im vierten Jahrhunderte, indem man sie durch capite deorsum demisso übersette, die beim Hieronymus vortommende Nachricht, daß Betrus, um nicht wie Chriftus zu sterben, sich mit dem Ropfe zur Erde habe freuzigen laffen." - Dr. Manerhoff lehrt hier etwas gang Neues; diefes gang Neue ist aber zugleich auch etwas ganz Falsches. Db Hieronymus, da er von Simon Betrus fagt: affixus cruci, capite ad terram verso (de viris illustr. I.), der Autorität des Origenes allein gefolgt sei, wollen wir nicht in Frage stellen. Es sei dieß hier angenommen. Hieronymus foll ein so schlechter schülerhafter Uebersetzer aus dem Griechischen gewesen sein? Sieronnmus, der sich mit Recht rühmen fonnte, daß er im Griechischen ein wenig ftark sei 92)? Die Stelle des Origenes kann nicht anders überset werden, als: er wurde verkehrt gefreuzigt. Die lateinische Redensart capitis condemnare wird im Griechischen durch κεφαλη gar nicht gegeben; Origenes hätte sonst das Griechische elend geschrieben. Kara negadys heißt nur: über den Ropf; verkehrt 93). Daß der Beisatz nara negalis nicht ohne besondere Bedeutung bei avaoxoloniseir sei, hätte Dr. Manerhoff aus den Worten des Origenes: δύτως αὐτὸς άξιώσας παθείν schon erkennen sollen. Die besondere Todesart: verfehrt gefreuzigt zu werden, begehrte Petrus

<sup>92)</sup> Man lese 3. B. seine Bemerkungen über die Gräcität des Apostels Paulus ad Algasiam. (Opp. Hieronymi edit. Martianay. Paris. 1706. T. 4. S. 204. 207.)

<sup>(93)</sup> Siehe J. G. Schneider's griechisch-deutsches Wörterbuch. Leipzig, 1819. 1. B. κεφαλή. S. 749. Rost griechisch-deutsches Schulwörterbuch. Erfurt und Gotha, 1823. κεφαλή.

selbst. Die Kreuzigung war über ihn verhängt worden; eine andere Todes= strafe zu mählen stand nicht bei ihm. Aber die besondere Art der Kreuzi= aung κατά κεφαλης erbat er sich von seinen Peinigern 94). Dr. Neander äußert sich über das Zeugniß des Origenes folgender Beise: "Die spätere Nebersieferung erzählt, da Petrus zum Kreuzestode verurtheilt worden, habe er aus Demuth Bedenken getragen, in der Form des Todes dem Heiland gang gleich zu fommen, und beghalb habe er barum gebeten, bag man ihn mit herabgesenktem Saupte und in die Bohe gerichteten Ruffen freuzigen möge. Ein solcher Zug trägt nun an und für sich vielmehr das Gepräge späterer frankhafter Frömmigkeit, als der einfachen apostolischen Demuth. Die Apostel finden ihre größte Freude und Erhebung darin, in Allem bem Herrn nachzufolgen. Auch scheint diese so ausgebildete Ueberlieferung bem Tertullian noch nicht befannt gewesen zu sein, denn obgleich seine eigen= thümliche Gemüthsrichtung ihn wohl geneigt machen konnte, eine folche Sage aufzunehmen, so fagt er doch ausdrücklich, daß Petrus auf dieselbe Weise wie Chriftus gelitten 95)." - Die feine Bemerfung rücksichtlich bes Tertullianus scheint nicht ungegründet zu fein; dennoch glauben wir bemerten zu muffen, daß diese Nachricht eben so gut dem Tertullianus als Drigenes bekannt sein konnte, indem der Letztere doch ein nicht viel jungerer Zeuge dafür ift. Wenn übrigens diese Nachricht wirklich das Geprage fpaterer frankhafter Frömmigfeit vielmehr, als das der einfachen apostolischen Demuth an fich tragen follte, so befremdet es, daß dieses Gepräge nicht auch als ein solches dem großen Kirchenlehrer Origenes erschien, und ihn nicht ebenfalls aus diesem Grunde gegen die Annahme dieser Ueberlieferung ftimmte. Origenes scheint sonach in dem Verlangen des Apostels Petrus ανασχολοπίζειν κατά κεφαλής nicht Etwas, das eines Apostels unwürdig ware, gefunden zu haben. Nehmen wir jedoch an, ohne es aber zuzugeben, ber Bericht des Origenes über die besondere Urt der Rreuzigung des Apostels sei weniger glaubwürdig; verliert wohl dadurch sein Zeugniß für

Prima Petrum rapuit sententia, legibus Neronis,
Pendere jussum praeminente ligno;
Ille tamen veritus celso decus aemulando mortis
Ambire tanti gloriam magistri,
Exigit, ut pedibus mersum caput imprimant supinis,
Quo spectet imum stipitem cerebro.
Figitur ergo manus subter, sola versus cacumen,
Hoc mente major, quo minor figura.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Man findet diese Tradition von der Kreuzigung des Petrus auch bei dem alten christlichen Dichter Prudentius (περί σεφάνων. hymn. 12.)

<sup>95)</sup> Beidichte ber Pflanzung und Leitung u. f. w. 2. Bd. E. 311.

den Marthrtod des Petrus in Rom sein Gewicht? Es könnte dieß der Fall nur dann sein, wenn man berechtigt wäre, eine Thatsache deßhalb als ungeschehen anzusehen, weil ein geringfügiger, unwesentlicher Umstand dersselben minder glaubwürdig scheint.

Für die Lehrthätigkeit des Petrus in Rom treffen wir ferner einen Zeugen in der Person des Firmianus Lactantius 96), † gegen 330. Er war lange bei Arnobius in Afrika, dessen Kirche mit der römischen in einem ununterbrochenen Verkehre war; er war mit Erispus lange in Gallien, dessen Vischöfe seit Einsührung des Christenthums in den freundschaftlichsten Verhältnissen mit der römischen Kirche standen. Dieser schreibt in seinen instit. divin. 4, 21. Discipuli vero (Christi) per provincias dispersi, sundamenta ecclesiae ubique posuerunt . . . sed et sutura aperuit illis omnia, quae Petrus et Paulus Romae praedicaverunt.

Wer könnte es also ferner noch in Zweisel ziehen, daß der Apostelfürst Petrus sich in Rom aufgehalten, und daselbst seine irdische Laufbahn vollendet habe? Denn wo ist eine Thatsache, welche von so vielen, von einander unabhängigen Zeugen bestätiget würde, wie der Aufenthalt und Marthretod Petri in Rom <sup>97</sup>). Wohl ist es wahr, diese Zeugen stimmen nicht mit einander überein in der Angabe dieses und jenes Umstandes der Hauptsbegebenheit. Wird dadurch aber wohl die Wahrheit der Hauptsache in Zweisel gesetz? "Wer hat sich je in der Profangeschichte die nämliche Folgerung erlaubt? Wenn Livius und Polybius und Dionysius und Tacitus eben dieselbe Ereignung, etwa eben dasselbe Tressen, eben dieselbe Belage-

<sup>96)</sup> Firmianus, qui et Lactantius, Arnobii discipulus, sub Diocletiano principe accitus cum Flavio Grammatico, cujus de medicinalibus versu compositi extant libri, Nicomediae rhetoricam docuit, et penuria discipulorum ad scribennum se contulit. Habemus ejus symposium, quod adolescentulus scripsit Africae, et δδοι πορεκον de Africa usque Nicomediam hexametris scriptum versibus, et alium librum, qui inscribitur Grammaticus, et pulcherrimum de ira Dei et institutionum divinarum adversum gentes libros septem, et ἐπετομην ejusdem operis in libro uno acephalo, et ad Asclepiaden libros duos, de persecutione librum unum; ad Probum epistolarum libros quatuor, ad Severum epistolarum libros duos, ad Demetrium auditorem suum epistolarum libros duos. Ad eundem de opificio Dei vel formatione hominis, librum unum. Hic extrema senectute magister Caesaris Crispi, filii Constantini, in Gallia fuit, qui postea a patre interfectus est. (Hieronym. de Script cecl. c. LXXX. l. c. c. 121 s.)

<sup>97)</sup> Selbst Dr. Baur (a. a. D. S. 137) kann nicht umbin, zu gestehen: "Betracheten wir die ansehnliche Reihe von Zeugen, die sich für jene Behauptung ausstühren läßt, so scheint in der That ein nicht geringer Grad von historischer Skepsis erfordert zu werden, um durch so bedeutende Auctoritäten nicht überzeugt zu sein."

rung, Jeder mit so verschiedenen Umständen erzählen, daß die Umstände des Einen die Umstände des Andern völlig Lügen strasen: hat man darum jemals die Ereignung selbst, in welcher sie übereinstimmen, geläugnet? Wenn nun Livius und Dionhsius und Polybius und Tacitus so frank und edel von uns behandelt werden, daß wir sie nicht um jede Silbe auf die Folter spannen 98)," warum denn nicht auch Klemens von Rom, Dionhsius von Korinth und Papias und Klemens von Alexandrien und Tertullianus und Origenes? Wo ist in dem ganzen weiten Umsange der Kirchengeschichte eine Begebenheit, die auf historische Wahrheit ferner Anspruch machen könnte, wenn nicht die, daß der Apostel Petrus in Rom gewesen und dort gestors ben sei? <sup>99</sup>).

98) Gotth. Ephr. Leffing (fämmtl. Werke 9. Thl. Karlsrube, 1824. C. 110 und 112).

<sup>99)</sup> Die Wahrheit dieses Saties wurde darum auch von den gelehrteften protestantischen Kirchengeschichtschreibern ber neuesten Beit anerkannt. Go fagt Schrödh ichriftl. Kircheng. 2. Thl. 2. Ausg. E. 185): "Es ist nicht leicht eine Begebenbeit der alten Geschichte durch ein jo einstimmiges Zeugniß der ersten driftlichen Lehrer außer Streit gesetzt worden, als eben tiefe." Biefeler (Cehrbuch ber Kircheng. 1. Bo. 2. Aufl. Bonn, 1827. S. 89, Rote e): "Es mar parteifche Polemik, wenn einige Protestanten, befonders Spanbeim, nach dem Borgange einiger Papftfeinde bes Mittelalters, laugnen wollten, bag Betrus je in Rom gewesen sei." v. Cölln (allgem. Enchtlop, ber Biffenschaften und Rünfte von Erich und Gruber, 18. Ibl. E. 42): "Daß die Chriftengemeinde zu Rom von den beiden großen Aposteln begründet worden, ift allgemeine Ueberlieferung der älteften Kirche, welche niemals durch biftorische Bründe, sondern nur durch die Gingebungen eines blinden Parteieifers konnte zweifelbaft gemacht werden." Reander (allgem. Geich. der driftl. Religion und Kirche 1. B., 1. Abth., S. 209): "Es ist Spperfritit, Die durch die übereinstimmenden Nachrichten des firchlichen Alterthums bewährte leberlieferung, daß Betrus zu Rom gewesen, in Zweifel zu zieben." - (Dr. Neander, bestochen durch Dr. Baur's Abhandlung: Die Christuspartei in der korintbijden Gemeinde u. f. w. hat diese seine bier aus= geiprochene lleberzeugung geandert; wie fein jüngeres Wert: Geschichte der Bflanzung und Leitung der driftlichen Kirche durch die Apostel. hamburg 1833. 2. Bt., E. 311 ff., beweiset.) Bleef in der Beurtheilung von Menerhoff's Ginl. in die petrin. Schriften (theol. Studien und Rritiken, 1836, 4. Beft, €. 1061—64) jagt unter Anderem: "Wenn einmal überhaupt das ficher ift, baß Betrus den Tod als Marthrer gelitten bat, fo ift gerade bei bem bedeutenden Anseben, worin er doch ichon in der frühesten Kirche stand, dieses Ereigniß, und zugleich der Ort, wo es gescheben, gewiß von Anfang an der ganzen Chris stenbeit befannt geworden; und da ware es doch in der That wunderbar, wenn sich die Kunde darüber so bald total hätte verlieren und dafür eine andere falide obne allen Bideripruch berrichend werden konnen. . . . Der Berf. weift, indem er die einzelnen Aussagen Der Rirchenschriftsteller betrachtet, auf icharf= sinnige Beise nach, wie sich die Sage allmäblich immer weiter und bestimmter

Soll aber der historische Werth der für den Aufenthalt und den Marstyrtod des Apostel Petrus in Rom sprechenden Zeugen außer allen Zweisel gesetzt erscheinen, so müssen diese Zeugen noch endlich von dem Verdachte gereinigt werden, den in der neuesten Zeit Dr. Baur auf sie geworsen hat, von dem Verdachte nämlich, die Sage von der Reise des Pestrus nach Rom und seinem Aufenthalte und Marthrtode daselbst habe ihren Ursprung nur dem Judaismus der römisschen Gemeinde zu verdanken.

Es sucht aber Dr. Baur diese seine Sypothese (a. a. D. S. 162 ff.) also zu begründen: "Eine Tradition, die sich viele Jahrhunderte hindurch mit täuschendem Schein als historische Wahrheit geltend gemacht hat, ift nur dann vollständig widerlegt und in ihrer Grundlosigfeit dargestellt, wenn nicht bloß den Zeugnissen, auf welche man sie zu stützen pflegt, ihre Unsprüche auf hiftorische Glaubwürdigkeit abgesprochen, sondern auch die Anläffe nachgewiesen sind, aus welchen sie ursprünglich hervorgegangen ist. Je wahrscheinlicher der Natur der Sache nach die Gründe sind, aus welchen wir uns die Entstehung einer Sage erklaren können, desto weniger ift zu vermuthen, daß der Sage noch etwas Kactisches zum Grunde liege. In diefer Sinficht nun icheinen mir die bisherigen Untersuchungen unserer Streitfrage noch am wenigsten geleistet zu haben, was zur befriedigenden Bollständigkeit der Untersuchung gehört. Die unbestimmte und nicht näher be= gründete Berufung auf die Ehrsucht und den hierarchischen Geist der römi= schen Kirche, um hieraus die Entstehung der Sage zu erklären, kann nur ein Vorurtheil gegen die Gründlichkeit und Unbefangenheit der Untersuchung erwecken, indem sich leicht zeigen läßt, daß die Sage in eine Zeit zurückgeht, in welcher jener Beist wenigstens in dem Grade, in welchem er hier vor= ausgesetzt werden mußte, sich noch nicht hervorgethan hat. Eben so wenig

ausgebildet habe, (daß der Ausdruck des Drigenes: aveszodongen nata negadys bloß die Todesstrase ganz im Allgemeinen bezeichnen sollte, nicht die besondere Art, wie dieselbe nach der Neberlieserung an Petrus vollzogen ward, wie S. 88 behauptet wird, läßt sich philologisch nicht rechtsertigen;) zum Theil tritt Bers. ihm bei, glaubt aber für das Ganze durchaus keine wahrscheinliche Erklärung sinden zu können, als unter Voraussetzung der Bahrheit des Kerns der Sache, daß Petrus zu Rom gekrenzigt worden ist. Daß Clemens Kom a. a. D. nicht ausdrücklich erwähnt, daß Petrus eben so wie Paulus nach dem Abendlande gekommen sei, und dort seinen Glauben mit dem Tode besiegelt habe, beweist sicher nicht, daß er darüber nichts gewußt habe; eben wenn und weil die Sache zu seiner Zeit hinreichend bekannt war, brauchte er darüber den Korinthern nichts Besonders zu sagen, so wenig als er in Beziehung auf den Paulus etwas Unseres thut, als auf das Bekannte hindeuten."

kann die Vermuthung genügen, daß die mystische Deutung des Namens Basbylon in der bekannten Petrinischen Stelle erst den eigentlichen Anlaß zur Entstehung der Sage gegeben habe, indem bei einem so isolirt stehenden Moment die Ursache in keinem angemessenen Verhältniß zu der aus ihr hersvorgegangenen Virkung erscheint, und jene Deutung zwar allerdings benützt werden konnte, wie sie auch wirklich benützt wurde (Euseb. II. 15.), um die schon vorhandene Sage scheinbar zu bestätigen, für sich selbst aber nicht wohl zureicht, um den Ursprung der Sage begreislich zu machen. Man sieht sich doch immer wieder genöthigt, auf eine bestimmte Veranlassung zurückzugehen, vermöge welcher jenem Namen in einer Stelle, die sonst nichts jene Deustung Empfehlendes enthält, gerade diese Deutung gegeben wurde." —

"Es darf wohl mit Recht angenommen werden, daß eine Sage, die sich den Apostel Betrus zum Gegenstand der Berherrlichung nahm, und die Absicht so wenig verbirgt, dem Judenapostel einen gewissen Vorzug vor dem Beidenapostel zu geben, und zwar gerade in Beziehung auf eine Gemeinde, um welche fich der Lettere fo entschiedene Berdienfte erworben hatte, und mit welcher er in so naher Verbindung stund, nur in einer Gemeinde ent= ftanden fein kann, die ihrem größten Theile nach aus Judenchriften bestund. und ihrem Judaismus einen fehr überwiegenden Ginfluß gestattete. Wie in Korinth die sogenannte Rephaspartei eine judaisirende Richtung verfolgte, so mag auch anderswo der Name des Petrus das Panier gewesen sein, unter das sich die judaisirende Partei zur Behauptung ihres Judaismus stellte. Je bestimmter wir daher in der christlichen Gemeinde in Rom ein judaisi= rendes Element nachweisen können, desto leichter läßt sich daraus die Entstehung einer Sage erflären, die den Betrus in eine fo nahe Beziehung zu dieser Bemeinde bringen follte. Dieser Beweis möchte sich aber ohne große Mühe führen laffen. Es ist an sich schon nichts mahrscheinlicher, als daß in einer Stadt, in welcher, wie in Rom, Juden in bedeutender Bahl fich aufhielten und einen ohne Zweifel lebhaften Berfehr mit dem Mutterlande unterhielten, in einer Stadt, in welcher das Chriftenthum, fo viel uns befannt ist, ohne die Anwesenheit eines Apostels oder eines Verkündigers des Evangeliums aus dem Rreife ber erften Junger Jefu, gleichsam von felbst schon in so früher Zeit, vielleicht früher als sonst irgendwo im Abendlande. Eingang gefunden hatte, Judenchriften die erfte Grundlage der entstehenden Chriftengemeinde bildeten. Die ersten uns bekannten Mitglieder der römi= schen Gemeinde, die uns die erste Runde von dem Dasein derselben geben. Aguila und Priscilla, waren Judenchriften. — Die deutlichsten Beweise des in der römischen Gemeinde herrschenden Judaismus gibt uns jedoch der Brief des Apostels Paulus an diese Gemeinde an die Hand. Es ist aus der ganzen Tendenz und Anlage des Briefes, aus den Vorurtheilen und Irr-

thumern, die er bestreitet, aus der Beschaffenheit der Lehren, die er als die wesentlichsten Bestandtheile des Chriftenthums vorträgt, flar zu erseben, daß es der Apostel in demselben als seine Hauptaufgabe betrachtet, dem über= wiegenden Einfluße, welchen der Judaismus in der Gemeinde theils schon wirklich erhalten hatte, theils noch weiter zu erhalten brohte, so viel möglich zu begegnen. — - Jeder Renner der Paulinischen Darstellungsweise wird gerne zugeben, daß eine polemisch-dogmatische Erörterung, die sich der Apostel so absichtlich zum Gegenstande seiner Aufgabe machte, bei aller Db= jectivität ihres Zwecks und Werths doch zugleich eine besondere, in den Berhältniffen und Bedürfniffen der Gemeinde, für welche der Brief bestimmt war, liegende Beziehung gehabt haben werde. - - Es läßt fich nicht anders denken, als daß die der römischen Gemeinde gang besonders gewid= mete Thätigkeit des Apostels Paulus, der gewiß im Hinblick auf die ihm bereits bekannten Verhältnisse derfelben schon so lange den angelegentlichen Wunsch in sich trug, selbst nach Rom zu kommen (Apostelg. 19, 21. 23, 11.), der so ausführliche, das ganze Gepräge des Paulinischen Geiftes in sich ausdrückende Brief, die zweijährige Gefangenschaft, die den Apostel in seiner Wirksamkeit für die Sache des Chriftenthums so wenig beschränkte, von einem fehr wohlthätigen Einfluß auf die Gemeinde war, und dem durch Baulinische Grundsätze geläuterten Chriftenthum das Uebergewicht immer mehr zu sichern begann. Der schon bei feiner Ankunft in Italien mit fo großer Theilnahme empfangene Apostel hatte sicher seitdem um so mehr eine bedeutende Partei, die in seinem Sinne fortwirkte, und den von ihm geweckten und genährten Geift nicht mehr unterdrückt werden ließ. Demungeachtet scheint die Gemeinde, zumal nach der fo gewaltsamen Störung, die sie ohne Zweifel auch für die Entwickelung ihrer innern Verhältnisse durch die Neronische Christenverfolgung erlitt, auch in der Folge noch fortdauernd in einem zwischen den beiden entgegengesetzten Richtungen schwanfenden Zustand geblieben zu sein. Der Judaismus hatte immer noch fehr viele Freunde, und machte seine Rechte und Ansprüche wiederholt geltend. Aus der erften Sälfte des zweiten Jahrhunderts beurfundet uns den wenigstens bei einem großen Theil der Gemeinde herrschenden Geift das entschieden judaifirende, auf Buge, gute Werke und Beobachtung des göttlichen Gefetzes, (wenn auch nicht geradezu ausschließlich die Werke hervorhebende) Product, das unter dem Namen des Hirten des Hermas auf uns gekommen ist. - -Als ein weiterer Beweis desfelben bis in jene Zeit fortdauernden Charafters der römischen Gemeinde, sowie überhaupt des wohl in den meisten dama= ligen Gemeinden noch ziemlich vorherrschenden Judaismus, mag uns hier noch gelten, mas Hegefippus, der unter den römischen Bischöfen Anicet, Soter und Cleutheros fich längere Zeit in Rom aufhielt, bei Eusebius IV.

22. in besonderer Beziehung auf die römische Gemeinde versichert: er exasy διαδογή και εν έκαξη πόλει έτως έγει, ώς ο νόμος κηρύττει και οί προaffrai zai o zioiog. — Fanden sich aber solche Männer, wie Legesippus und Papias maren, bewogen, mit den in der römischen Rirche geltenden Unsichten und Grundsätzen ihre volle Zufriedenheit zu bezeugen, und sich an die Traditionen diefer Kirche besenders zu halten, so mag darnach beurtheilt werden, welcher Geist um jene Zeit in der römischen Rirche der vorherrschende gewesen sein möge. — Läßt sich nun aber nach allem Bieberigen nicht wohl bezweifeln, daß in der römischen Gemeinde ichon von Unfang an ein sehr bedeutendes judaisirendes Element vorhanden mar, das auch durch den Paulinischen Ginfluß nicht völlig verdrängt werden fonnte, wohl aber in der aus Mangel an Nachrichten für uns so dunkeln Periode zu Ende des ersten Jahrhunderts und zu Anfang des zweiten mit verstärftem Gewicht hervortreten mochte, welche große Wahrscheinlichkeit erhält dadurch die Bermuthung, die so unsichere, je weiter wir zurückgehen, um so unbegründeter erscheinende Sage von der Reife des Betrus nach Rom und seinem Aufenthalt und Marthrtod daselbst habe ihren Ursprung nur dem Judaismus der römischen Gemeinde zu verdanken. Es gab in Rom eine Partei, in deren Interessen es lag, der Autorität des Heidenapostels Paulus die Autorität des Judenapostels Petrus entgegenzustellen. Auch von Petrus sollte gelten, mas man von Paulus als unbezweifelte Thatsache mußte, mas das Leben des Einen in der Wirklichkeit enthielt, follte durch die Wahrheit und Dichtung vermittelnde Sage auf das Leben des Andern übertragen werden, man begnügte fich aber nicht bloß, den Ginen auf diese Weise dem Andern zur Seite zu stellen, das historische Borbild follte von dem traditionellen Nachbild noch überstrahlt werden. Sollte Petrus für einen Theil der römischen Gemeinde dasselbe Unsehen haben, das für einen andern Pau lus hatte, so mußte er, wie Paulus, nach Rom gekommen sein, und einige Zeit in Rom gewirft haben. Wie follte aber Petrus in Rom gewesen sein, ohne vor allem den Ruhm des Marthrtodes, der das Andenken des Paulus verherrlichte, mit seinem Nebenbuhler zu theilen? Daher nun, indem jede der beiden einander gegenüberstehenden Parteien das Ihrige dazu beitrug, die Eine Kirche zu ehren, der hohe Vorzug, welchen die römische Kirche sich beis legte, die von den beiden glorreichsten Aposteln Gestiftete zu fein 100)." Wir fönnen dieser, wenn auch glänzend scheinenden Supothese durchaus feine Wahrheit zugestehen. Auch erklärt sie teineswegs das Factum, welches zu erflären sie ausgesonnen wurde.

Diese Hopothese Dr. Baur's bat, in gedrängter Kurze die Sauptiate gusam= menfassend, Dr. Manerhoff (a. a. D. S. 74-77) wiederhott.

Denn angenommen, es verhalte fich fo, wie Dr. Baur barzuthun sucht, daß der Judaismus in der römischen Gemeinde bis zur Sälfte des zweiten Sahrhunderts das Uebergewicht behauptet habe; wie fann in diefer Gemeinde Etwas, was nicht geschen war, das Anerkenntnig einer Thatsache erlangt haben? Ce scheint une dieß in der That in das Gebiet der unmöglichen Dinge zu gehören. — Petrus war nie in Rom gewesen. Run wünscht und verlangt aber die judenchriftliche Partei diefer Gemeinde, welche die überwiegende Mehrzahl der Gemeindeglieder ift, daß der Apostel Betrus gemeinschaftlich mit dem Beidenopostel Paulus Untheil habe an dem Flore ber römischen Kirche. Dieser Parteiwunsch könnte allenfalls gelten. Aber wie nun dieses Berlangen angerlich heraustreten, wie es erlangen fann, was es verlangt, können wir wohl nicht absehen. Die judenchriftliche Partei mußte es doch wohl aussprechen, öffentlich aussprechen, der Apostel Petrus fei auch hier in Rom gewesen und mit Paulus auch hier gestorben, wenn sie ihren Zweck erreichen wollte. Sie nußte mit dem Märchen, mit der Lüge öffentlich und in allem Ernste hervortreten. Und da sollen die Heidenchriften, "eine bedeutende Partei," dieses Märchen, diese Lüge so hingenommen und als lautere Wahrheit einfältigen Herzens geglaubt baben? Deffen überrede sich, wer da kann! Wir können es nicht. Denn wenn wir es auch über uns brächten, der judenchriftlichen Partei in Rom folch' eine grobe Täuschung ihrer selbst und Anderer Schuld zu geben, so können wir nicht einsehen, wie sie fich Glauben verschaffen konnte, wie sie es dahin bringen fonnte, daß ihr ersonnenes Märchen zur Geltung einer Thatsache gelangen fonnte. — Wenn um die Hälfte des zweiten Jahrhunderts diese Fabel schon allgemein als Wahrheit galt, so mußte sie doch wohl schon zu Ende bes ersten Jahrhunderts vorgebracht worden sein. Da mögen noch manche Heidenchriften gelebt haben, welche den Apostel Paulus von Angesicht gefannt, die ihn sterben gesehen hatten 101). Bom Apostel Betrus aber wußten diese Leute nichts; ihn hatten sie nie in Rom gesehen, auch nie gehört, daß er zu einer Zeit vor ihnen dagewesen sei. Und diese Beidenchriften, die für den Ruhm des Apostel Paulus wohl eben so eiferten, wie die Judenchriften für den Ruhm des Apostel Petrus, die sollten gar nicht widersprochen, und das alleinige Verdienst des Apostel Paulus um ihre Gemeinde haben schmälern laffen? Wenn das nicht zu einem gewaltigen Anstoße der beiden

Dr. Baur macht sich auch der offenbaren Inconsequenz schuldig, daß er den Marthrtod Pauli in Rom als unbezweifelte Thatsache gelten läßt, während er dieß von Petrus läugnet. Ist Petrus nicht in Rom gestorben, so auch Paulus nicht. Denn der Marthrtod des Lettern in Rom wird nur aus den Zeugnissen erkannt, die dieß ebenfalls von Petrus melden.

Parteien in Rom geführt hätte, so können wir uns nicht erklären, wie weit geringere Dinge in anderen Gemeinden den Frieden derselben oft auf lange Zeit stören konnten. Und von solch' einem Zusammenstoße wäre in der Gesschichte gar keine Spur zurückgeblieben?

Um Ende des ersten Jahrhunderts lebte noch Klemens von Rom, ein Beidenchrift 102). 3hm, dem Schüler des Apostel Paulus gegenüber, durften es die Judenchriften magen, mit der Fabel von Petrus hervorzutreten? Zu seiner Zeit muß dieß auch noch nicht geschehen sein; sonst wurde fein Brief an die Korinther einen andern Charafter an sich tragen. Die Stelle über die Wirtsamfeit und den Tod der Apostel Betrus und Paulus würde anders lauten. "Will man sich aber darüber wundern" — sagt Dr. Baur (S. 187) - "dag von feiner Seite irgend ein Widerspruch erhoben wurde, so erinnere ich an den negativen Widerspruch des römischen Klemens, und an den Mangel einer Beranlassung zum Widerspruch, sobald wir die gewiß fehr natürliche Voraussetzung machen, man habe über das Ende des Petrus nichts weiteres gewußt, als was schon die bekannte Stelle im Evangelium Joh. 21, 18. 19. andeutet, nichts Bestimmtes, mas einer irgendwie sich bildenden Tradition entgegengehalten werden konnte u. f. m." — Will man sich darüber wundern! Muß man sich darüber wundern. Wie kann von einem negativen Widerfpruche bei Rlemens die Rede fein, wenn feine Veranlassung zum Widerspruche vorhanden war? Dann hat seine Stelle gar nicht den Charafter ir gend eines Widerspruchs. Wir fonnen aber die sehr unnatürliche Voraussetzung nicht machen, daß man in Rom über das Ente des Petrus gar nichts Bestimmtes gewußt habe. Man wußte nach Dr. Baur's Spothese es gang bestimmt, dag Betrus nicht in Rom gewesen und dort gestorben sei. Oder ift das nicht etwas fehr Bestimmtes, was man der sich bildenden Tradition von dem Tode des Petrus in Rom entgegensetzen fonnte und mußte? Dr. Maherhoff icheint diese Schwierigkeit gefühlt zu haben, darum fagt er (a. a. D. S. 84. 5.): "Diefer Glaube, (daß Petrus die Kirche in Rom gepflanzt und dort den Martyrtod ge= storben fei,) konnte in der romischen Kirche zu Rlemens Zeit noch nicht gewesen sein, denn dieser scheint es nicht zu begünstigen, er dürfte mithin wohl nur später entstanden sein, weil es eben im ersten Jahrhunderte immer noch einzelne Chriften geben mochte, die dem nachdrücklich widerfprochen hätten." - Allein je weiter wir in der chriftlichen Zeit vor-

<sup>102)</sup> Clemens, qui et vidit ipsos Apostolos, et contulit cum eis, et cum adhuc insonantem praedicationem Apostolorum et traditionem ante oculos haberet, non solus; adhuc enim multi supererant tunc ab Apostolis edocti. Frenaus a. a. D. E. 176.

schreiten, defto unmöglicher erscheint es, daß die gang falfche Behauptung von einem Aufenthalte und Martyrtode des Apostels Betrus in Rom auffommen und Aufnahme gewinnen konnte. Denn die in früherer Zeit entgegenstehenden Sindernisse waren nicht verschwunden; in Rom wußte man immer auch noch im zweiten Jahrhunderte, daß Petrus nicht den Boden ihrer Gemeinde betreten habe; der Gegensatz der beiden driftlichen Barteien hatte sich auch zu dieser Zeit der Hypothese zu Folge noch nicht ausgeglichen; bei der immer größern Aufnahme des Chriftenthums in Rom mußte wohl die Partei der Heidenchriften immer bedeutender werden; und was hatte man anderswo für ein Interesse, der römischen Rirche dadurch Glanz zu verleihen, daß man ersonnen hätte, auch der Apostel Betrus habe die römische Kirche gegründet? Daß man anderwärts so bereit gewesen, solch' einen Dienst der römischen Kirche zu erweisen, — dieser Unnahme steht wohl die bekannte Eifersucht der einzelnen Kirchen auf den Vorzug der apostolischen Gründung entgegen. Allgemeiner Widerspruch — wenn auch nicht von Seiten der römischen Kirche — der verschiedenen apostolischen Rirchen, die im wechselseitigen häufigen Verkehre unter einander standen, ware in diesem Falle nicht ausgeblieben. Die Kirchengeschichte meldet aber hiervon nichts, meil sie solch' eine Erscheinung nicht vorfand. Es war auch im zweiten Jahrhunderte zu einem Widerspruche keine Beranlassung. Papias und Dionhsius von Korinth, diese Zeugen für den Aufenthalt Betri in Rom aus dem zweiten Jahrhunderte, waren die Ersten, welche die genannte falsche Behauptung ausgesprochen hätten. Entweder waren sie arme betrogene, oder liftige betrügerische Menschen. Wir durfen, wenn wir gerecht fein wollen, weder das Eine noch das Andere annehmen.

Die Hypothese Dr. Baur's leidet offenbar an einem inneren Gesbrechen, und zwar an dem, daß sie zwei sich entgegenstehende Parteien in der römischen Gemeinde annimmt. Die heidenchristliche Partei, habe sie auch die bei weitem geringere, schwächere Partei der Gemeinde ausgemacht, war fortwährend ein Hinderniß gegen die Anmaßungen der andern, wenn auch überwiegenden Partei; und das Interesse derselben hinderte für immer, daß die judenchristliche Partei ihre Interessen auf Kosten der Wahrheit versolgen konnte.

Aber wie sieht es denn um den Grund der Baur'schen Hypothese aus, um den in der römischen Gemeinde herrschenden Judaissmus? Auch dieser Grund, auf den das ganze Gebäude der Hypothese aufgeführt ist, dürfte als sehr schwach und wankend erfunden werden. Denn die Thatsachen, welche Dr. Baur zum Beweise seiner Annahme aufführt, scheinen uns lange nicht hinreichend zu sein; vielmehr erscheinen sie nur als einzelne Sandförner, welche einen festen Grund zu bilden durchaus nicht

geeignet sind. Es fann wohl nicht geläugnet werden, daß es auf den ersten Blick befremde, wenn von einem lebergewichte des Judaismus in der römischen Kirche gesprochen wird. Man ist vor aller Untersuchung in vorhinein geneigt, wenn von der Christengemeinde in Rom gesprochen wird, sich diese als dem größten Theile nach aus Beidenchriften bestehend ju denken. Dr. Baur legt ein besonderes Gewicht auf den Brief bes Apostel Paulus an die Römer, welcher die deutlichsten Beweise des in der römischen Gemeinde herrschenden Judaismus an die Hand geben foll. Wir geben es gerne zu, daß der Apostel Baulus in seinen Briefen die Berhältnisse und Bedürfnisse der Gemeinden, an welche er schrieb, berücksichtigt habe. Aber beffen ungeachtet könnten wir doch aus dem Römerbriefe zu viel folgern, wenn wir annähmen, die judenchriftliche Partei fei die gahlreichere der römischen Gemeinde gewesen. Denn gerichtet scheint vielmehr dieser Brief eigentlich an Heidenchriften zu sein. Das geht schon aus der Existenz des Briefes hervor. Denn der Apostel Paulus wendet sich ja, als der berufene Beidenapoftel, nur an folche Gemeinden, welche größtentheils aus Beiden bestanden. Bestand die romische Gemeinde größtentheils aus Judenchriften, fo wird Paulus zum Judenapostel. Die Apostelgeschichte aber (28, 17-29.) scheint gar nicht die Annahme zu begünstigen, daß vor der Ankunft Pauli in Rom der Judaismus vorherrschend gewesen sei; denn die Borsteher der Judenschaft scheinen von der Existenz einer driftlichen Kirche überhaupt in Rom wenig zu wissen. Auch ware die Wirksamkeit des Apostel Paulus, die vorzugsweise den Heiden zugewendet mar, mahrend seiner zweijährigen Gefangenschaft in Rom von fehr geringem Erfolge gewesen, wenn der Judaismus in der römischen Gemeinde fortan herrschend gewesen ware. - Aber auch nach dem Tode des Apostel Paulus finden wir die Verhältnisse der römischen Kirche feineswegs so gestaltet, daß ein Umsichgreifen des Judaismus eintreten konnte. Denn es ftand an der Spite diefer Bemeinde bis zu Ende des erften Jahrhunderts Rlemens, der Schüler des Paulus, der mohl gewiß in dem Beifte feines Lehrers aus Kräften dahin ftrebte, um ein reines, von den hemmenden Banden des Judenthums freies, eine λογική λατοεία bewirfendes Christenthum in Rom zu begründen. — Was aber ber Pastor Hermae von dem bei einem großen Theile der römischen Gemeinde in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts herrschenden Geiste zeugen foll, fonnen wir nicht leicht einsehen. Gin Buch zeugt überhaupt nur von dem Geifte feines Berfassers. Nun fann diefer zwar, unter dem Ginflusse seiner Zeit stehend, Repräsentant der Unsichten feiner Zeit sein. Er kann aber auch dieß eben so gut nicht sein. Daber ift es sehr gewagt und unsicher, von dem Beiste eines einzelnen Buches auf den Geift der Zeit zu schließen, in welcher es geschrieben murde. Wie wenn

nun aber ein Zeugniß vorhanden mare, daß der Pastor Hermae von ber römischen Kirche, also wohl von der überwiegenden Mehrheit ihrer Glieder, verworfen ward, jum Zeugniffe, daß der Beift diefes Buches nicht der Beift der römischen Kirche fei? Golch' ein Zeugniß ift vorhanden. Tertullianus fagt von dem hirten in seinem Buche de pudicitia c. 10 .: scriptura pastoris ab omni concilio ecclesiarum etiam vestrarum inter apoerypha et felsa judicatur 103). Das fagt der Montanist Tertullianus; und darum find unter ben "euern Kirchen" die fatholischen und ganz besonders die römische zu verstehen, in welcher der pastor entstanden war, und die ihrer antimontanistischen Richtung wegen besonders befannt ift. Daß dieß Buch in ber abendländischen Kirche in geringem Unsehen stand, bezeugt auch Hieronhmus (de viris illustr. art. Hermas): Pastor apud quasdam Graeciae ecclesias etiam publice legitur . . . Sed apud Latinos pene ignotus est. Dr. Baur nennt den Hirten ein "judaisirendes Product," weil es auf Buge, gute Werke und Beobachtung des göttlichen Befetes dringe. Wir muffen gefteben, daß diefes Buch dann, wenn Dr. Baur ben judaisirenden Charafter desselben nicht aus andern Merkmalen nachzuweisen im Stande ift, eben so gut ein im Paulinischen Geifte verfastes Buch genannt werden kann. Wir bestimmen lieber mit Cotelier ben Charafter des Hirten fo, daß wir dieß Buch nennen ein "propugnaculum fidei catholicae adversus Montani duritiam 104)". Defhalb mar Tertullianus gegen den pastor fo fehr eingenommen; wodurch aber fein eben angeführtes Zeugniß vom Urtheile der fatholischen Kirchen über dieses Buch nicht das Geringste an seinem Werthe verliert. -- Von nicht größerer Beweisfraft ist wohl auch der Umstand, daß die ersten römischen Bischöfe beinahe durchaus griechische Namen tragen, welche Erscheinung Dr. Baur daraus erklären zu muffen glaubt, daß die Gemeinde dem vorherrschenden Theile nach aus Judenchriften oder Hellenisten bestund. Da wir feine verläßliche biographische Notizen über diese Männer besitzen, so fann der Schluß von ihrem Namen auf ihre Abstammung auch ein Fehlschluß sein. Denn biese Männer fonnen auch Beidenchriften griechischer Abkunft gewesen sein.

Daß in der römischen Gemeinde der Judaismus nie herrschte, daß im Gegentheile in dieser Gemeinde gerade der Gegensatz gegen den Judaismus vorwaltete, das bezeugen nebst dem Gesagten einige andere Erscheinungen unwidersprechlich. Heidenchristliche Gemeinden unterschieden sich von judenchristlichen in der Fastendisciplin. "Der Gegensatz gegen den Judaismus — schreibt in dieser Beziehung Dr. Neander (allgem.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Tertull. Opp. ed. cit. €. 563.

<sup>101)</sup> Cotelerii PP. apost. ed. cit. S. 73. 1. Thi.

Gesch. der christl. Religion und Kirche I. B. 2. Abth. S. 339 st.) — führte frühzeitig die besondere Feier des Sonntags an die Stelle des Sabbaths herbei. Jüdisch-christliche Gemeinden behielten nun aber, wenn sie auch die Feier des Sonntags mit annahmen, doch die Feier des Sabbaths noch bei, und von ihnen aus verbreitete sich in der orientalischen Kirche der Gebrauch, auch diesen Tag, wie den Sonntag, durch Nichtsasten und Gebet in aufrechter Stellung auszuzeichnen; in der abendländischen, besonders der römischen Kirche, wo der Gegensatz gegen den Judaismus vorherrschte, bildete sich dagegen aus diesem Gegensatze die Sitte, daß man den Sabbath auch besonders mit als Fasttag gebrauchte. Tertull de. jej. c. 14: Quamquam vos etiam sabbatum si quando continuatis, nunquam nisi in paschate jejunandum. Er macht es als Montanist seinen römischen Gegnern zum Vorwurf, daß sie dem Sabbath die gebührende Feier entzogen, und zuweilen das Fasten vom Freitag auch auf den Sabbath fortsetzen, da man eigentlich nur mit dem Passah hier eine Ausnahme machen sollte."

So wie in der Fastendisciplin, so zeigt sich die römische Kirche auch in der Reier des Diterfestes als eine heiden driftliche Bemeinde. "Als man in der größeren Zahl der Gemeinden der Beidenchriften auch Jahresfeste zu feiern anfing, folgte man der bei den Wochenfesten beobachteten Methode. Einen Sonntag im Jahre bestimmte man für die Feier des Auferstehungs-Festes, einen Freitag als vorbereitenden Buß= und Fasttag, zum Andenken an das Leiden Chrifti, und nach und nach machte man diese jährliche Buß- und Fastenzeit, als Vorbereitung für jenes hohe Freudenfest, noch etwas länger. Man war hier eher geneigt, eine antithetische Richtung gegen die judische Passahfeier zu nehmen, als sich an dieselbe anzuschließen. Fern davon mar man, ein jährliches Paffahmahl mit den Juden zu beobachten. Man ging ja von dem Gesichtspunkte aus: jenes vorbildliche Mahl hatte durch die Realisirung des hier Vorgebildeten, durch das Opfer Chrifti für die Menschheit seine wahre Bedeutung verloren, das neue Bundes= mahl des Abendmahls ist an die Stelle des alten Bundesmahls getreten. Man scheint sogar in dieser Opposition gegen den Judaismus zu der Meinung geneigt gewesen zu sein, für die man wenigstens auf den ersten Unschein Gründe aus dem Johanneischen Evangelium anführen konnte, daß Christus das lette Mahl nicht zur selben Zeit mit den Juden, sondern einen Tag früher genoffen. Diefer Unterschied des äußerlichen Gebrauchs. zwischen den judisch-chriftlichen und den ihnen verwandten Gemeinden von ber einen — und den Paulinisch heidnisch-christlichen Gemeinden von der andern Seite, bestand Anfangs, ohne daß man diefe äußerliche Sache für wichtig genug zu einem Streite gehalten hatte. Es fam zuerst diese Berschiedenheit mit manchen anderen Verschiedenheiten, zwischen der fleinafia-

tischen und römischen Kirche, zur Sprache, als ber Bischof Polykarp von Smyrna den Bischof Anifet zu Rom, im Jahre 162, besuchte. Polyfarp berief fich barauf, daß er felbst mit dem Apostel Johannes, beffen Schüler er war, ein folches Paffahmahl gehalten habe; Unitet berief fich darauf, daß feine Borganger (in einer aus Paulinischen Beidenchriften bestehenden Gemeinde) nichts der Art eingeführt hatten. Aber wie man nicht glaubte, daß die Apostel in solchen äußerlichen Dingen übereingestimmt, und daß sie die Uebereinstimmung in folchen Dingen für nothwendig gehalten hätten, glaubte man auch, unbeschadet der driftlichen Gemeinschaft und Einheit, eine Verschiedenheit in dieser Sinsicht immerfort zulaffen zu fonnen. Später, um das Jahr 171, fam diese Berschiedenheit in Kleinasien wieder zur Sprache; Melito von Sardes schrieb mahrscheinlich für, Apollinaris von Hierapolis in Phrygien gegen den judisch-chriftlichen Gebrauch. Doch entstand badurch noch feine Trennung ber Rirchen. Ginzelne Christen aus Gemeinden, wo das Paffah nach judischer Weise gefeiert murde, fanden in Rom brüderliche Aufnahme; sie konnten ihr Passah dort nach ihrer Weise feiern, und wurden zur Communion zugelassen. Go blieb es bis auf ben römischen Bischof Victor. Aber unter diesem brach, um das Jahr 190. ber Streit vom Neuem aus, von der einen Seite die romische Rirche, mit ber die Gemeinden zu Cafarea in Palaftina, zu Jerufalem, zu Thrus und Alexandria übereinstimmten, von der andern Seite die Rleinafiaten, an deren Spige der Bischof Polykrates von Ephesus stand. Es könnte auffallend erscheinen, auch die Gemeinden in Palästina in dieser Reihe zu finden; aber es ift wohl zu bedenken, daß die Gemeinde zu Cafarea von Anfang an vorzugsweise aus Seidenchriften bestand, und daß die Gemeinde zu Berusalem unter dem Raiser Hadrian eine mehr heidnisch-chriftliche Geftalt angenommen hatte." So Neander a. a. D.

Läßt sich nun nach allem Bisherigen mit Grund behaupten, daß in der römischen Kirche weder vom Ansange, noch in späterer Zeit ein besteutendes judaisirendes Element vorhanden war, wie unbegründet und unstatts haft erscheint dadurch die Hypothese: die Tradition von der Reise des Petrus nach Rom und seinem Aufenthalte und Martyrtode daselbst habe ihren Urssprung nur dem Indaismus der römischen Gemeinde zu verdanken! Es gab in Rom keine Partei, in deren Interesse es lag, der Auctorität des Heidenapostels Paulus die Auctorität des Indenapostels Petrus entgegenzustellen. Da nun aber doch dem einstimmigen Zeugnisse des christlichen Alterthums zu Folge der Apostel Petrus mit dem Apostel Paulus als Gründer der römischen Kirche genannt wird, welcher wie dieser in Kom den Martyrtod erlitten habe, so erscheint dieses einstimmige Zeugniß mit voller Gewisheit als frei von jedem Verdachte, es sei aus einem Parteiinteresse gestoss en.

Dr. Baur hat seine von uns gewürdigte Spothese von dem Borhandensein einer an Zahl die Beidenchriften überwiegenden judaistischen Gemeinde in Rom, und die auf diese Spothese gestütte Unnahme, daß Betrus nicht in Rom gewesen sei, neuerdings zur Sprache gebracht und weiter zu begründen versucht in der Abhandlung: "Ueber Zweck und Beranlaffung des Römerbriefs und die damit jufammenhängenden Berhältniffe ber römischen Gemeinde." (Tübinger Zeitschrift 1836. 3. Beft. S. 59-179). Er ficht in berselben den historischen Charafter gewisser Abschnitte der Apostelgeschichte an, und nimmt die Aechtheit der zwei letten Capitel des Briefes an die Römer in Anspruch. Er sucht folgende Ansicht geltend zu machen: Gin Pauliner der Folgezeit - eine nähere Bestimmung über bas Wann? ist auch nicht von ungefähr angedeutet — foll eine Ausgleichung zwischen seiner und der petrinisch-judaistischen Partei in Rom angestrebt und zu dem Ende das für die lettere Anstößige und Berletende in dem Briefe des Apostels gemildert haben durch die Hinzufügung dieser Capitel, in welchen den Judenchriften bedeutende Concessionen gegenüber den Beidendriften gemacht, und der Apostel einerseits wegen feines Schreibens an diese nicht in seinen Wirkungsfreis gehörigen Christen so aut als möglich entschuldigt, und seine Einwirfung auf sie als eine nur beiläufige, nicht direct eingreifende dargeftellt, andererseits mar feine eifrige Bemühung zu Gunften der Muttergemeinde des Judenchriftenthums in Jerusalem, und seine enge Berbindung mit den ältesten Notabilitäten der judenchriftlichen Gemeinde in Rom (Cap. 16.) hervorgehoben worden. Durch alles dieses sollte er in der Meinung der Judenchriften so hoch als möglich gestellt, und so ihre Annäherung zu den paulinischen Seidenchriften befördert werden. — Hierüber äußert sich Professor Rling zu Marburg (in theologischen Studien und Kritifen 1837. 2. Heft. S. 325 f.) also: "Das ift alles wohl fein ausgedacht; aber wenn wir auch absehen wollen von der Schwierigkeit, fürzere oder längere Zeit nach dem apostolischen Zeitalter biesem doch wohl in der römischen Gemeinde wohlbekannten Briefe etwas, und zwar so vieles anzusetzen; wenn wir auch das nicht dagegen geltend machen wollen, daß ein solcher Versuch eine nicht geringe sittliche Corrup= tion der ganzen Vorsteherschaft, ohne deren Vorwissen und Genehmigung er boch nicht gemacht werden konnte, voraussetze, und daß es höchst unwahr= scheinlich sei, daß die pertrinische Partei, die ohne Zweifel von der Borsteherschaft nicht ganz ausgeschloffen war, zumal wenn nach Dr. Baur's Unnahme die früheren Bischöfe fast durchaus judaistische Hellenisten waren, ben Betrug gar nicht follte gemertt haben, wenn wir auch diefes und anderes gang bei Seite laffen, so scheint uns diese gange Spothese ichon an dem Anfange des 15. Cap. zu scheitern. Es gehört in der That eine nicht geringe

Borsiebe für dieselbe dazu, wenn man sich bereden kann, ein nicht ganz unverständiger und unbesonnener Mensch habe sein dem Apostel untergesschobenes Product so einsühren können, in der Meinung, irgend ein Indenschrist werde, nachdem er Cap. 14 gelesen und gehört, das "ήμεις οί δυνατοί" anders als von den Heiden den heristen verstehen, die offendar im Cap. 14 als die Starken bezeichnet werden. Es heißt fürwahr nachdenkenden Lesern viel zumuthen, daß sie annehmen sollen, der Versasser wolle hiermit alle ohne Unterschied, seien es Indens oder Heidenchristen, durch das Verstrauen, das er in sie setzt, daß sie δυνατοί seien, für seine ironischen Zwecke gewinnen. Ist aber das über den Ansang des 15. Cap. Vemerkte richtig — und wir sind der getrosten Zuversicht, daß keine gegründete Einwendung sich dagegen erheben wird — so fällt die ganze Hypothese zusammen, und alles Uedrige hat den Werth einer bloßen Möglichseit, welche in der Kritik gar seicht wiegt."

So war es denn laut der angeführten Zeugnisse, welche von eben so unterrichteten als unparteiischen Männern der morgenländischen wie abendländischen Kirche herrühren, eine in der ganzen christlichen Welt der ersten Jahrhunderte allgemein bekannte Thatsache, daß der Apostel Petrus in Rom das Evangelium gepredigt und daselbst den Marthrtod erlitten habe.

Es erübrigt nur noch, die Zeugen über die Zeit zu vernehmen, wann Petrus in der Welthauptstadt aufgetreten ist und daselbst seinen Lauf vollendet hat.

## Ш

## Wann petrus in Rom gewirkt und daselbst den Martyrtod erlitten.

Es fehlt keineswegs an solchen Berichten des christlichen Alterthums, welche uns zuverläffige Kunde geben, wann der Erste der Apostel nach Rom gekommen und daselbst am Kreuze gestorben sei.

Ein eben so ausführlicher als glaubwürdiger Bericht hierüber liegt uns in der Kirchengeschichte des Eusebius 105) vor. Im II. Buche dieses

<sup>105)</sup> Eusebius Caesareae Palaestinae Episcopus, in scripturis divinis studiosissimus, et bibliothecae divinae cum Pamphilo martyre diligentissimus pervestigator edidit infinita volumina. De quibus haec sunt: Εὐαγγελιεῆς ἀποδείξεος libri viginti, Εὐαγγελιεῆς προπρασεινῆς libri quindecim. Θεοφανειας libri quinque. Ecclesiasticae historiae libri decem. Chronicorum canonum omnimodam historiam, et eorum ἐπιτομήν. Et de Evangeliorum diaphonia. In Isaiam libri decem, et contra Porphyrium, qui eodem tempore scribebat in Sicilia, ut quidam putant, libri triginta, de quibus ad me viginti tantum

Werkes, bem XIV. Hauptstücke, welches Eusebins felbst "De Petri Apostoli praedicatione in urbe Roma" überschrieben hat 106), lefen wir: "Statim ergo praestigiator ille quem diximus (Simon magus), divinae lucis insperato quodam splendore perculsus, simul atque in Judaea a Petro Apostolo convictus est, omniaque ejus malificia patefacta, longissime trans mare fugam arripuit, ab orientis partibus ad occasum profectus; neque aliter se libere et ex animi sui sententia victurum esse speravit, tandem ad urbem Romam delatus, ope atque adjumento subsidentis ibidem daemonis brevi conatus suos tantopere promovit, ut illius civitatis homines ei tanquam Deo statuam collocarint. Sed haec non diu ex voto illi fluxerunt. Confestim enim ipsis Claudii Augusti temporibus benigna et clementissima Dei providentia fortissimum et maximum inter Apostolos Petrum, et virtutis merito omnium principem ac patronum Romam adversus illam generis humani labem ac pestem perduxit. Qui tanguam strenuus divinae militiae ductor coelestibus armis munitus, pretiosam illam lucis intelligibilis mercem ab oriente ad eos qui versus occasum habitabant, detulit; lucem ipsam et salutarem mentibus doctrinam, regnum scilicet eorum eis annuntians 107).

Aus diesem Berichte des Eusebius tritt uns denn hell und deutlich die Thatsache vor das Auge, daß die göttliche Vorsehung den Petrus, den thatkräftigsten unter allen Aposteln, unter der Regierung des Kaiser Claudius nach Rom geführt habe, als daselbst der Magier Simon sein Unwesen trieb, damit durch den Fürsten der Apostel das Licht der evangelis

pervenerunt. Τοπικών librum unum; Άπολογιας pro Origine libros sex. De vita Pamphili libros tres. De Martyribus alia opuscula. Et in CL Psalmus eruditissimos commentarios, et multa alia. Floruit maxime sub Constantino Imperatore et Constantio; et ob amicitiam Pamphili martyris ab eo cognomentum sortitus est. Hieronymus de scriptoribus ecclesiasticis. Cap. LXXXI. Opp. S. Hieronymi ed. Maurinorum Tom IV. Pars I. Paris 1706. col. 122.

<sup>106)</sup> Henricus Valesius, annotationes in indicem capitulorum Histor. eccl. Eusebii Caesar. (Eusebii hist. eccl. ed. Valesii Mogunt. 1672. pag. 3). Solebant antiqui scriptores libris suis indicem capitulorum praefigere... Id autem duobus modis praestare consueverant. Nam aut omnium simul librorum capitula universo operi praeponebant, aut singulis libris titulos capitulorum praefigere solebant, ut in Historia ecclesiastica fecit Eusebius noster. Neque enim dubitandum est, quin Eusebius ipse hos indices seu titulos capitulorum composuerit, et historiarum suarum libris, sicut hodie leguntur, praenotaverit. Certe observare licet, in istis capitulis semper Eusebium de se ipso loqui in prima persona etc.

<sup>107)</sup> Eusebii Pamphili histor. eeel. ed. Valesii Mogunt. 1672. fol. pag. 52.

schen Wahrheit zuerst aus dem Oriente zu den Völkern des Abendlandes gebracht würde.

So ausführlich und umftändlich dieser Bericht ist, so glaubwürdig und zuverlässig erscheint er. Denn, wenn auch der Bischof Eusebius von Cäsarea in Palästina sein kirchengeschichtliches Werk erst in den zwei ersten Decennien des 4. Jahrhunderts schrieb, so trägt doch dieses Werk durch alle zehn Bücher hindurch ein wahrhaft historisches Gepräge; indem Eusebius bei den einzelnen von ihm berichteten Thatsachen die Gewährsmänner zu nennen nicht unterläßt, auf deren Ansehen hin er dieselben seinem Werke einverleibte; das sonach als die er ste Geschichte der Kirche einen außersorbentlichen Werth hat, der um so höher anzuschlagen ist, als viele Schriften, aus denen Eusebius schöpfte, längst nicht mehr vorhanden sind.

Daß der Bater der Kirchengeschichte aber insbesondere Alles und Jedes, was er im II. Buche seines Werkes aus dem Leben der Kirche ersählt, nur aus älteren Quellen entlehnt habe, bezeugt er selbst, indem er am Schlusse der Capitelüberschriften dieses Buches Clemens von Alexandrien Tertullian, Iosephus und Philo nennt, aus denen er geschöpft 108), und im Vorworte zum II. Buche schreibt: "Nunc vero quae post adscensionem (Servatoris) subsecuta sunt, in hoc libro dispiciamus, partim ex sacris literis petita, partim etiam ex aliis monumentis, quorum suo loco ac tempore mentionem facturi sumus" 109). — Und in der That führt Eusebius für das im 14. und 16. Capitel des II. Buches Erzählte als seine Gewährssmänner Clemens den Alexandriner und Papias von Hierapolis auf, mit den Worten: "Refertur id a Clemente in sexto Institutionum libro. Cui testis etiam accedit Papias Hieropolytanus Episcopus" 110).

Gegen die Erzählung des Eusebius von der Ankunft Petri in Rom unter der Regierung des Claudius, zur Zeit, da der Magier Simon das selbst sein Unwesen trieb, steht Dr. Baur mit der Behauptung auf: die Anwesenheit des Magiers Simon, welche die Anwesenheit des Petrus nach sich gezogen haben soll, und die ganze Scene in Rom sei eine bloße Ficstion 111); Simon sei nie in Rom gewesen, denn was von seinen Zaubers

<sup>108) &#</sup>x27;Οτι συνήπται ήμιν ή βιβλος ἀπὸ τῶν Κλήμεντος, Τερτουλιανοῦ, Γωσήπου καί Φίλωνος' i. e. Nota hunc librum a nobis collectum esse ex Clementis, Tertulliani, Josephi ac Philonis scriptis l. c. p. 36.

<sup>109)</sup> Eusebii hist. eccl. ed. c. p. 37.

<sup>110)</sup> Ibidem p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) In seiner Abhandlung: Die Christuspartei in der korinth. Gemeinde, der Gegensatz des Petrinischen und Paulinischen Christenthumes in der ältesten Kirche, der Apostel Petrus in Rom, Tübinger Zeitschrift für Theologie 1831. 4. Heft S. 143 ff.

fünsten daselbst gesagt werbe, sei aus Misverstand der Aufschrift einer Statue entstanden, und das Auftreten Petri sei nur um des Simon willen ersonnen worden; da nun dieser nie in Rom gewesen, salle auch hiemit die Answesenheit Petri daselbst in Nichts zusammen.

Daß die von Eusebius aus älteren Urkunden geschöpfte Erzählung von der Anwesenheit des Magiers Simon in Rom unter Kaiser Claudius keine Fiction, sondern eine höchst beglaubigte Thatsache sei, wird sich aus Folgendem ergeben.

Wer immer den Bericht der Apostelgeschichte VIII. 9-24 über den Magier Simon zu Samaria liest, und wie Simon Petrus sich gegen die unfromme, gottesräuberische Gesinnung desselben erhebt, verlangt nach weiterer Runde über den Zauberer, und fann sich des Gedankens nicht entschlagen. diese beiden Simon dürften noch einmal einander gegenüber treten. Was der driftliche Lefer der Apostelgeschichte abnt, hat sich wirklich erfüllt. Den Mann, der mit seinen Trugfünsten das Bolf von Samaria fo lange berückt und verführt hatte, litt es, feit dort der Glaube unter Zeichen und großen Wundern Eingang gefunden und nachdem ihn Betrus entlarvt hatte, fortan in Samaria nicht mehr. Die gewaltige Hand des Betrus wie aller Berfünder des Glaubens fürchtend, wendete er sich dorthin, wo als in der Me= tropole des Heidenthums, nach Tacitus: "cuncta undique atrocia aut pudenda confluunt celebranturque," und die Zauberei ihren Hauptsitz hatte. Er trat in Rom unter der Regierung des Claudius auf, und zwar mit solchem Erfolge seiner Zauberfünste, daß er dort als Gott verehrt und als foldem ihm eine Bildfäule gesetzt wurde. Für diese Thatsache führt Eufebius in feiner Kirchengeschichte II, 13 ben Marthr Justinus als Beugen mit den Worten auf: Interea cum jam fides Servatoris nostri Jesu Christi ubique diffusa esset, hostis generis humani regiam Urbem sibi occupare satagens, Simonem illum, de quo superius dictum est, eo destinat. Cujus nefariis artibus auxilium atque operam suam commodans, animos eorum qui Romae degebant, in errorem inductos sibi mancipavit. Testatur id Justinus, qui non procul ab Apostolorum temporibus inter religionis nostrae sectatores maxime floruit . . . Hic igitur in priore Apologetico, quem pro nostra doctrina ad Imperatorem Antoninum conscripsit, sic ait: Post Domini nostri in coelum ascensum, inquit, immissi sunt a daemone homines quidam, qui se deos esse dicerent. Quos quidem homines tantum abest ut persecuti sitis, quin potius maximis honoribus affecistis. Ex iis fuit Simon quidam Samaritanus, ortus ex vico qui Gitton dicitur, qui principatu Claudii Augusti, cum per operationem daemonum multa magicae artis miracula in Urbe vestra, quae Imperii caput est, edidisset, Deus a vobis est habitus, statuamque illi perinde ac deo posuistis in insula Tiberina inter duos pontes, cum hac inscriptione: Simoni Deo Sancto" 112).

Was Cusebius hier aus der ersten Schutzschrift des Justinus als Beleg seines Berichtes über den Aufenthalt des Simon in Rom unter der Regierung des A. Claudius beibringt, sindet sich wirklich in der sammt anderen Schriften des Justinus auf uns gekommenen I. Apologie desselben c. 26 <sup>113</sup>). Weil die Schtheit derselben von jeher allgemein anerkannt wurde, unterlag die von dem christlichen Schutzredner angedeutete, den Magier Simon betreffende Thatsache durch 15 Jahrhunderte nicht den geringsten Zweisel. Aber — unter Papst Gregor XIII. im I. 1574 wurde gerade auf jener Tiberinsel zu Rom eine Säule mit der Aufschrift "Semoni Sanco Deo Fidio Sacrum" gefunden <sup>114</sup>), und seitdem ist — wie selbst

SEMONI
SANCO
DEO. FIDIO
SACRUM
SEX POMPEIUS. S. P. F.
COL. MUSSIANUS
QUINQUENNALIS
DECUR
BIDENTALIS
DONUM, DEDIT.

<sup>112)</sup> Eusebii histor. eccl. ed. cit. p. 50.

<sup>113)</sup> Σίμωνα μέν τινα Σαμαρέα τον από κώμης λιγομένης Γίττων, ός έπι Κλανδίου Καίδαρος διά της των ένεργούντων δαιμόνων τέχνης δυνάμεις ποιήδας μαγικάς έν τη πόλει ύμων βασιλίδι Ρώμη θεός ένομίσθη και ανδριάντι παρ ύμων ώς Θεός τετίμηται, ός ανδριάς ανεγήγερται έν τῷ Τίβερι ποταμῷ μεταξύ των δύο γεφυρών, έχων έπιγραφήν 'Ρωμαϊκήν ταυτην · ΣΙΜΩΝΙ AER ZAFKTA. Und nochmals c. 56 erwähnt Juftinus der dem Simon von ben Römern unter Claudius durch Aufstellung einer Bildfäule erwiesenen göttlichen Ehren mit den Worten: Καὶ γὰο παο τμῖν, ώς προέφημεν, ἐν τῆ βασιλίδι 'Ρώμη έπὶ Κλαυδίου Καίσαρος γενόμενος ὁ Σίμων καὶ την ίεραν σύγκλητον και τον δημον Ρομαίων είς τοσούτο κατεπλήξατο, ώς θεός νομισθηναι, καὶ ἀνδριάντι, ώς τους άλλους παρ' ύμῖν τιμωμένους δεους, τιμηθηναι. S. Justini, martvris et philosophi Apologiae. Ed. J. G. J. Braunius. Editio altera. Bonnae 1860. p. 19 et 46. Corpus Apologetarum christianorum saeculi secundi. Edidit Joann. Carol, Theod. Otto. Vol. I. S. Justini Philosophi et Martyris Opera. Tomi I. Pars I. Editio Secunda. Jenae 1847. p. 67 et 91.

<sup>114)</sup> Ea autem inscriptio — schreibt Dr. Braun in s. eben genannten Ausgabe ber Apologien des Justinus p. 107 — anno 1574 in Tiberina insula reperta, quaeque habetur in maximo illo rerum antiquarum thesauro Vaticano, in haec concepta est verba:

Hefele im Freiburger Kirchenlexikon V. 937 und X. 155 meint - "wahrscheinlich, daß Juftin gerade dieses Denkmal im Auge hatte, und die sabi= nische Gottheit Semo Sancus mit seinem berühmten Landsmann Simon Magus verwechfelte." - Gegenüber dieser, wie uns dünkt, fehr unkritischen Bemerkung muffen wir uns auf das Entschiedenste für die Wahrheit und Berläffigfeit des Juftinischen Berichtes erklären, benn jene Bemerkung enthält eine offenbare, dem berühmten driftlichen Philosophen und Apologeten angethane Unbill. Dem hochgebildeten Juftinus 115), der durch lange Jahre feinen bleibenden Aufenthalt in Rom hatte, der alle Götter und Halbgötter bes römischen Heidenthums kannte, soll der sabinische Gott Semo Sancus (Ovid. Fast. 6, 214; Liv. 8, 20.), der in Rom Bielverehrte, so unbekannt gewesen sein, daß er benfelben mit Simon bem Magier verwechselte ?! Der gelehrte Juftinus foll fo beschränkten Beistes gewesen fein, daß er die Aufschrift der dem Saatengotte gesetzten Säule "Semoni Sanco Deo Fidio Sacrum" zu lesen und zu entziffern außer Stande, sich eingebildet habe, fie laute "Simoni Deo Sancto?!" Wer den driftlichen Weisen Justinus nicht zu einem ganz unwissenden, oberflächlichen und beschränkten Ropfe machen will, kann nicht von ferne an die Möglichkeit einer Verwechslung des Götzen Semo Sancus mit dem Zauberer Simon bei Justinus benfen. -

Otto a. a. D. p. 67 bemerkt: Hic Semo (pronuntiari etiam poterat Simo, ut saepe Mircurius, Camina, Gimina al.) Sarcus (vel Sanctus: Ovid. Fast. VI. 213 sq.) Sabinorum deus erat (Ovid. 1. c. 217.) qui pactis praeerat, a sanciendo dictus; quapropter etiam deus Fidius (Ovid. 1. c. 213) appellabatur, a fide. Illa autem nominum similitudine Justinus videtur deceptus esse, ut Simonem Deum Sanctum eumdem cum Semone Sanco Deo putaret esse.

<sup>115)</sup> Justinus Philosophus, habitu quoque Philosophorum incedens, de Neapoli urbe Palaestinae, patre Prisco Bacchio, pro religione Christi plurimum laboravit, in tantum ut Antonino quoque Pio et filiis ejus et senatui librum contra gentes scriptum daret, ignominiamque crucis non erubesceret, et alium librum successoribus ejusdem Antonini, M. Antonino Vero, et L. Aurelio Commodo. Exstat ejus et aliud volumen contra gentes, ubi de daemonum quoque natura disputat, et quartum adversus gentes, cui titulum praenotavit čleyzos; sed et alius liber de monarchia Dei, et alius quem praenotavit Psaltem; et alius de anima Dialogus contra Judaeos quem habuit adversus Tryphonem principem Judaeorum; sed et contra Marcionem insignia volumina, quorum Irenaeus quoque in quinto adversus haereses libro meminit; et alius liber contra omnes haereses, cujus facit mentionem in apologetico, quem dedit Antonino Pio. Hic quum in urbe Romae haberet διατριβάς, et Crescentem Cynicum, qui multa adversum Christianos blasphemabat, redargueret gulosum et mortis timidum, luxuriaeque et libidinum sectatorem, et ad extremum studio ejus et insidiis accusatus quod Christianus esset, pro Christo sanguinem fudit. Hieronymus de script. eccl. cap. XXIII. l. p. c. col. 110.

Wenn man aber vollends erwägt, daß Justinus in einer an ben Kaiser Antoninus Pius und den römischen Senat (wahrscheinlich im Jahre 138) gerichteten Schutsschrift für die Sache des Christenthums des Zauberers Simon aus Samaria, seines Auftretens in Rom unter ber Regierung des R. Claudius, und der ihm gleich als einem Gotte erwiesenen Chren wiederholt (cap. 26 und 56) nicht etwa im Allgemeinen erwähnt, fondern umftändlich zum Erweise seiner Behauptung auf die dem Simon gesette Statute, den Standort derselben zwischen zwei Brücken über der Tiber, und auf die lateinische Inschrift derselben hinweiset, so kann man an der Verläßlichkeit des von dem Apologeten Beigebrachten, als einer über jeden Einwand erhabenen Thatsache, keinen Augenblick zweifeln. Justinus hatte die Sache des Chriftenthums mahrlich fehr schlecht vertreten, wenn er seine eigenen Träume und Fabeln dem Herrscher des Reiches und bem Senate Roms als vor ihren Augen stehende Thatsachen hätte ein= reden wollen; denn diefer fabelnde Schutzredner wäre mit vollem Rechte dem öffentlichen Hohne preisgegeben worden 116).

<sup>116)</sup> Für die Berläffigkeit des Justin'ichen Berichtes sprechen noch weitere, in den "hiftorisch = politischen Blättern," 47. Bd. München 1861. S. 586 ff., hervor= gehobene Umftande: "Die Annahme, welche den Gult des Cemonen auf die Tiberinfel fett, gründet fich nur auf die Boraussetzung, daß die Inschrift auch da geftanden habe, wo fie gefunden wurde. Diese Voraussetzung ift durch tein Beugniß der Alten begründet; nach ihnen ftanden auf der Tiberinsel nur die Tempel des Aesculap, des Faunus und Jupiter; ein Sacellum des Sancus wird von ihnen auf der Tiberinsel nicht erwähnt, wohl aber auf dem Quirinal. Dort wurde auch das zweite Denkmal (mit der Inschrift Sancto Sanco Semoni Deo Fidio Sacrum. Decuria Sacerdotum Bidentalium Recuperatis Vectigalibus) gefunden, welches die Bidentalen dem Semonen Sancus fetzten. Die Bermuthung fpricht dafür, daß beide gleichzeitig gesetzt wurden, denn fie ergangen fich bezüglich ihres Inhaltes. Die Curie der Bidentalen fett dem halbgott ein Denkmal, weil sie die Ausgaben für den Gottesdienst wieder eingebracht bat; ihr fünfjähriger Decurio Muffianus läßt bieß Denkmal auf feine Kosten setzen, deshalb feiner befonders Erwähnung geschieht. . . Der Cult des Cemon Sancus war ein noch unter der Herrschaft der Könige eingeführter, er konnte in Rom nicht unbekannt fein; sollte ibn auch Juftin nicht gekannt haben, so mußten doch die Mitglieder der driftlichen Gemeinde in Rom von ihm Kenntnig haben. Die Beschaffenheit der Apologie Justin's, die für den Raiser, den Senat und das romische Bolf bestimmt war, macht es nun sebr unwahrscheinlich, daß diese Schutzschrift für die Chriften nicht den Mitgliedern der Gemeinde in Rom vor ihrer Neberreichung mitgetheilt worden fei, und diefe eine in ihr wiederholt enthaltene unrichtige Behauptung ganglich überseben hätten... Dem Berichte des Juftins gemäß war dem Magier eine wirkliche Bildfaule (ardgeas) errichtet worden; der auf der Tiberinfel ausgegrabene Stein

So ist dem das Auftreten des Simon aus Samaria zu Rom unter R. Claudius, das auch von Irenäus bezeugt wird <sup>117</sup>), eine unwiders sprechliche Thatsache, so wie nicht minder das von Eusebius berichtete gleichzeitige Austreten des Simon Petrus in der Welthauptstadt, welcher, ausgerüftet mit der Kraft Gottes, dem Treiben des vom Glauben abgesfallenen Zauberers und seinen Teufelsfünsten dort ein baldiges Ende machte <sup>118</sup>).

Da Kaiser Claudius vom 24. Jänner 41 bis 13. October 54 n. Chr. regierte, so frägt es sich um die nähere Zeitbestimmung, in welchem Jahre des K. Claudius Petrus nach Rom gekommen sei. Auch diese Frage beantwortet der Bischof Eusebius von Cäsarea, indem er in seinem Chronicon 119), das er vor seinem kirchengeschichtlichen Werke verfaßt hatte,

war aber nach Baronius von anderer Beschaffenheit; praesesert lapis ipse basim, super quam statua locata esset, sed exigua: nec enim cum valde angusta sit, capax suisse videtur alicuius simulaeri humanae statuae similis.

Adversus haereses l. I. c. 23. Gegenüber den alten Gewährsmännern Justinus und Frenäus erscheint die Angabe bei Ambrosius, Maximus, Cyrillus von Jerusalem, Philastrius. Augustinus. Cassianus, Sulpitius Severus und Theodoretus. das Zusammentreffen des Petrus mit dem Magier Simon in Rom habe unter der Regierung des Nero stattgefunden, minder verlässig.

<sup>118)</sup> Eusebius histor, eccl. II, 15: Igitur cum Dei doctrina Romanos adventu suo illustrasset, Simonis quidem vis ac potentia cum ipso simul auctore brevi exstincta atque deleta est (ed. c. p 52). Der schmudlose, nichts als dieß Wenige bejagende Bericht des Eusebius bewährt fich - abgesehen von den für die Bahrbeit desfelben nambaft gemachten Zeugen — burch feine Einfachbeit als bistorisch - gegenüber den Fabeln in den Clementinen und den Constitutionen der Apostel VI, 9, welche Gujebius ohne Zweifel fannte. - Benn 3. Ellen= borf - um auch Diefes Diannes zu gedenken, ber nur aus ber Abficht ben Aufenthalt und Episcopat Betri in Rom bestritt, um den Primat Des romischen Stuble laugnen gu fonnen - in feiner Schrift: Dr. Binterim vapulans ober Revision der Frage: Ift Betrus in Rom und Bischof der romischen Rirche gewefen? Darmitadt 1843, E. 23, schreibt: "Allein des Eusebius Zeugniß wird noch mehr heruntergebracht durch das Zengnig des Juftinus und des Frenaus, Die wohl von der Gegenwart des Simon Magus zu Rom unter Claudius reden, aber mit feiner Entbe bes Rampfes bes Betrus gegen benfelben ermahnen, wie Beide, namentlich Juftinus, doch thun mußten;" jo ift ihm zu erwiedern, daß das argumentum a silentio ein febr verbrauchtes, von der Kritif gewichtlos erklärtes Beweismittel fei, und Juftinus wie Frenaus, wenn fie bes Betrus bei Erwähnung des Gimon Magus batten gedenken muffen, dieß ficher gethan baben murden, und aus ihrer Nichtermahnung des Betrus daher folgt, daß fie feiner bort nicht gedenfen mußten.

Die Chronif des Eusebius, deren griechischer Text nur noch in Fragmenten bei byzantinischen Chronisten und Schriftstellern vorhanden ist, liegt am vollstän-

das zweite Jahr des K. Claudius als die Zeit der Neise des Petrus nach Rom angibt <sup>120</sup>). Unstreitig stammt diese Zeitbestimmung, für welche Eusebius und Hieronymus eine ältere Duelle nicht nennen, aus der Ueberslieferung der römischen Kirche, welche auf das Verlässigste bezeugen konnte, nicht nur daß, sondern wann der Apostelfürst sie begründet, und wie lange er das bischössiche Amt in ihr inne gehabt habe.

Die historische Kritik wäre nur dann berechtigt, die vorliegende Angabe zu verwersen, wenn die Reise des Petrus nach Rom im zweiten Jahre des Claudius in Hindlick auf die durch die Apostelgeschichte festgestellten Thatsachen unmöglich oder unwahrscheinlich erschiene. Dies ist aber so wenig der Fall, daß vielwehr Petri Reise nach Rom im zweiten Jahre des Claudius mit dem Berichte der Apostelgeschichte XII, 3-17 im vollsten Einsklange steht.

digsten in der Bearbeitung des hieronymus vor, über welche er selbst sich also äußert: "Sciendum est, me et interpretis et scriptoris ex parte officio usum, quia et Graeca fidelissime expressi, et nonnulla, quae mihi intermissa videbantur, adjeci; in romana maxime historia, quam Eusebius, hujus conditor libri, non tam ignorasse ut eruditus, quam, ut graece scribens, parum suis necessariam perstrinxisse mihi videbatur. Itaque a Nino et Abraham usque ad Trojae captivitatem pura graeca translatio est. A Troja autem usque ad XX Constantini annum nunc addita nunc mixta sunt plurima, quae de Tranquillo et ceteris inlustribus in historicis curiosissime excerpsi. A Constantini autem supra dicto anno usque ad consulatum augustorum Valentis sexies et Valentiniani iterum totum meum est." - Die erfte fritische Aufgabe der von Hieronymus bearbeiteten Chronif des Eusebins mit den Fragmenten des griechischen Textes und einer armenischen lebersetzung bat Prof. Alfred Schone in Leipzig geliefert in seinem Berte: Eusebi Chronicorum Canonum quae supersunt edidit Alfred Schone. Berolini 1866. in gr. 4. Giche Schone's Anzeige feines Werfes in "Göttingische gelehrte Anzeigen" 1867. Stück 25. S. 983-97.

Antiochenam ecclesiam fundasset Romam mittitur. Ubi evangelium praedicans XXV annis ejusdem urbis episcopus perseverat. Eusebi Chronico. ed. Schöne c. pag. 153. Und Hieronymus de script. eccl. cap. I: Simon Petrus Princeps Apostolorum, post episcopatum Antiochensis ecclesiae. . . secundo Claudii Imperatoris anno ad expugnandum Simonem magum Romam perrexit, ibique annis viginti quinque cathedram sacerdotalem tenuit, usque ad ultimum annum Neronis, id est, decimum quartum. A quo affixus cruci, martyrio coronatus est, capite ad terram verso, et in sublime pedibus elevatis, asserens se indignum qui sic crucifigeretur ut Dominus suus . . . Sepultus Romae in Vaticano, juxta viam triumphalem, totius orbis veneratione celebratur l. c. col. 101.

Die meisten Gelehrten setzen die Gefangenschaft Petri zu Jerusalem in das Todesjahr des Königs Herodes Agrippa, d. i. ins Jahr 44 der christlichen Zeitrechnung — aus keinem anderen Grunde, als weil die Apostelzgeschichte in demselben Cap. XII. wie die Einserkerung des Petrus, so auch den Tod des Herodes, der nach Josephus Flavius im J. 44 erfolgte, erzählt. Ich war bei der ersten Bearbeitung des Gegenstandes (Pletz, neue theol. Zeitschrift XI. Jahrg. 1. Bd. S. 70 ff.), vorzüglich auf die Autorität Angers hin, dieser Ansicht beigetreten, sinde mich aber bestimmt, die Gesangenschaft der Apostelsürsten nicht in das letzte Jahr, sondern in die erste Regierungszeit des K. Herodes in Judäa und zwar (mit Dr. Bucher, Desterr. Viertelsahressschrift für kath. Theologie II. Jahrg. 4. Heft S. 578 f. und 595) ins Jahr 42 zu setzen, und zwar aus den oben S. 16 ff. angegebenen Gründen 121).

Das Jahr 42 n. Chr., mit welchem das zweite Jahr der Regierung des Claudius, beginnend am 24. Jänner, zusammenfällt, ist es, in welchem Petrus, aus der Hand des Herodes befreit, Jerusalem verließ und anderswärts hin sich begab <sup>122</sup>). Es war jetzt gerade auch die Zeit der zwölf Jahre seit dem Tode des Herrn im I. 30 verslossen, während die Apostel nach dem Besehle des Herrn sich aus dem Judenlande nicht ents

<sup>121)</sup> Wenn Pius B. Gams (in s. Schrift "Das Jahr des Marthrtodes der Apoftel Petrus und Paulus." Regensb. 1867. S. 16—21) die Gefangenichaft Petri und seine Reise nach Rom ins J. 41 n. Chr., d. i. in das erste Jahr der Regierung des Claudius, aus dem Grunde setht, weil Herodes Agrippa, von Claudius zum König des Judenlandes erhoben, sich ohne Ausenthalt dahin begeben hatte, so solgt daraus noch seineswegs, daß er schon zu Ostern des J. 41 gegen die Kirche gewüthet babe, und es gilt überhaupt gegen das von Gams a. a. D. Borgebrachte das Wort des Baronius (Annal. ad a. Chr. 43, Claudii 1. n. 7. ed. Aug. Vind. Tom I. 1738. c. 369): Nam cum ante Paschale tempus occisus ab eo Jacodus suerit, atque Petrus carceri mancipatus: non patitur temporis ratio, ut isthaec omnia hoc primo anno Claudii facta suerint: cum nec dum eo anni tempore ad navigationen minus idoneo, Agrippa Roma recesisse putandus sit, cum praesertim illic ob dicta negotia obeunda diutius eum apud Claudium detineri oportuerit.

<sup>122)</sup> Sehr treffend bemerkt Aberle über das Wort der Apostelg. XII. 17. "et egressus abiit in alium locum:" Den Ort, wohin sich Betrus von Jerusalem aus begab, gibt zwar die Apostelgeschichte nicht an, sondern sie sagt nur: ἐποφεύη εἰς ἔτεφον τόπον. Dieser Ausdruck sieht ganz so aus, als ob der Versasser der Apostelgeschichte den betreffenden Ort recht wohl gekannt, aber gute Gründe gehabt babe, denselben nicht namentlich zu nennen (Freib. Kirchenlexikon VIII. 334.)

fernen sollten; wie der zu Ende des zweiten und Anfang des dritten Jahr: hunderts blühende firchliche Schriftsteller Apollonius 123) berichtet 124).

Nach Ostern des Jahres 42 n. Chr. war das nächste Ziel der Reise des Petrus nach der Hauptstadt Spriens, Antiochia, wo bereits (Apostelg. XI, 19—26) eine große Menge aus dem heidnischen Volke den Glauben angenommen hatte. Es galt hier ein geordnetes Kirchenwesen zu gründen; und dieß geschah durch das Haupt der Apostel, Petrus, welcher bei seiner Abreise den Evodius als Bischof einsetzte, dem als solcher der Martyr Ignatius solzte 125).

Nach Ordnung des Kirchenwesens in Antiochia war das nächste Ziel der apostolischen Wirksamkeit des Petrus die Hauptstadt des römischen Reiches, um hier den Aberglauben des Heidenthums, der damals gerade in der Verehrung des Magiers Simon sich seinen Ausdruck gab, zu bekämpfen,

<sup>123)</sup> Appollonius vir disertissimus scripsit adversus Montanum, Priscam et Maximillam insigne et longum volumen. Dicit in eodem libro, quadragesimum esse annum usque ad tempus, quo ipse scribebat librum, ex quo haeresis Catafrygarum habuerit exordium. Tertullianus sex voluminibus adversus Ecclesiam editis, quos scripsit περὶ ἐντασεως, septimum proprie adversus Apollonium elaboravit, in quo omnia, quae ille arguit conatur defendere. Floruit autem Apollonius sub Commodo Severoque principibus. Hieronymus de script. eccl. cap. XI. l. ç. col. 1130.

Dominum Apostolis suis praecepisse, ne intra duodecim annos Hierosolymis excederent. Ed. Valesii c. p. 186.

<sup>125)</sup> Ibidem 1. III. c. 22: Apud Antiochiam vero defuncto Evodio, qui primus ejus loco constitutus fuerat Episcopus, secundus tum maxime florebat Ignatius; et I. III. c. 36: Ignatius secundus post Petrum Antiochensem ecclesiam sortitus est (l. c. p. 91. 106). Daß Petrus erft nach Gründung der Kirche in Antiochien nach Rom gefommen sei, ist Tradition beider Kirchen. S. Hieronymus lib. I. Comment. in ep. ad Galatas: Denique primum Episcopum Antiochenae Ecclesiae Petrum fuisse accepimus, et Romam exinde translatum, quod Lucas penitus omisit (Opp. ed Maur. Tom. IX. Pars I. Paris 1706. col. 244). Innocentius P. I. ad Bonifacium a. 415. et ad Alexandrum Antiochenum codem anno: Non tam pro civitatis magnificentia hoc eidem (eccl. Antiochenae) attributum, quam quod prima primi Apostoli sedes esse monstretur . . quaeque urbis Romae sedi non cederet, nisi quod illa in transitu meruit ista susceptum apud se consummatumque gauderet (Pontificum Rom. Epistolae genuinae ed. Schöpemann Gottingae 1796. p. 601 et 603); Leo I. in serm. de Apost. Petro et Paulo; Gelasius I. in conc. Rom. a 494 (Harduin II. 939); Nicolaus I. ad Michaelem Imp. (Harduin V. 162).

und der Verbreitung des Heils durch Christus von Rom aus ins ganze Abendland den Weg zu bahnen 126).

Als Petrus im zweiten Jahre des Claudius in Rom auftrat, war der Name Jesu Christi und die neue Religion der Bekenner dieses Namens daselbst keine unbekannte Sache, denn in dem Mittelpunkte des Reiches lebten des Handels wegen Juden in zahlreicher Menge <sup>127</sup>; und zu den

<sup>126)</sup> S. Leo I. serm, I. de Apost. Petro et Paulo: Beatissimus Petrus princeps apostolici ordinis ad arcem Romani destinatur Imperii, ut lux veritatis, quae in omnium gentium revelabatur salutem, efficacius se ab ipso capite per totum mundi corpus effunderet. Cujus autem nationis homines in hac tunc urbe non essent? aut quae usquam gentes ignorarent, quod Roma didicisset? Hic conculcandae philosophiae opiniones, hic dissolvendae erant terrenae sapientiae vanitates, hie confutandi daemonum cultus, hie omnium sacrilegiorum impietas destruenda, ubi diligentissima superstitione habebatur collectum, quidquid usquam fuerat vanis erroribus institutum. Ad hanc ergo urbem tu beatissime Petre apostole venire non metuis, et consorte gloriae tuae Paulo apostolo aliarum adhuc ecclesiarum ordinationibus occupato, silvam istam frementium bestiarum et turbulentissimae profunditatis Oceanum constantior, quam cum supra mare gradereris, ingrederis . . . Jam Antiochenam ecclesiam, ubi primum christiani nominis dignitas est orta, fundaveras . . . nec aut dubius de provectu operis, aut de spatio tuae ignarus aetatis, trophaeum crucis Christi Romanis arcibus inferebas; quo te divinis praeordinationibus anteibant et honor potestatis et gloria passionis S. Leonis I. P. M. Opera omnia, Venet. 1741. fol. p. 79.

<sup>127)</sup> Bereits unter Der Regierung des R. Tiberins (14-37 n. Chr.) wird die judische Bevolkerung Roms auf 30.000 bis 40.000 Seelen angeschlagen (Auer, Die Juden in Rom, Wiener Zeitschr. f. fath, Theologie, IV. Bd. 1852 S. 79). R. Claudius erließ zu Gunften der Juden (zwischen 25. Jan. - 25. März 42) folgendes Edict: Tiberius Claudius Caesar Augustus Germanicus Pontif. Max. Consul designatus secundam, edicit. Petentibus a me Agrippa et Herode Regibus mihi amicissimis, ut permitterem Judaeis in Imperio nostro degentibus uti suo jure, quemadmodum antea, sicut et Alexandriam habitantibus concessimus; libenter precibus corum annuimus, non deprecatorum tantum causa, sed quia ipsos dignos judicamus hoc nostro beneficio propter servatam populo Romano fidem et amicitiam. Aequissimum igitur censeo, nullam, ne Graecam quidem, urbem negare illis jus suum: quandoquidem et sub divi Augusti principatu conservatum eis fuit integrum. Licebitque in posterum Judaeis, per totum nostrum Imperium sparsim habitantibus, uti majorum suorum moribus: Quos jam nunc moneo, ut hac nostra gratia contenti, modestius se gerant, neque conspuant religiones externarum gentium; suis autem suo arbitratu vivant legibus. Atque hoc meum edictum civitatibus, coloniis, et municipiis Italicis, ac provincialibus per magistratus publicari volo. ad Reges quoque atque dynastas transmitti non minus triginta continuis diebus ita proponendum, ut ab omnibus humi stantibus possit perlegi (bei Baronius Ann. l. c. n. 5. col.

in die bessere Jahreszeit fallenden Festen in Jerusalem ermangelten auch die römischen Juden nicht, ihr Contingent zu stellen, wie dieß der Fall am ersten Pfingstfeste der driftlichen Zeitrechnung war (Apostelg. II, 10). Da im Laufe von zwölf Jahren der christliche Glaube in und außer dem Judenlande zahlreiche Befenner gefunden und in Jerufalem heftige Verfolgung erlitten hatte, konnte dies Alles den Juden in Rom nicht unbekannt geblieben sein und es ist nicht unwahrscheinlich, daß einzelne Chriften bereits damals in Rom lebten; auch war aus Beranlassung der Bekehrung des Hauptmannes der italischen Cohorte, Cornelius, welcher fammt seiner Familie als Erstling aus den Heiden getauft worden war (Apostelg. X.), so wie von Antiochia her die Runde vom Christenthume auch wohl unter die beidnische Bevölferung Roms und Italiens gedrungen. Wir meinen daber nicht fehlzugreifen, wenn wir annehmen, daß Simon Betrus bei seiner Ankunft in Rom Versonen traf, bei denen er Aufnahme und durch die er Gelegenheit zu weiteren Anknüpfungen mit Juden und Seiden fand. Der Sieg über Simon den Zauberer mußte den Erfolg feiner apostolischen Thätigkeit um ein Bedeutendes erhöhen und fördern 128).

<sup>568).</sup> Es springt in die Augen, daß dieses den Juden so günstige Edict des Claudius nur ein weiterer Beweggrund für den Apostelfürsten Betrus sein mußte, sich ohne Besorgniß nach Rom zu begeben, da in dieser Zeit die Christen den Römern nur noch als eine jüdische Secte galten.

<sup>128)</sup> Eusebius schließt in f. Kirchengeschichte II, 15 an den Bericht über bas erfte Auftreten Betri in Rom die weitere Runde, Marcus, ber Begleiter Betri, habe auf die Bitte der Glänbigen in Rom baselbst sein Evangelium geschrieben. Tantus autem, schreibt er, veritatis fulgor emicuit in mentibus eorum qui Petrum audierant ut parum haberent semel audisse, nec contenti essent coelestis verbi doctrinam viva voce, nullis traditam scriptis accepisse: sed Marcum Petri sectatorem, cujus hodieque extat evangelium, enixe orarent ut doctrinae illius quam auditu acceperant, seriptum aliquod monumentum apud se relinqueret. Nec prius destiterunt quam hominem expugnassent, auctoresque scribendi illius, quod secundum Marcum dicitur, evangelii extitissent. Quod cum Petrus per revelationem sancti Spiritus cognovisset, delectatus ardenti hominum studio librum illum auctoritate sua comprobasse dicitur. Refertur id a Clemente in sexto institutionum libro. Cui testis etiam accedit Papias, Hierapolytanus episcopus (ed. Valesii e. p. 52 s.). Daß Marcus den Vetrus im 3. 42 nach Ch. begleiten konnte, ift ficher, denn seit dieser Zeit bis zu der von der Apostela. XII. 25 berichteten Abreise des Johannes Marcus von Jerusalem nach Antiochia mit Barnabas und Saulus, nachdem diese ihr Amt zur Unterftützung der nothleidenden Bruder im Judenlande mahrend der Sungersnoth unter Claudius erfüllt hatten, maren zwei Jahre vergangen. Diefe hungersnoth trat nämlich im 4. Jahre des Claudius ein, nach dem Zeugniß des Paulus Orosius, melcher Historiarum adv. Paganos I. VII. cap. 6. schreibt: Eodem

Wie sange Petrus während der Regierung des Claudius in Rom geblieben, säßt sich in Hindlick auf seine in der Apostelgeschichte XV, 7 berichtete Anwesenheit in Ierusalem nur dahin beantworten, daß sein Aufenthalt in Rom höchstens bis zu dieser Zeit gedauert haben kann, wo seiner in der Apostelgeschichte das letzte Mal gedacht wird. Es frägt sich also, wann das Apostelconcis, dessen Verhandlungen von Lucas (Apostelg. XV, 5—29) dargelegt werden, stattgesunden hat 129). Ist die Annahme jener Gelehrten die richtige, welche diese Versammlung in das J. 49, 50 oder 51 setzen, so kann man in Hindlick auf die in der Apostelg. XVIII, 2 erwähnte Thatsache, daß K Claudius alle Juden aus Rom verwiesen habe 130),

(quarto) anno imperii ejus fames gravissima per Syriam facta est. quam etiam prophetae praenuntiaverant: sed Christianorum necessitatibus apud Hierosolymam convectis ab Aegypto frumentis. Helena, Adiabenorum regina, conversa ad fidem Christi, largissime ministravit (Maxima Bibliotheca vet. Patrum. Tom. VI. Lugduni 1677 pag. 435). Diefe Zeitangabe ftebt im vollen Ginklange mit der Apostela., welche, nachdem sie XII, 23 den Tod des Herodes Agrippa berichtet bat, Bers 25 erwähnt, Barnabas und Saul feien nach vollendetem Dienste, zu dem sie von Antiochia nach XI, 28-30 waren entiendet worden, von Berufalem nach Antiochia, mobin fie Johannes Marcus mitnahmen, gurudgefehrt. "Dieß geidah jedenfalls - wie Dr. Bucher a. a. D. E. 587 idreibt - nach dem 6. oder 7. Angust (dem Todestage des Agrippa, also beiläufig im Berbste tes Babres 14). - Ch aber Marcus fein Evangelium gur Beit ber ersimaligen Birtiamfeit Betri in Rom verfaßt babe, ift fraglich gegenüber bem Bengniffe tes Frenaus bei Eufebins Rircheng. V. 8: Ac primum quidem de sacris Evangeliis scribit (Irenneus) in hunc modum: Matthaeus, inquit, apud Hebracos propria corum lingua conscriptum evangelium edidit, dum Petrus ac Paulus Romae Christum praedicarent et Ecclesiae fundamenta jaccrent. Post horum vero interitum (μετά δε την τούτων έξοδον) Marcus discipulus atque interpres Petri, quae a Petro praedicata fuerant, perscripta nobis tradidit (ed. Valesii c. p. 172). Wenn aber auch Marcus fein Evangelium erft nach dem Tode des Betrus geidrieben bat, jo fällt biemit noch feineswegs der Umstand, daß er mit Petrus unter Claudius in Rom gemesen sei; ja felbst dieser Umstand, daß Marcus, nach tem Berichte des Eusebius, mit Betrus in Rom gemeien sei, ift nicht, wie Ellendorf a. a. D. 25 ff. meint, so wesent= lich, bag mit ibm auch bie Reife beg Betrus nach Rom gu Boden fällt.

Die Zeit desselben wird von verschiedenen Gelehrten verschieden angegeben Capellus und Wurm setzen dasselbe ins J. 46; ins J. 47 Bengel, Schrader und Bucher; ins J. 49 Baronius, Petau, Pearson; ins J. 50 Basnage, und Schott; ins J. 51 Tillemont, Köhler und Anger; ins J. 52 Usber, Hug, Gichborn, Knenöl, Winer, de Wette, Feilmoser; ins J. 53 Spanbeim.

<sup>130)</sup> Diese Thatsache wird durch Suetonius in vita Claudii c. 25 nicht nur bestätigt, sondern auch ausgehellt, indem er schreibt: Judaeos impulsore Christo

und diese Vertreibung im neunten Jahre des Claudius (24. Jänner 49 bis 23. Jänner 50 n. Chr.) stattfand <sup>131</sup>), annehmen, auch Betrus habe zu dieser Zeit Rom verlassen <sup>132</sup>), — denn die Christen mochten der römisschen Staatsgewalt in dieser Zeit nur als eine jüdische Secte erscheinen, und die Ausweisung konnte natürlich nur jene Fremdlinge tressen, welche in Rom nicht sest ansässig waren —; so daß sein Ausenthalt in der Weltzhauptstadt an die sieben Jahre gedauert haben konnte.

Es scheint aber jene Versammlung in Vernsalem früher als im 3. 49 n. Chr. stattgefunden zu haben, indem sie in der Apostelgeschichte Cap. XV zwischen der ersten und zweiten Missionsreise Pauli eingereiht wird. Wenn auch Lucas bei Erzählung der Schicksale und Thaten der Apostel in pragmatischer Manier (wie oben angedeutet wurde) zusammensaßt, was der Sache nach, obschon im Raum und Zeit auseinanderliegend, zusamsmengehört, so läuft seine Erzählung der hauptsächlichen Begebenheiten doch am Faden der Zeitsolge fort; und insbesondere ist betress der Apostelverssammlung, welche Lucas im XV. Cap. zwischen den die erste und zweite Missionsreise Pauli betressenden Thatsachen einschaltet, nicht anzunehmen, daß sie erst nach dem Jahre 49 oder nach der in diesem Jahre ersolgten Vertreibung der Juden aus Rom stattsand, weil dieser Vertreibung, als einer nicht lange vor der Ankunst Pauli in Korinth geschehenen Thatsache, in der Apostelgeschichte erst XVIII, 2 erwähnt wird. Wenn das Apostelssache, in der Apostelgeschichte erst XVIII, 2 erwähnt wird. Wenn das Apostels

assidue tumultuantes Romae expulit. Als Motiv des Edictes, Kraft dessen unter Claudius die Juden aus Kom vertrieben wurden, ericheinen die unaushörlichen Streite, Ausläuse und Tumulte, welche die Juden um Christus willen, d. h. um des in Kom immer mehr Anhänger gewinnenden Christenglaubens willen, anzettelten und erhoben. Wie aller Orten im römischen Reiche, wo die Juden sich aushielten, die Predigt des Evangeliums dieselben zur Anseindung nicht nur der Prediger, sondern auch Jener trieb, welche — mochten es Juden oder Heiden sein — dasselbe gläubig annahmen, so nicht minder in Rom.

Der Spanier Orosius, der zu den Füßen des Augustinus und Hieronhmus saß, schreibt in s. Histor. l. VII e. 6: Anno ejusdem (Claudii) nono expulsos per Claudium urbe Judaeos Josephus refert: sed me magis Suetonius movet, qui ait hoe modo: Claudius Judaeos impulsore Christo assidue tumultuantes Roma expulit. Quod utrum contra Christium tumultuantes Judaeos coërceri et comprimi jusserit, an etiam Christianos simul velut cognatae religioni voluerit expelli, nequaquam discernitur (l. supra c. p. 435). Die Berläffigkeit dieser Angabe des Orosius weiset gegen Wieseler (Chronologie des apostol. Zeitalters. Göttingen 1848. S. 122) sehr treffend nach Dr. Bucher, a. a. D. S. 569.

Claudii cum Judaeis simul Roma pulsum ad externas orbis oras praedicationem evangelii convertisse (ed. Aug. Vindel, Tom. I. 1738, col. 644.)

concil erst im 3. 51 in Jerusalem, wohin sich Paulus nach ununters brochenem anderthalbjährigem Ausenthalte in Korinth zum Pfingstfeste begab (Apostelg. XVIII, 11. 18–21), wäre gehalten worden, so hätte Lucas bei Erzählung dieser Begebenheit (Apostelg. XV, 6 ff.) dem wirklichen Eintreten desselben um volle vier Jahre vorgegriffen, was unannehmbar erscheint. Wir setzen daher das Apostelconcil in den Frühling oder Sommer des 3.47 n. Chr. 133); wornach der Ausenthalt Petri in Rom an die fünf Jahre gedauert haben kann.

Doch der Annahme, der Apostel Petrus habe unter der Regierung des Claudius das Evangelium in Rom gepredigt, werden noch besondere, dem Briefe des Apostel Paulus an die Römer entnommene Einswendungen entgegengestellt <sup>134</sup>).

<sup>133)</sup> In Uebereinstimmung mit Dr. Bucher, welcher a. a. D. S. 582 ff. schreibt: Es ist wahrscheinlich, daß Paulus nach der Kücktehr nach Antiochien im Herbste 44 den Winter über dort verblieb, und mit dem Ansange des Frühlings 45 seine erste Missionsreise antrat. Für die Dauer derselben haben wir seinen andern Anhaltspunkt als die Weite der Reise; wir werden daher nicht irren, wenn wir — die Dauer der Zeiträume mit der Weite des Weges ins Verhältniß setzend — die erste Missionsreise des Paulus im Frühling des J. 45 beginnen und mit dem Herbste des J. 46 schließen lassen. Für das Apostelconcil setzen wir den Frühling oder Sommer des J. 47 an, während die zweite Missionsreise des Apostels im Frühling 48 begann, so daß er im Herbste 49 in Korinth eintraf.

<sup>134)</sup> Die Tübinger theol. Quartalidr. 1820, E. 610 f., argumentirt gegen eine frühere Anwesenheit Betri in Rom aus dem Romerbriefe also: "Betrus war noch nicht in Rom vor dem fünften Jahre des Nero, denn in diesem Jahre wurde der Brief an die Römer geschrieben. Wäre Kephas in Rom und bas Saupt der dortigen driftlichen Gemeinde gewesen, so hatte Baulus nicht in feines Mitapostels Umt gegriffen, er hatte die beiden Theile der Gemeinde, die Judenund heidenchriften, nicht zur Eintracht ermabnt, er hatte ihre Vorurtheile nicht widerlegt, ihre Unmaßungen nicht bekämpft. Alles dieses hätte er demjenigen überlaffen, welcher von Umtswegen dieses thun mußte, welcher ihr haupt war. Diefes ift fo entscheidend, dag felbst Baronius gestehen muß, Betrus fei da= mals — von Claudius mit den übrigen Christen und Juden vertrieben nicht in Rom gewesen. Quaenam subesse potuit causa - schreibt er ad a. 58. N. LI. - ut ad Romanos Paulus scribens nullam prorsus de Petro habuerit mentionem? At multae quidem: sed ea potissimum creditur, Petrum scilicet edicto Claudii cum Judaeis semel Roma pulsum, ad externas orbis oras praedicationem evangelii convertisse, et in his hactenus laborasse. Hätte der gelehrte Baronius bedacht, daß die in diesem Briefe an die Römer erwähnten Unordnungen, die groben Frrthumer, die der Lehre des Herrn geradezu entgegengesetzten Borurtbeile und Anmagungen nie in dem Grade entstanden wären, wenn Betrus das Evangelium in Rom gepredigt, als Vorsteber die Gemeinde geleitet hatte - und hatte er fich erinnert, daß Baulus nie den Birtungefreis

Paulus ichrieb diesen Brief, wie weiter unten gezeigt werden wird, im 3. 55 n. Chr. Schon zur Zeit der Abfassung dieses Briefes muß die Chriftengemeinde in Rom nicht unausehnlich gewesen sein, und Paulus selbst dankt gleich im Anfange seines Schreibens (1, 8.) Gott, daß von dem Glauben der Chriften zu Rom in aller Welt gesprochen werde. Kein Glaube an Jefus Chriftus ohne Predigt (Römer 10, 14. 17). Wer trug bas Licht des Evangeliums nach Rom? Das von Enfebius vorgelegte Zeugnik fagt es bestimmt, der Apostel Betrus habe aus dem Morgenlande der Erste das Licht der Lehre Jesu ins Abendland und zwar nach Rom gebracht. Diesem widerstreitet auch im ganzen Briefe nichts; denn die Unordnungen, Irrthümer, Vorurtheile und Anmaßungen, welche nach der Meinung mancher Ausleger des Römerbriefes unter den Christen in Rom herrschend gewesen sein sollen, sind von diesen Auslegern offenbar in den Brief hineingetragen worden 135), indem Baulus felbst von den angeblichen 3rrthumern und Unordnungen unter den römischen Gläubigen so wenig weiß. daß er vielmehr nicht nur Gott ihres Glaubens wegen, von dem in aller Welt gesprochen werde, dankt (Römer 1, 8), sondern auch seine Ueberzeuaung ausdrückt, fie seien felbst so liebevoll und mit allem Wiffen ausgerüstet, um einander selbst ermahnen zu können (15, 14), und ihr Behorfam allerorten befannt (16, 19). Der geistige Zustand der Kirche in Rom war zur Zeit der Abfassung des Römerbriefes ein so befriedigender, daß der Apostel seine Freude über denselben auszudrücken nicht umhin kann: yalow ove eq' vulv (16, 19). Dieser blühende Zustand der römischen Kirche mar die Frucht der apostolischen Wirksamfeit des Petrus; und der Brief des Paulus an diese Kirche will so wenig als ein Eingreifen in das Werk eines Undern angesehen sein, daß vielmehr die vorlängst geschehene Bflanzung des Evangeliums in Rom durch einen Andern von Paulus als der Grund erflärt wird, weshalb er bisher nicht dahin gefommen sei, und so er nach Spanien reisen werde, sie auch nur im Vorbeigehen (διαποφενouerog) zu feben hoffe (15, 24). Es hatte nämlich der Apostel der Heiden lange in sich den Wunsch und das Verlangen getragen, in der Hauptstadt

eines anderen betrat: so wiirde ihm flar geworden sein, daß auch vor der Berstolgung unter Claudius kein Apostel in Rom das Evangelium gepredigt hat."

135) Windischmann, Vindiciae Petrinae l. c. p. 118: Observandum est, viros doctos controversias in ecclesia Romana nimium exaggerare, vel potius ex suo cerebro cas progiguere. Recte enim notavit Olshausenus (Comment. in ep. ad Romanos pag. 45), in epistola ad Romanos nullum inveniri dissidiorum vestigium, imo eos propter obedientiam laudari (Rom. 16, 19). Ubi reprehenduntur a Paulo tanti errores et rixae, quantos describunt adversarii? Nusquam: ergo etiam haec accusatio evanoscit.

der Heidenwelt das Evangelium zu verkündigen; und es mochte vielleicht sein menschliches Gefühl unangenehm berührt haben, daß er, der sich porzugsweise den Apostel der Beiden nannte, nicht in die Lage gefommen mar. im Hauptfite des Beidenthums das Evangelium zu pflanzen. Beil Baulus recht gefliffentlich darauf fah, nicht da, wo der Rame Christi schon befannt mar, ihn zu verfündigen, um nicht auf einem von Andern gelegten Grund zu bauen: dadurch war er so lange gehindert worden, nach Rom zu fommen (15, 20. 22); denn hier war eben der Name Christi schon verfündigt worden, und ein Anderer hatte den Grund gelegt. Weil er aber auch der Ueberzeugung war, daß der Pflanzer und Begießer gleich seien (1. Kor. 3, 8), und schon seit vielen Jahren ihn sehnlich verlangt hatte, nach Rom zu kommen (Röm. 15, 23), so gab er den Bitten der vielen ihm wohlbefannten Glieder diefer Gemeinde Behör, und entschloß sich, auf seiner vorgenommenen Reise nach Spanien einige Zeit in Rom sich aufzuhalten, und er war im vorhinein überzeugt, daß diese seine Unfunft in Rom vom vollen Segen des Evangeliums Chrifti begleitet fein würde (Rom. 15, 24, 29).

Wir feben alfo, daß aus dem Briefe des Apostel Paulus an die Römer, wenn aus ihm über die frühere Anwesenheit des Petrus in Rom Etwas gefolgert werden will, eher für als gegen dieselbe geschloffen werden muffe. Wir würden fehr irren, wenn wir aus demfelben gegen die frühere Unwesenheit des Betrus in Rom uns Schlüffe bilden wollten, eben so fehr, als wenn wir aus dem Berichte der Apostelgeschichte XXVIII, 16-29 schließen wollten, es muffe gar feine Judenchriften in Rom vor der Ankunft Pauli daselbst gegeben haben. Dieser Bericht allein wurde weit eher zu diesem Schluffe berechtigen. Er berechtigt aber eben so wenig dazu, wie zu bem Schluffe, daß vor Paulus kein anderer Apostel in Rom die Lehre des Herrn gepredigt habe. Denn aus der fast gänzlichen Unwissenheit und Unbekanntschaft, welche die Vorsteher der Judenschaft, die Paulus zu sich rufen läßt, in Bezug auf's Chriftenthum zu erfennen geben, würde man, wenn der Brief Pauli an die Römer nicht entgegen ware, ebenso gut auf die Nichterifteng einer driftlichen Gemeinde in Rom schließen können. Go wenig man also diesen Schluß sich erlauben darf, so wenig jenen, daß vor dem Apostel Baulus kein anderer Apostel in Rom gelehrt habe.

Es ist demnach historisch gewiß, daß der Apostel Petrus unter der Regierung des Claudius, und zwar im zweiten Jahre derselben (42 n. Chr.), nach Rom gekommen, und daselbst den Grund der römischen Kirche gelegt habe 136). Wahrscheinlich hielt

Petrus Apostolus Domini Jesu Christi Romam venit et salutem cunetis credentibus fideli verbo docuit potentissimisque virtutibus approbavit l. c. p. 43;

sich der Apostelfürst in Rom dis hin zum 3. 47 n. Chr. auf; und wir dürfen im Hindlick auf die dem Petrus eigenthümliche Thatkraft und auf die Bedeutung, welche die Kirche in Kom für die Ausbreitung und Bessestigung des Reiches Gottes im ganzen römischen Reiche, vorzüglich aber im Abendlande hatte, mit Grund annehmen, daß Petrus der von ihm gegründeten Kirche in der Welthauptstadt fortan mit seiner apostolischen und bischöflichen Sorgsalt ununterbrochen, auch bei leiblicher Abwesenheit, gegenwärtig gewesen sei; ja, daß er sie unter der Regierung des Clandius und Nerv zu wiederholten Malen besucht, und sie fort und fort bei seiner persönlichen Abwesenheit durch Stellvertreter seines Amtes geleitet habe.

Wir treten nun an die Beantwortung der Frage, wann Petrus in Rom als Martyr gestorben sei.

Tertullian und Drigenes bezeugen, daß der Apostel Betrus unter der Regierung des K. Rero in Rom gewesen und daselbst den Martnrtod erlitten hat 137). Un diese Zengnisse schließen wir noch jenes ous dem Buche de mortibus persecutorum 138), in welchem es e. 2 heißt: Inde (post ascensionem Domini) discipuli, qui tune erant undecim, assumtis in locum Judae proditoris Mathia et Paulo, dispersi per omnem terram ad evangelium praedicandum, sicut illis magister Dominus imperaverat, et per annos 25 usque ad principium Neroniani imperii per omnes provincias et civitates ecclesiae fundamenta miserunt. Cumque jam Nero imperaret, Petrus Romam advenit, et editis quibusdam miraculis, quae virtute ipsius Dei data sibi ab eo potestate faciebat, convertit multos ad justitiam, Deoque templum fidele ac stabile collocavit. Qua re ad Neronem delata, quum animadverteret, non modo Romae, sed ubique quotidie magnam multitudinem deficere a cultu idolorum, et ad religionem novam, damnata vetustate, transire, ut erat excerabilis ac nocens tyrannus — Petrum cruci affixit et Paulum interfecit 139).

Tune Petrus ab altero cingitur, quum cruci adstringitur. Opp. ed. Rigaltii Venet. 1744 p. 500. Origenes, tom, 3. in Genesin: Πίτρος ἐν Πόντω καὶ Γαλατία καὶ Βιθυνία, Καππαδοκία τε καὶ Λοία, κεκηρυχέναι τοὶς ἐν διαδπορά Ἰουδαίοις ἔοικεν, δε παὶ ἐπὶ τίλει ἐν Ῥώμη γενόμενος, ἀνεοκολοπίσθη κατὰ κεφαλής, οὐτως αὐτος άξιώσας παθείν. (Eusebii, hist. eccl. l. III, c. s. ed. Velesii, c. p. 71.)

Dieß Buch machte Stephan Baluze (Miscell, Tom. II, Pars. I, Paris, 1679) aus einem Manuscripte der Colbertinischen Bibliothet als ein Werk des Lactantius bekannt, und es wird heute allgemein demselben zugeschrieben. Eusebius und Hieronymus kannten dasselbe nicht.

<sup>139)</sup> C. Lactantii Firmiani Opera omnia, Vol. II. Biponti 1786, in 8, p. 367.
— Die Bestreiter der Thatsache, daß Betrus die Kirche in Rom unter der

Da hier wie in den älteren Zeugnissen des Tertussian und Origenes der Martyrtod des Petrus in Rom nur überhaupt in die Regierungszeit des Nero (vom 15. October 54 bis 9. Juni 68 n. Chr.) versetzt wird, so gilt es, die Zeit näher zu bestimmen, wann der Apostel Petrus unter Nero's Regierung in Rom gewesen und daselbst als Martyr gestorben sei.

Bei dem Versuche, diese Zeit näher zu bestimmen, sind wir an die Daten gewiesen, welche uns der Brief an die Römer, die Apostelgeschichte, die Briefe an die Epheser, Kolosser, an Philemon und die Philipper, der erste Brief Petri und der zweite Brief an Timotheus an die Hand geben, aus deren Zusammenhalt mit den das Martyrium der Apostelfürsten betressenden Zeugnissen wir einige, freilich nur auf Wahrscheinlichkeitsberechnung ruhende Bestimmungen über den Aufenthalt Petri in Rom unter der Herrsschaft Nero's gewinnen. In das erste Jahr der Neronischen Regierung (15. Oct. 54 bis 14. Oct. 55) fällt die Abfassung des Briefes an die Römer, welchen Paulus von Korinth aus, wo er sich in den drei Monaten (Apostelg. XX, 2. 3) vom Jänner bis März 55 n. Chr. aushielt <sup>140</sup>), durch die Diasonissin Phöbe aus Kenchrä nach Rom sendete. So unwiderssprechlich dieser Brief die bereits durch einen Andern bewirste Gründung der römischen Kirche voraussetzt und bestätigt (s. oben S. 81 ss.) und

Regierung des Claudius gegründet habe - unter denselben besonders Ellendorf a. a. D. S. 31 ff. - stützen sich vorzüglich auf dieses Zeugniß, welches flar und deutlich ausspreche, daß Betrus erft unter ber Regierung des Rero nach Rom getommen und daselbst die Kirche gegründet babe, somit in einem unauflöslichen Widerspruche mit dem Zeugniffe des Euse: bins stebe und dasselbe vernichte. - Dagegen bemerken wir, es scheine zwar, der Berfaffer des Buches de mortibus persecutorum verlege die Gründung der römischen Kirche durch Petrus in die Zeit der Neronischen Regierung, um da= durch die Reronische Verfolgung zu motiviren. Indem er aber biebei Die beiden, unter den Chriften seiner Zeit allbefannten Thatsachen von der Brundung der römischen Kirche durch Betrus und von dem Martyrium der beiden Apostelfürsten in Rom unter Rero in eine und dieselbe Zeit ber Regierung &. Nero verlegte, ist ihm etwas Menschliches begegnet; und da die Meinung desselben über die Gründung der römischen Kirche durch Betrus unter Rero gegen= über den altern Zeugen bei Eusebius, nach welchen Betrus hereits unter Claudins den Glauben in Rom gepflanzt bat, als die Meinung eines minder unterrichteten Privatmannes erscheint, jo ift die angeführte Stelle aus dem Buche de mortibus persecutorum keineswegs so gewichtig, daß sie dem Unsehen der von Eusebing für die Unwesenheit des Betrus in Rom mahrend ber Berrichaft bes Claudius angeführten Gemährsmänner auch nur den geringsten Abbruch gu thun im Stande ift.

<sup>116)</sup> E. Dr. Bucher a. a. D. 3 583 f.

somit indirect für die Verlässigteit jener Zeugen spricht, welche diese Gründung dem Apostel Petrus während der Regierung des Claudius zuschreiben, so wenig berechtigt der Inhalt dieses Brieses, und die Würdigung des gesordneten Zustandes der römischen Kirchengemeinde, der uns aus demselben entgegentritt (s. oben S. 87 ss.) zu dem Schlusse, Petrus sei nach dem Apostelconcil im J. 47 (s. oben 85 f.) bis zu dieser Zeit (55 n. Chr.) gar nicht mehr nach Rom gekommen, oder habe dieser seiner apostolischen Pflanzung die nöthige Sorgfalt nicht angedeihen lassen. Aber das Eine dürsen wir wohl mit Sicherheit annehmen, Paulus habe von der Anwesenheit des Petrus in Rom zur Zeit, als er den Brief an die Römer richtete, nichts gewußt, weil er sonst einen Gruß an den Kephas zu melden nicht hätte unterlassen können.

Nach dem Pfingstfeste desselben Jahres 55 n. Chr., zu welchem Paulus nach Jerusalem (Apostelg. XX, 16) gereist war, wurde er vom Tribun Claudius Lysias, um ihn gegen die Auschläge der Juden zu sichern, als Gefangener nach Cäsarea zum Präses Felix gebracht, welcher ihn seinem Nachfolger in der Statthalterschaft, Porcius Festus, als Gefangenen hintersließ (Apostelg. XXIV, 27). Dieser ließ den Paulus in Folge seiner Berusung an den Kaiser (XXV, 10—12) im Spätsommer oder zu Ansang des Herbstes 55 n. Chr. zu Schiffe nach Rom schaffen, wo er im Frühling 56 n. Chr. ankam 141).

<sup>141)</sup> Hieronymus de script, eccl. cap. V. (l. c. col. 103). Post passionem Domini vigesimo quinto anno, id est secundo Neronis, eo tempore quo Festus procurator Judaeae successit Felici, Romam vinctus (Paulus) mittitur - und in f. Chronif (Eusebi Chronic. Can. quae supersunt ed. Alfred Schöne. Berol. 1866. pag. 155) ad annum secundum Neronis: Festus succedit Felici, apud quem praesente Agrippa rege Paulus apostolus religionis suae rationem exponens vinctus Romam mittitur, setzt die Transportirung des Apostels nach Rom in das zweite Jahr des Nero, d. i. in die Zeit vom 15. Oct. 55 bis 14. Dct. 56 n. Chr., und ich balte biefe Zeitheftimmung für Die richtige. Die Gründe, aus denen ich hierin von Dr. Bucher (a. a. D. S. 585 ff.) und anderen Gregeten und Chronologen, welche eine zweijabrige Gefangenhaltung des Paulus in Casarea annehmen, abzuweichen mich genöthigt sehe, sind fol gende: Man ftütt diefe Annahme einer zwei Jahre dauernden Gefangenschaft Pauli in Cafarea auf Apostelgeschichte XXIV, 27.; allein wie mich dünkt, gang unberechtigter Beise, indem diese Stelle, weder für sich, noch in ihrem Busammenhange mit Vorhergehendem und Folgendem betrachtet, von der Dauer ber Paulinischen Gefangenschaft schlechthin nicht verstanden werden kann. Die Stelle lautet: Διετίας δε πληφωθείδης έλαβε διάδοχον ο Φηλιξ Πόρκιον Φήςτον θέλων τε χάφιτας καταθέσθαι τοιό Ίου δαίοις ο Φήλιξ, κατέλιπε τον Παύλον δεδεμένον, welche die Vulgata ganz genau und richtig übersetst: Biennio autem expleto accepit successorem Felix Porcium Festum; volens autem

An die Anwesenheit des Petrus aber in Rom bei der Ankunft Pauli daselbst im Frühling 56 und mährend der zweisährigen römischen Gefangen-

gratiam praestare Judaeis Felix, reliquit Paulum vinctum. Das banceince Gubject, von welchem Lucas in tiefem Cape wie im vorbergebenden spricht, ift ber Stattbalter Gelig; nur auf ibn fann auch die Zeitbestimmung "nach Berlauf von zwei Jabren" bezogen werden, und Lucas will offenbar mit feinen Worten nichts Anderes fagen, als: Felix erhielt aber, nachdem er zwei volle Jahre Statthalter gemesen mar, gum Nachfolger den Porcius Geftus; bei jeinem Abgange aber entließ er den Paulus nicht, sondern ließ ihn den Juden zu Gefallen in Geffeln zurück. Wer die Zeitbestimmung "nach Bollendung von zwei Jahren" auf Paulus und feine Gefangenhaltung in Cafarea bezieht, verlett nicht nur die Eprachgesetze, sondern nimmt etwas bochft Unwahrscheinliches, um nicht zu fagen, practifc Unmögliches, als geschehen an, nämlich: Paulus habe fich volle zwei Sabre von Felix gefangen halten laffen. Der thatkräftige Paulus, der römische Bürger, batte fich vom römischen Statthalter jo lange Beit in Saft balten laffen, ohne bei ihm, um dem unwürdigen Spiele mit ibm ein baldiges Ende zu machen, die Berufung an den Kaiser einzulegen? Das ist unglaublich. Der Apostel, dem der Herr eröffnet hatte, er jolle eben jo wie in Bernfalem jo auch in Rom von ihm Zeugniß geben (Apostelg. XXIII, 11), welcher den feilen Felir durchichaute, daß er nur in der Abnicht und Hoffnung, von Paulus Geld zu erhalten, bäufig mit ibm fprach (ebend. XXIV, 26), follte volle zwei Jahre baben verftreichen laffen, ohne zu dem Rechtsmittel ter Berufung Diesem geldsüchligen Richter gegenüber zu greifen? Nimmer= mebr. Da nun Baulus dem neuen Stattbalter Jeftus gegenüber, als biefer ein von der Rücksicht auf die Judon eingegebenes Berfahren mit dem Apostel ein= schlagen wollte, sogleich bas Rechtsmittel der Appellation ergriff (ebend. XXV, 6-11), so zwingt bieg zu ber Annahme, bag nur eine gang turge Zeit bis gur Abberufung des Felix seit jenem Tage verstrichen sei, an welchem Paulus demselben überantwortet murde. Dieß bezeugt auch die Apostelgeschichte XXIV, 1-26, aus deren Bemerkung, daß Felir den Paulus häufig habe berbeibolen laffen, um mit ibm zu fprechen (Bers 26.), man mit Brund auf eine zwei volle Jahre bauernde Saft bes Baulus um so weniger ichließen kann, als dieses bäufige Berbeiholenlaffen in einer so langen zweijährigen Frift fein auffälliger und bervorzubebender Umftand gewesen ware, der aber als ein solcher bei der furgen Saft des Paulus erscheint, und fich eben jo aus der Geldsucht des Welir wie aus dem Umftande ertlärt, daß demfelben seine nabe Abberufung nicht unbekannt fein mochte. - Es ift befremdend, wie die neueren Commentatoren der Apostelgeichichte, katholische wie protestantische, ju ber Meinung von einer zweijährigen Gefangenichaft Pauli in Cafarea fommen konnten, welche icon Baronius als Brethum mit ben Worten bezeichnet bat: Ex his omnibus etiam illi erroris arguuntur, qui biennium illud, qued Lucas ponit, referendum esse dicunt ad tempus, quo ante Festi adventum Paulus Caesareae sub Felice egit: putantes nimirum tot annos illic a Felice Paulum esse detentum, quem illuc venisse putant ante biennium, ac denique anno secundo Neronis

schaft besselben (Apostelg. XXVIII, 30) dürfen wir faum benfen — weniger aus dem Grunde, weil die Apostelgeschichte hierüber schweigt, als weil Bau-

Romam missum . . . quod repugnat his quae tum a Hieronymo scribuntur in Chronico tum ab aliis; id nempe contigisse secundo Neronis anno, a passione vero Christi vigesimo quinto. Suadet hoe ipsum et illud maxime: nam si quis exacte consideret, Lucam ipsum, quod praesens esset, adeo distincte et exacte scripsisse res gestas Pauli, ex quo venit Jerusalem, ut nec diem unum praeteriisse videatur narrans quid per singulos ferme sit gestum: quaenam ratio subiit, ut idem auctor, qui tam quae superius gesta sunt, quam quae postea sunt subsecuta, per dierum pene singulorum distinctionem recenseat, sicque faciat usque ad ejusdem adventum Romam; idem inquam ipso eodem historiae contextu relinqueret duorum annorum spatium prorsus obvolutum silentio; cum praesertim in enarrandis non tantum rebus gestis, sed etiam singulis verbis. tota ea narratione sit intentissimus? (Annales ad a. Christi 58, num. CLIX. Tom, I. Augustae Vindel, 1738, col. 695 s.) Baronius versteht übrigens die Angabe der Apostelg. XXIV, 27. Biennio autem explete von der zweijährigen Bermaltung des Gelir unter der Regierung Ner o's: Porro hoc biennium intelligendum est de Neronis imperio ad quod usque tempus Felix eam administravit provinciam, non autem quod idem tantum biennio perfunctus sit munere; quippe qui (ut vidimus) jam a Cumani temporibus a Claudio imperatore in eandem provinciam missus fuerat, unde ipsum alloquens Paulus (Actor. XXIV, 10) merito dixit: Ex multis annis te esse judicem genti huic sciens (l. c. num. CLVIII.). Der scheinbare Widerspruch löst sich, wenn man annimmt, daß Lukas Apostela. XXIV, 27 volle zwei Jahre der Alleinverwaltung des Felix im Judenlande gablt und von der früheren gemeinschaftlichen Berwaltung desselben mit Cumanus (ita ut huic Galilaeorum natio, Felici Samaritae parerent) absieht, von welcher Tacitus ad a. Claudii duodecimum sub Coss. Sulla et Othone berichtet (Baronius Annal. ad a. Chr. 50. n. VIII. ed. c. col. 454.) Dem richtigen Berftandniffe des "Biennio expleto" find wir unter ben älteren tatholischen Commentatoren nur bei bem Resuiten Slegina begegnet, welcher schreibt: Biennio autem expleto Praefecturae Felicis in Judaca accepit successorem in hoc praesidis Judaeae officio Porcium Festum (Commentarium in Nov. Testamentum a P. Joanne Slesina e Soc. Jesu. Tom. IV Pragae 1760 in 4. p. 289).

Vierzehn Tage, nachdem Festus seine Verwaltung angetreten Apostelgesch. XXV. 1—6), appellirte Paulus an den Kaiser, und Festus nahm nach genommener Rücksprache mit seinen Käthen diese Berusung an (XXV, 10—12): in Folge dessen wurde der Apostel ohne weiteren Ausschub — mit kurzer Unterbrechung durch den Besuch des Königs Agrippa bei Festus (XXV, 13—14) — zu Schiffe nach Italien entsendet und dem Hauptmanne der kais. Toborte, Julius, übergeben (XXVII, 1), im Spätsommer oder Ansang Herbst, 55 n. Chr., wo die Erreichung des Reiseziels noch in Aussicht stand, die aber durch die in diesem Jahre früher als gewöhnlich eingetretenen Seestiürme vereitelt wurde, so daß Paulus erst im kommenden Frühzber nach Kom kam (XXVIII, 14).

lus in seinen mährend dieser Gefangenschaft geschriebenen Briefen auch dort (Roloff, IV, 10, 11, und Philem. 23, 24.) des Kephas nicht gedenkt, wo er denselben, ohne gegen die Wahrheit und Liebe zu verstoßen, hätte nennen muffen, ware derfelbe damals in Rom gewesen. Denn mahrend feiner Befangenschaft in Rom (vom Frühjahre 56 bis 58 n. Chr.) schrieb der Apostel Paulus die Briefe an die Ephefer, an die Roloffer, an Philemon und an die Philipper. Der Brief an die dem Paulus gang besonders am Bergen liegende Gemeinde von Ephejus mard gang ficher zuerst, gleich im Anfange seiner Gefangenschaft geschrieben, um dieselbe einigermaßen seinetwegen zu beruhigen. Der Apostel läßt es aber bei dem Briefe nicht bewenden, sondern gibt den Ephesern zugleich befannt (VI, 21), daß er den Inchifus zu ihnen sende, in der Absicht, damit sie alle die näheren Umstände erführen. in denen Paulus fich befinde. — Bald nach Abfaffung diefes Schreibens, noch ehe Thoifus seiner Bestimmung gemäß nach Ephesus abgegangen war, fam zu Paulus fein geliebter Schüler Timotheus, und mit diefem bochft mahrscheinlich zugleich auch Marcus, der Better des Barnabas. Dürfen wir uns nicht der Vermuthung hingeben, der Apostelfürst Betrus habe den Marcus nach Rom entsendet, um seinem um Christi Willen gefangenen Mitapostel einen Beweis brüderlicher Liebe zu geben und fich gewisse Kunde von den Berhältniffen der Gemeinde und gang besonders der Lage des Baulus zu verschaffen? Dag dies mohl nur der Zweck der Reise des Marcus nach Rom gewesen sei, erhellet aus seinem nur furzen Aufenthalte bei Baulus. Denn nach der Ankunft des Timotheus und Marcus richtet Paulus in Verbindung mit Timotheus ein Sendschreiben an die Roloffer, und thut ihnen, wie nach Ephesus fund (IV, 7. 8), daß er den Tychifus, welcher also noch nicht abgegangen war, zu ihnen sende, damit sie durch ihn in die Kenntniß alles beffen, mas Paulus betreffe, gesetzt würden. Zugleich grüßt er diese Gemeinde (IV, 10) von Marcus, und bemerkt, daß die Ko-Toffer seinetwegen schon Aufträge erhalten hätten, und daß sie ihn gut aufnehmen sollten, wenn er fomme. Marcus war also, nachdem er sich von der Lage des Paulus unterrichtet hatte, im Begriffe, bald wieder Rom zu verlassen. Doch als Baulus und Timotheus um diefelbe Zeit den Brief an Philemon schrieben, mar Marcus noch nicht abgereift, denn von ihm wird bem Philemon (B. 24) ein Gruß gemeldet. Wir seten die Abfassung dieser Briefe an die Epheser, Kolosser und an Philemon ins Jahr 56 nach Christus.

Marcus war demnach im Jahre 56 bei Paulus in Rom, und reisete entweder noch in diesem Jahre oder zu Anfang des folgenden von dort ab. Im Briefe an die Philipper, den auch von Rom aus Paulus und Timotheus schrieben, geschieht des Marcus seine Erwähnung mehr, und war

wohl dieser Brief im J. 57 oder gar erst zu Ansang des Jahres 58 n. Chr. geschrieben; denn Paulus gibt sich der Hossinung hin und spricht dieselbe (II, 19. 23) aus, daß er bald, ja unverzüglich den Timotheus zu ihnen werde entlassen können, indem er gegründete Hossinung zu seiner baldigen Befreiung hatte (II, 24). Während dieser zweijährigen Gesangenschaft des Paulus in Rom war also sicher der Apostel Petrus nicht daselbst.

Da aber der Apostel Paulus nach seiner Befreiung aus dem "Rachen bes löwen" im Jahre 58 n. Chr. in den Orient zu den von ihm gestifteten Gemeinden fich begab, und wir von dieser Zeit an bis hin zum Ausbruche der Verfolgung unter Nero im 3. 04 von dem Zustande der römischen Rirche keine Runde haben, so liegt die Möglichkeit vor, daß Betrus in dieser Zwischenzeit von sechs Jahren wieder in Rom thätig gewesen sei. Es muß wenigstens der römischen Kirche in der Zeit vor der Neronischen Verfolgung nicht an einer fräftigen Leitung gefehlt haben, welche bem Glauben in der Welthauptstadt eine ungemein große Zahl Bekenner gewann; denn nach dem Zeugnisse des Tacitus murde in dieser Berfolqung eine "multitudo ingens" überführt, dem Chriftenglauben ergeben zu sein. Legt sich da nicht die Vermuthung nabe, das Haupt der Apostel habe, nachdem der frei gewordene Paulus sich in den Orient begeben, gerade jetzt wieder sich bewogen gefunden, aufs Neue seine apostolische Wirksamkeit in Rom zu eröffnen und fortzusetzen, bis die ausgebrochene Berfolgung ihm gebot, diefen Schauplatz seiner Thätigkeit zu verlassen? Gerade die unter Nero in Rom außerordentlich große Verbreitung der neuen Secte war es, welche nach Tertullian der Arm des Wütherichs gegen sie bewaffnete: Consulite commentarios vestros. Illic reperietis primum Neronem in hanc sectam tum maxime Romae orientem Caesariano gladio ferocisse 142).

In späterer Zeit, in einer abermaligen Gefangenschaft Pauli zu Rom 143), während dessen Timotheus wieder im Oriente, schwerlich aber zu

<sup>142)</sup> Eusebii histor. eccl. l. II. c. 25. ed. Valesii citt. p. 67.

von protestantischen Gesehrten in Abrede gestellt wird — war eine schon in der alten Kirche angenommene Thatsache, für welche Ensebius (histor. eccl. l. II. c. 22, ed. Valesii eit. p. 61 s.) in solgender Beise eintritt: Felici successor a Nerone mittitur Festus. Quo Judaeam procurante Paulus in judicium adductus causam cum dixisset, vinctus Romam perductus est . . . Atque hic Lucas qui Actus Apostolorum literis tradidit, historiae suae sinem secit: Paulum Romae in libera custodia biennium ezisse, et verbum Dei libere praedicasse testatus. Tandem vero cum causam suam apud judices perorasset, rursus praedicandi causa peregre profectus esse dicitur, posteaque cum Romam interum venisset, vitam martyrio finiisse. Atque hoc demum tempore alteram ad Timotheum epistolam scripsit, in qua et de priore sua desensione, et de immi-

Ephesus (2. Tim. IV, 12) sebte, schrieb Paulus an diesen und forderte ihn dringend auf, zu ihm eisends nach Rom zu kommen (VI, 8), und zugleich den Marcus mitzubringen, der ihm im Amte dienlich sei (IV, 11). Wir setzen die Abfassung dieses Schreibens zu Ende des Jahres 65 oder ins Jahr 66 n. Chr. Auch zu dieser Zeit war Petrus nicht in Rom; denn Pausus sagt ausdrücklich (IV, 11): Lucas ist allein bei mir.

Aus dem Auftrage des Paulus an Timotheus, den Marcus mit nach Kom zu bringen 144), glauben wir mit Grund annehmen zu dürfen, derselbe

nente vitae exitu non obscure loquitur . . . Et in hac quidem secunda ad Timotheum epistola Lucam solum sibi adesse testatur: in priore vero defensione ne hunc quidem adfuisse dicit. Quam ob causam videtur Lucas Actuum Apostolicorum historiam illo tempore conclusisse, cum omnia quae quamdiu cum Paulo versatus est gesta fuerant, commemorasset. Haec idcirco a nobis dicta sunt, ut ostendamus Paulum non in primo illo, cujus meminit Lucas, in urbem Romam adventu martyrio esse perfunctum. Quippe probabile est Pauli pro fide nostra defensionem a Nerone, qui circa initia imperii clementius se gerebat, benigne admissam fuisse; verum cum postea ad teterrima quaeque facinora idem Nero prorupisset, Apostolos quoque cum caeteris saevitiam ejus expertos. In gleicher Beise Hieronymus (de scriptor, eccl. cap. V. ed. c. col. 103): Sciendum autem in prima satisfactione, necdum Neronis imperio robo: rato, nec in tanta erumpente scelera, quanta de eo narrant historiae, Paulum a Nerone dimissum, ut Evangelium Christi in Occidentis quoque partibus praedicaretur, sicut ipse seribit in secunda epistola ad Timotheum. eo tempore quo et passus est, de vinculis dictans epistolam: In prima mea satisfactione nemo mihi affuit, sed omnes me dereliquerunt; non eis imputetur. Dominus autem mihi affuit, et confortavit me ut per me praedicatio compleretur et audirent omnes gentes; et liberatus sum de ore leonis. Manifestissime leonem propter crudelitatem Neronem significans etc. - Dic aus tiefen Stellen erbellet, fannte Enfebius und hieronymus eine gweite Gefangenicaft Pauli in Rom - abgeseben von ihrer Beglaubigung durch die Tradition - als eine Thatsache, die sich unabweislich aus dem Martortode desfelben in Rom zu einer von seiner erften Gefangenschaft daselbst durch eine Reibe von Jahren getrennten Zeit ergab. Und jo ift es. Die erste Gefangenichaft des Apostels in Rom endete im Fruhjahre 58 n. Chr., - wie mir überzeugend dargetban zu baben glanben -; fein Haupt fiel für Chriftus zu Rom am 29. Juni 67 nach Chr., - wie wir im Folgenden erweisen werden; jonach bleibt nichts übrig, als eine zweite, wenn nicht auch eine britte Gefangenschaft Pauli in Rom anzunehmen. Giebe auch Dr. Frang Werner "über die Reise nach Spanien und beffen zweite römische Befangenschaft in der Defterr. Bierteljabresichrift für fath. Theologie II. Bd. E. 321 ff. und III. Bd E. 1 ff.

Der Grund, aus dem Paulus den Marcus bei sich baben will: Fore yao poe en zoporos des decevoricer, est enim mihi utilis in ministerium ist sebr beachtens= werth. Marcus, der Gefährte des Petrus, hatte während seines längeren und müsse sich in nicht gar großer Entfernung von Timotheus befunden haben <sup>145</sup>); vielleicht in Macedonien oder Kleinasien, nicht aber in Babylon am Euphrat, von wo denselben herbeizuschaffen dem Timotheus kaum möglich gewesen wäre. Wir dürsen nicht zweiseln, daß Timotheus dem Begehren seines Baters Paulus nachgekommen, und mit Marcus nach Nom geeilt sei; denn der ganze Inhalt des Briefes mußte dem Timotheus lebhaft die Bedrängniß und Gefahr erkennen lassen, in welcher der Apostel sich befand. Es dürste weiter seinem Zweisel ausgesetzt sein, daß der Apostelsürst Petrus, in dessen Umgebung wir uns den Marcus densen, von dieser neuen Gefahr des Paulus unterrichtet, und von dessen Berlassensein so ergriffen ward, daß er dem Zuge seines Herzens nicht widerstehen konnte, und mit Marcus und Timotheus nach Rom eilte, um dem Paulus beizustehen im Kampfe sür die Sache Jesu Christi.

Diese zweite Gefangenschaft Pauli muß in die Zeit gesetzt werden, da der erste Sturm der Neronischen Verfolgung gegen die Christen bereits ausgetobt hatte <sup>146</sup>). Diese Verfolgung, von welcher uns Tacitus Kunde gibt <sup>147</sup>), brach im Herbste des Jahres 64 nach Christus aus. In dieser

öfteren Aufenthaltes in Rom an der Seite des Apostelfürsten eine solche Kenntniß der Personen und Verhältnisse in der Welthauptstadt erworben, daß tein anderer Apostelschüler dem Paulus so ersprießliche Dienste leisten konnte als Marcus.

<sup>145)</sup> Die Worte: Μαφχον ἀναλαβών ἄγε μετά σεαυτοῦ, Marcum assume et adduc tecum (IV, 11) lassen uns den Marcus in der unmittelbarsten Näbe des Timos theus weilend erkennen.

<sup>146) &</sup>quot;Aus dem zweiten Briefe an den Timotheus ist gewiß, daß Paulus erst nach einer gerichtlichen Untersuchung verurtheilt ward, mithin wohl nicht zu jener Zeit der Neronischen Berfolgung, wo Alles ohne Ordnung zuging, sondern später, wie denn auch eine zweite Gefangenschaft nothwendig später sallen mußte." Dr. Maherhoff in s. Historisch-kritischen Einleitung in die Petrinischen Schriften. Handurg 1835. S. 89.

Annales XV, 44: Non ope humana, non largitionibus principis, aut Defim placamentis decedebat infamia, quin jussum incendium crederetur. Ergo abolendo rumori Nero subdidit reos, et quaesitissimis poenis affecit, quos, per flagitia invisos, vulgus Christianos appellabat. Auctor nominis ejus Christus, Tiberio imperitante, per procuratorem Pontium Pilatum supplicio affectus erat; repressaque in praesens exitiabilis superstitio rursus erumpebat, non modo per Judaeam, originem ejus mali, sed per urbem etiam, quo cuncta undique atrocia aut pudenda confluunt celebranturque. Igitur primo correpti, qui fatebantur, deinde indicio eorum, multitudo ingens, haud perinde in crimine incendii, quam odio humani generis convicti sunt. Et pereuntibus addita ludibria, ut ferarum tergis contecti, laniatu canum interirent, aut crucibus affixi, aut flammandi atque ubi defecisset dies, in usum nocturni luminis, urerentur etc.

Zeit scheint der Apostel Paulus nach seiner Befreiung aus der erften romi= schen Gefangenschaft im 3. 58 n. Chr. in den von ihm gestifteten orientali: schen Kirchen gewirft zu haben 148). Als er darauf wieder dem Occidente sich zuwendend in Gefangenschaft gerieth, wuthete die Verfolgung nicht mehr mit dem ersten Ungestüme, und Paulus erzwang wohl durch Berufung auf fein römisches Bürgerrecht, daß erst wieder ein formlicher Proceg gegen ihn eingeleitet werden mußte. Er war vielleicht von Christen, die ergriffen worden waren, als derjenige angegeben worden, durch welchen sie zum Christenthume befehrt worden seien, und die römischen Obrigfeiten hatten in Bezug auf feine Verhaftung die gemeffenften Befehle erhalten. Er befand sich also um des Evangeliums willen in den Banden wie zazovoyog (2 Tim. II, 8), indem das Bekenntniß des Christenglaubens als ein Berbrechen behandelt wurde 149). In diefer traurigen Lage, in welcher Paulus sich befand und für das Evangelium litt bis zu Banden, wie ein Verbrecher. war es ihm ein nicht geringer Troft, als Timotheus und mit diesem Marcus, nach denen er verlangt hatte, in Rom ankamen; welcher Trost aber ohne Zweifel um ein nicht Geringes vermehrt murde, als mit diesen auch Betrus, den der Berr beauftragt hatte, feine Bruder ju ftarfen (Lucas XXII, 32), unaufgefordert in seinem Gefängnisse sich einfand 150).

Es scheint nun Timotheus, seiner ganz besonderen, ausopfernden Anshänglichkeit an Paulus wegen, ebenfalls seiner Freiheit verlustig geworden zu sein, weil der in späterer Zeit geschriebene Brief an die Hebräer (XIII, 23) uns fund gibt, daß der Bruder Timotheus wieder frei sei. Wir sind dieses Umstandes wegen auch geneigt, dafür zu halten, daß sich die sehr

<sup>148)</sup> Daß der Apostel nicht gesonnen war, nach seiner Befreiung aus der ersten Gefangenichaft sich nach Spanien zu begeben, sondern wieder nach dem Oriente sich zu wenden, lehrt sein Brief an Philemon, bei dem er sich eine Herberge bestellt, B. 22: Simul autem et para mihi hospitium. nam spero per orationes vestras donari me vobis.

<sup>149)</sup> Dem κακούφγος entípricht das κακοποιώς (1. Petr. IV. 15). — Suetonius, vita Neronis c. 16: afflicti suppliciis Christiani, genus hominum superstitionis novae ac maleficae.

<sup>150)</sup> Auch auf dieser Reise fann Petrus nach Korinth gekommen sein — gleichwie Paulus vor seiner zweiten Gesangenichaft daselbst gewesen war. Im J. 55 nach Chr. war er zu Schiffe als Gesangener nach Rom gebracht worden; kurz vor seiner zweiten Gesangenschaft in Rom war Paulus aber nach dem zweiten Briefe an Timotheus zu Miletus in Kleinasien gewesen, wo er den Trophinus krank zurückgelassen batte (IV. 20), und dann in Korinth, wo Erastus zurückgebliesen war (ebend.). Daß diese Umstände am sprechendsten dasür zeugen, der zweite Brief an Timotheus sei nicht aus der ersten römischen Gesangenschaft gesschrieben, springt in die Augen.

ungünstigen Verhältnisse, in benen sich Paulus nach seinem zweiten Briefe an Timotheus befand, und die ihn ein nahes Ende fürchten ließen, wieder günstiger gestalteten und er abermals frei wurde. Wir dürsen dieses immershin annehmen, da wir von einem Augenzeugen unterrichtet werden, daß Paulus siebenmal gefangen gewesen sei 151).

Derselbe verläßliche Zeuge belehrt uns auch, wie der Apostel Paulus die wieder gewonnene Freiheit dazu benützt habe, daß er sich nun, seinem schon vor langer Zeit gesetzten Vorhaben gemäß, an die Gränze des Abendslandes, nach Spanien begeben habe, um auch dort das Evangelium zu predigen. Daß die Reise Pauli nach Spanien der letzte Act der Wirtsamsteit desselben für die Sache des Christenthums gewesen sei, scheint das Zeugniß des Clemens nicht undeutlich auszusprechen. Denn nachdem er Alles, was Paulus für Iesus Christus gethan und gelitten, in der gedrängstesten Kürze zusammengefaßt hat, erwähnt er ganz zuletzt: καὶ ἐπὶ τὸ τέομα τῆς δύσεως ἐλθών, καὶ μαρτνοήσας ἐπὶ τῶν ἡγονμένων 152). Unmittelbar vor den Martyrtod des Paulus setzt also Clemens die Reise des Paulus nach Spanien 153).

<sup>151)</sup> Clemens Rom. epist. ad Corinthios c. 5.: ἐπτάκις δεσμά φορέσας. Patrum apostolicorum opera ed. C. J. Hefele altera. Tubingae 1842 p. 49.

<sup>152)</sup> Idem ibidem l. c.

<sup>153)</sup> Fell, Schrader, Baur, Schenkl, Matthies, Otto u. A. erklären bas τέγμα της δύσεως von Rom, Sefperien, Stalien. Die meisten Gelehrten aber verstehen hierunter Spanien. So Pearson (dissert. 1. de successione primorum Romae episc. c. 8. §. 9.), Reander (Geschichte der Pflanzung n. s. w. I. Bo., S. 265, Rote 2), Dishaufen (Studien und Rritifen 1838. IV. 953 ff.) Manerhoff, welcher (a. a. D. S. 78, Rote 1) gegen die Unnahme Dr. Baur's bemerkt: "Einen mittelbaren Beweiß gegen die Anwesenheit des Betrus in Rom ans den Worten τέρμα της δύσεως, indem man sie von Italien (Rom) versteht, herzunehmen wie Baur, möchte ich nicht gutheißen, da offenbar in dem Munde eines Römers diese Worte auf ein westlich von Rom gelegenes Land bindeuten. Schrader's Erklärung aber ift in Rurge folgende: Durch das ini το τέρμα της θύσεως έλθών, sei unsere Willfür sehr beschränkt und uns nur Die Bahl gelaffen, anzunehmen, daß Baulus in Spanien oder England bingerichtet worden sei, oder daß, wenn dieß in Rom geschehen, auch τέψμα τ. d. Rom bedeute. Das Erfte könne Clemens nicht meinen, dem Andern stehe nichts entgegen. Es könne überhaupt jede Grenze des Abendlandes und auch blos fo viel gemeint sein: Paulus habe nur des Abendlandes Grenze betreten, nicht aber sei er in deffen Inneres gedrungen, weil ibn der Tod daran gebindert habe. Ja, es muffe so verftanden werden, wenn anders Paulus in Rom bingerichtet worden sei. - Diese Folgerung - bemerkt Dr. Mack (Tüb. theol Quartalichr. 1830. S. 626 ff.) ift ohne Brund. Das Elew tann mit gleichem Rechte wie Sedákas als Plusquamperf, genommen werden, und man begreift wohl, warum,

Während der Abwesenheit des Paulus in Spanien blieb Petrus mit Marcus in Rom, und in diese Zeit, also ins Jahr 66 oder 67, fällt die Absassung seines ersten Briefes.

Der Mangel des Andenkens an eine ecclesia apostolica in Spanien scheint die Annahme nicht zu begünstigen, daß Paulus längere Zeit in Spanien gewirft habe; er mag vielmehr hier bald nach seiner Ankunft vershaftet und wieder nach Rom abgeführt worden sein. Hier also, der seindslichen Bestrebungen gegen die Staatsreligion wegen schon in oftmaliger Untersuchung gewesen, fand er diesmal vor seinem heidnischen Richter keine

wenn eine Reise über Rom binaus gemeint ift, ber Rückfebr feine Erwähnung geschah; sie verftand sich von selbst und geborte nicht zur Aufzählung beffen, was den besonderen Rubm des Apostels ausmachte. Daß aber requa, welches immer die außerfte Grenge, das Ende, Biel bedeutet, überbaupt für Umgrangung (δοισμα) genommen werden fonne, und ohne 3mang obiger Sinn berauskomme, darf wohl bezweifelt werden. Geborte ja Griechenland ichon zum Abendlande, jo daß diefer Ginn ichon darum nicht pagt. Wenn man auch nicht an die äußerste Westgränze denken will, jo kann Clemens doch nicht blos Rom oder Stalien meinen, da er selbst bier lebte und mit den geographischen Berbaltniffen des zum römischen Reiche gebörigen Besten nicht unbefannt sein fonnte; zudem, wenn der Apostel nicht weiter als big Rom fam, der Rubm desielben bei den mit allen Umständen wohlbefannten Korintbern durch eine folche Hoperbel eber geschmalert als vermebrt murde. Gelbst ein Drientale an der Grenze des römischen Reiches konnte damals das allbekannte Rom nicht den Gränzpunkt des Abendlandes nennen. — Dies ift auch hug's Ansicht von der Stelle. Er fagt im 2. Theile der Ginleitung G. 322 ff.: Ich sebe nicht, was man gegen Die Nachricht eines mit dem Apostel vertrauten Mannes, ber in Rom lebte, von wober die Reise unternommen wurde, wenn man das Denfmal nicht mit großem Unrecht verwerfen will, einwenden fann; zumal da er dieses an die forinthische Gemeinde schreibt, die von Schicksalen Pauli, der noch nicht so lange in ihrer Mitte gelebt und gelehrt batte, Ausfunft mußte. — Mit besonderer Gründlichkeit bat Die Thatsache der Reise Banti nach Spanien gegen Dr. Carl Wilhelm Otto in der Schrift desielben: Die geschichtlichen Berbaltniffe der Baftoralbriefe auf's Reue untersucht, Leipzig 1860, Dr. Frang Werner erwiesen in f. Abbandlung "über Die Reise Pauli nach Spanien und deffen zweite römische Gefangenschaft" in der Desterr. Bierteljabresich. für tath. Theologie II. Bd., E. 321 ff., und III. Bd., S. 1 ff. Siebe auch die febr gründliche Bebandlung Diejes Gegenstandes in Gams Kirchengeschichte Cpaniens, I. Bo., Regenst. 1862 (G. 1-50), und Döllinger, Christentbum und Kirche in der Zeit der Grundlegung. Regensb. 1860, und Gasp. Sanctii tract. de Pauli apostoli profectione in Hispaniam in seinem comment, in actus Apostolorum. Coloniae Agrippinae 1617. p. 98 ss. und Baronii Annales ad a. Chr. 61 num. II - IV. Tom. I. ed. cit. col. 739 s.

Gnade, und ward des Berbrechens der Berbreitung der christlichen Religion, welche den Heiden eben so thöricht als ruchlos erschien, zum Tode versurtheilt. In Anbetracht seines römischen Bürgerrechtes ward die ehrensvollere Todesstrase der Enthauptung über ihn verhängt. Mit Paulus zugleich ward der Apostelsürst Petrus, desselben Verbrechens schuldig, zum Tode verurtheilt <sup>154</sup>), und zwar zur schmachvolleren Todesart der Areuzisgung <sup>155</sup>). Dem Gesagten zu Folge fann der Marthrtod des Petrus und Paulus nicht füglich in eine frühere, und auch nicht in eine spätere Zeit, als ins 3.67 n. Chr. gesetzt werden <sup>156</sup>);

Daß sich Betrus, als Paulus von Spanien gefangen nach Rom gebracht wurde, seiner mit Wort und That annahm, können wir mit Grund annehmen. Diese Theilnahme an dem Schicksale des Paulus bereitete ihm ein gleiches Schicksal. Durch diese Annahme werden die historischen Berichte, welche stets des Marthrtodes beider Apostel zugleich gedenken, bestätigt und aufgehellt.

Tertullianus de praescript. haeretic. c. 36: Si Italiae adjaces, habes Romam, unde nobis quoque authoritas praesto est. Ista quam felix ecclesia! cui totam doctrinam apostoli cum sanguine suo profuderunt; ubi Petrus passioni Dominicae adaequatur, ubi Paulus Joannis exitu coronatur (Opp. ed. Rigaltii Venet. 1744 p. 215); Scorpiace: Orientem fidem Romae primus Nero cruentavit. Tunc Petrus ab altero cingitur. quum cruci adstringitur (ibid. p. 500); Origenes Tom. 3. in Genesin: Πέτρος . . ἐπί τέλει ἐν Ῥώμη γενόμενος, ἀνεσκολοπίσθη κατά κεφαλής, οὐτως αὐτος ἀξιώσας παθεῖν (Eusebii hist. eccl. l. III. c. l. ed. Valesii c. p. 71); Hieronymus (de scriptor. eccl. c. 1.): Petrus capite deorsum verso, et in sublime pedibus elevatis, cruci configitur, asserens se indignum qui sic crucifigeretur ut Dominus suus.

<sup>156)</sup> Das Todesjahr der Apostelfürsten wird von verschiedenen Gelehrten verschieden angegeben. Dupin und Cave nehmen das Jahr 64 an, Pagi und die Bollan= diften 65, Tillemont und Foggini 66, Hieronymus (de script. eccl. c. 5.): Hic (Paulus) ergo quarto decimo Neronis anno, eodem die quo Petrus, Romae pro Christo capite truncatur, sepultusque est in via Ostiensi, anno post passionem Domini tricesimo septimo — ins 14. oder lette Jahr des Nero. (ebenso in der Chronif ad annum 14. Neronis; Primus Nero super omnia scelera sua etiam persecutionem in Xolavos facit, in qua Petrus et Paulus gloriose Romae obcubuerunt ed e. Schöne p. 157), welches aber, weil er es zugleich als das 37 Jahr nach dem Leiden des Herrn nennt, mit dem Jahre 67 n. Chr. zusammenfällt. Gbenso gibt Baronius (Annales eccl. Tom. I. Aug. Vindel. 1738. col. 788) als Jahr des Marthriums das 13. Jahr des Nero an, also das Jahr 67 n. Chr., obwohl er meint, das 13. Jahr des Nero falle mit dem Jahre 69 der driftlichen Zeitrechnung zusammen. Foggini (l. c. p. 372 s. verwirft deshalb die Unnahme der Jahre 67 und 68, weil die alten Marthrologien das Fest der Apostel Betrus und Paulus einstimmig auf den 29. Juni setzen, die Festtage der Marthrer aber, dem ätteften driftlichen Gebranche gemäß,

der Tag aber, an welchem die Apostelfürsten zugleich ihren Lauf vollsendeten, ist nach dem unverwerflichen Zeugnisse der römischen Kirche der 29. Juni 157).

immer an ihrem Sterbetage begangen murden. Wenn also der 29. Juni ber Sterbetag ber Apostel Betrus und Paulus ift, jo tonne von dem Jahre 68 ober dem 14. Jahre ber neronischen Regierung beshalb nicht die Rede fein, weil Rero an diesem Tage nicht mehr lebte. Aber auch an das Jahr 67 könne nicht gedacht werden, weil im Juni dieses Jahres Nero nicht in Rom gewesen sei. Der Umstand aber, daß Rero im Jahre 67 n. Chr. nicht in Rom gewesen sei, kann doch auf feine Beise der Annahme, Betrus und Paulus seien in diesem Jahre gemartert worden, im Bege steben. Denn daß Nero selbst das Urtheil gefällt. oder der Bollziehung desfelben muffe beigewohnt haben, ift doch teinesfalls anzunehmen, auch dann nicht, wenn er in Rom zugegen gewesen ware. Budem jagt Clemens von Rom ausdrücklich: ααρτυρήσας επί των ήγουμένων, mas uns nicht daran denken läßt, der Kaiser selbst habe das Urtheil gefällt und ber Bollstredung desselben beigewohnt. Gehr treffend bemerkt hiezu Windischmann (Vindiciae Petrinae l. c. p. 63 s.): Numerus pluralis non ipsum Neronem innui demonstrat; . . . consules vero seu alii magistratus nomine ηγούμενοι bic appellati esse nequeunt, quia alioquin e vulgari usu nomina eorum addi oportuisset. Quare nil restat, quam ut Tigellinum et Sabinum ultimis Neronis annis summa cum licentia grassantes intelligamus, qui a Plutarcho (Galb. c. 2.) ἔπαφχοι της αὐλης nominantur et praesertim Neroni in Graeciam profecto h. e. anno 67 imperatoriam auctoritatem fere soli exercuerunt. Hefele aber (Patrum apostol. opera. ed. altera. Tubing. 1842 p. 49) bemerft au der Stelle des Clemens: Alii h. l. de duodus libertis et amicis Neronis, Helio Caesariano et Polycleto explicant, qui Nerone in Graecia degente A. 67 omnia gubernarunt. - Das Jahr 67 als Todesjahr der Apostelfürsten ift nachgewiesen in der Schrift: Sopra l'anno LXVII dell' era volgare, se fosse quel del martirio dei gloriosi principi degli apostoli, Pietro e Paolo; Osservazioni storico-cronologiche di Monsignore Domenico Bartolini, protonotario apostolico e segretario della S. Congregazione dei Riti Roma, 1866.

Dieses unverwerstiche Zeugniß der römischen Kirche finden wir niedergelegt in der Feier dieses Tages, des Geburtstages, dies natalis, natalitia, der hl. Apostel Petrus und Paulus zum ewigen Leben, weil sie an diesem Tage ihren irdischen Lauf als Blutzengen des Herrn vollendend, zum ewigen Leben geboren wurden. Bom ersten Jahre nach dem Marthrium Petri und Pauli an bis auf den heutigen Tag hat die römische Kirche den Festtag der Apostelsürsten an feinem andern Tage als am 29. Juni geseiert, und darum ist schlechthin keine Thatsache in der ältesten Geschichte der Kirche so unansechtbar, sicher und gewiß, als daß Petrus und Paulus zu Rom am 29. Juni den Marthrtod erlitten haben. Im Angesichte der römischen Kirche waren sie als Marthrer gestorben; niemals konnte dem Gedächtnisse derselben der Tag ihres Marthriums entschwinden, weil sie schon an der nächsten Wiedersehr dieses Tages in seliger Freude den Festtag der Apostelssürsten zu seiern nicht unterlassen konnte. Oder

IV.

## Der Stuhl Petri in Rom.

Daß der Apostel Petrus in der römischen Kirche das bischöfliche Amt verwaltet habe, erscheint als Zweck seines Aufenthaltes in

follte es in Rom anders gewesen sein als in Untiochia, in Emprua, in Karthago und in der ganzen übrigen Kirche? Die Angenzeugen des heldenmütbigen Todes, den der Bischof Jgnatius von Antiochia zu Rom am 20. December des Jahres 107 n. Ch. ftarb, berichten darüber nach Antiochia: Contigerunt vero haec a. d. XIII. Calendas Januarias, hoc est, Decembris vigesima, Consulibus apud Romanos iterum Sura et Senecione. Horum nos ipsi spectatores facti . . . vobis diem et tempus significavimus, ut tempore martyrii eius convenientes communionem nostram testificemur cum athleta et generoso martyre Christi. (Hefele, Patr. apost. opera l. c. p. 191.) Ingleichen schreibt die Rirche von Smyrna an die Kirche von Philumelium und alle Kirchen des Erdfreises über den Martyrtod ihres Bijchofs Polykarpus am 26. März 169 n. Chr.: Nos ossa illius gemmis pretiosissimis exquisitiora et super aurum probatiora tollentes, ubi decebat, deposuimus. Quo etiam loci nobis, ut fieri poterit, in exultatione et gaudio congregatis, Dominus praebebit, natalem martyrii ejus diem celebrare (Hefele ibid. p. 219). Und der Bischof Enprian schrieb mahrend der Berfolgung des Decius aus seinem Zufluchtsorte an die in Rarthago zurückgebliebene Geistlichkeit also: Tertullus frater seribat ac significet mihi dies, quibus in carcere beati fratres nostri ad immortalitatem gloriosae mortis exitu transeunt, et celebrentur hic a nobis oblationes et sacrificia ob commemorationes eorum, quae cito vobiscum Domino protegente celebrabimus. (Cypriani Opera ed. Maurin. Paris. 1726. Epist. 37 p. 50.) Boraus fattsam erhellen dürfte, daß teine Thatsache aus den altesten Zeiten der Rirche so sicher gestellt sei, als die Tage, an denen hervorragende Glieder der Kirche ben Marthrtod ftarben, und daß diese Tage unfehlbar aus der firchlichen Teier berselben erfannt werden. Darum fennen die ältesten Cataloge der römischen Bapfte nur ben 29. Juni als den Tag, an welchem Petrus und Baulus ihren Lauf als Martyrer vollendeten. Go der älteste bis zu Papst Libering reichende Catalog: Petrus anni viginti quinque mense uno, diebus novem. Fuit temporibus Tiberii Caesaris, et Caji, et Tiberii Claudii, et Neronis, a consulatu Vinicii et Longini, usque Nervae et Vestini. Passus autem cum Paulo die tertia Kalendas Julias, consulibus supra dictis, imperante Nerone (Acta Sanctorum. Aprilis Tom I. Antverp. 1675 pag. XIV). Und ein anderer alter Catalog: Hic (Petrus) martyrio cum Paulo coronatur . . . tertio Kalendas Julii (ibid. p. XVII.). Benn Pius B. Gams in f. Schrift: Das Jahr des Marthrtodes der Apostel Betrus und Paulus, Regenst. 1867, S. 94, zu dem Schluffe tommt, die Apostelfürsten seien zwar an demfelben Tage (29. Juni) in die Glorie des herrn eingegangen, aber nicht in demfelben Jahre, sondern Betrus im 3. 65 und Paulus im 3. 67; so erscheint diese Berechnung,

Rom so unbestreitbar, daß es keines besonderen Erweises zu bedürfen scheint.

Da aber auch der Episcopat Petri in Rom in älterer und neues rer Zeit bestritten worden ist <sup>158</sup>), müssen wir in eine nähere Erörterung auch dieses Gegenstandes eingehen.

Die von uns als glaubwürdig erwiesenen Zeugnisse der ältesten Kirche über den Ausenthalt und Martyrtod Petri in Rom kennen keinen andern Zweck, um dessen willen der erste der Apostel sich in die Metropole des Kömerreiches begeben habe; als um dort dem Glauben an Christus eine bleibende Stätte durch Gründung einer Kirche zu bereiten, wobei die Bekämpfung des Magiers Simon (S. oben S. 72—78 ff.), in dessen Culte sich das damalige römische Heidenthum seinen Ausdruck gegeben hatte, als Gelegenheitsursache mit dem von dem Apostelsürsten verfolgten Hauptzwecke in unmittelbarer Verbindung steht.

Die Gründung einer Kirche aber ist ein Wert, das ausschließlich nur durch Bethätigung der apostolischen oder bischöflichen Amtsgewalt <sup>159</sup>), d. h. durch Bethätigung der vom Erlöser zum Heise der

nach welcher der Tod der beiden Apostelfürsten um zwei volle Jahre auseinander liegt, den ältesten und bewährtesten Zeugnissen gegenüber als eine versehlte (s. Baronii Annales ad a Chr. 69. ed. Aug. Vindel. 1738. Tom. I. col. 788. s.): denn, "wenn der Herr der Kirche es auch gesügt haben kann, daß die beiden Gründer der römischen Kirche an einem und demselben Tage durch das Marthrium vollendet wurden," so erscheint es unzulässig, zu einer so wundersbaren Fügung die Zuslucht zu nehmen, weil es an sich böchst unwahrscheinlich ist, daß der in verschiedene Jahre fallende Tod der Apostel an einem und demselben Tage ersolgt sei, und weil die oben angesührten ältesten Cataloge nach der in diesem Punkte höchst verlässigen, über seden Einwand erbabenen Ueber lieserung der römischen Kirche den 29. Juni des selben Jahres als den Tag des gleichzeitigen Marthriums der Apostelsfürsten bezeichnen. —

- Den Episcopat Petri in Rom läugneten Calvin (inst. l. 4. c. 6. §. 15.): Propter scriptorum consensum non pugno, quin illie (Romae) mortuus fuerit (Petrus) sed opiscopum fuisse, praesertim longo tempore, persuaderi nequeo; Basnag e (annal. eccl. ad a. 31. n. 31., ad a. 40 n. 20. ad a 42. n. 20); Schröckh (driftl. Kircheng., 2 Ihl., S. 157 f.) Paulus (Sophronizon 1819, 3. heft), Leipziger Literaturzeitung 1829, Nr. 267, S. 2133; Canonische Wächter 1831, N. 59. S. 513; Ellendorf in s. Schriften: If Petrus in Rom und Bischof der röm. Kirche gewesen? Darmstadt 1841, Dr. Vinterim vapulans Ebendas. 1843.
- 159) Apostelamt ist nach ursprünglichem und bleibendem sirchlichen Sprachgebrauche Bischofsamt. Petrus spricht vom Apostelamte des Judas Act. I. 20: Episcopatum (την ἐπεσκοπην) ejus accipiat alter. S. Cyprianus ep. 3. Meminisse autem diaconi debent, quoniam apostolos, id est, episcopos et praepositos Dominus elegit (ed. Gersdorf, Lips. 1838. p. 5.) Der Bischof Clarus a

Menschheit gesetzten Lehrs, Priesters und Regierungsgewalt geschaffen werden kann; denn eine Kirche ist so wesentlich eine mit ihrem Hirten im Bekennts nisse des Einen christlichen Glaubens und dem Gebrauche der Einen von Christus verordneten Heilsmittel verbundene Heerde, daß eine noch so große, wo immer sich besindende Zahl christlicher Glaubensbekenner, die der Leitung eines apostolischen Hirten ermangeln, keine Heerde, keine Kirche ist. Wären in Nom vor der Ankunst Petri daselbst im J. 42 nach Christus unter der jüdischen und heidnischen Bevölkerung auch noch so Viele gewesen, welche bereits an Christus und das durch Ihn der Menscheit gewordene Heil glaubten, sie hätten eine Christengemeinde, eine Kirche nicht gebildet.

Die Kirche in Rom wurde nach dem einstimmigen Zeugnisse der heiligen Schriften und des kirchlichen Alterthums durch die Thätigkeit der Apostelsürsten Petrus und Paulus gegründet <sup>160</sup>), d. h. durch Bethätigung der ihnen als Apostel innewohnenden, von Christus zur Heiligung und Beseligung der Menschen verliehenen Gewalt, das Wort Gottes zu predigen (Matth. X, 7; XXVIII, 19), den Leib und das Blut Jesu Christi zu weishen, zu opfern und zu spenden (Luc. XII, 14-20; 1 Kor. XI, 23-25), die Sünden zu vergeben oder vorzubehalten (Joh. XX, 21-23), Diener, Priester und Bischöse zu weihen und einzusetzen (Apostelg VI, 3-6. XIV, 22, XX, 28, Tit. I, 5) und alles zur Heiligung der Kinder Gottes Nothswendige und Ersprießliche anzuordnen und zu verfügen (Matth. XVIII, 15-18, XXVIII, 20).

Die ersten Träger des apostolischen Amtes hatten ihre Sendung unmittelbar vom Herrn an die ganze Welt, an alle Bölfer erhalten

Mascula sprach auf dem Concil zu Karthago am 1. September 256: Manifesta est sententia Domini nostri Jesu Christi a postolos suos mittentis, et ipsis solis potestatem a Patre sibi datam permittentis, quibus nos successimus eadem potestate Ecclesiam Domini gubernantes (Ed. cit. Pars II Lips. 1839. p. 278). Daber erffärt das Concil von Trient. Sess. XXIII. c. 4: Sacrosancta Synodus declarat, episcopos, qui in Apostolorum locum successerunt, positos esse, sicut Apostolos ait, a Spiritu sancto regere Ecclesiam Dei.

Daß die Jnitiative und der Hauptantheil an diesem Werke vom Herrn in die Hand des Petrus gelegt worden war, lehrt unsere Darstellung und das Wort des Apostelstürsten, durch den nicht nur der Hauptmann Cornelius mit den Seinigen als die Erstlinge aus den Beiden in die Kirche aufgenommen wurden (Apostelg. X.), sondern aus dessen Munde Kom die Freudenbotschaft des Heils vernommen hatte, auf dem Apostelconcil zu Jerusalem (Apostelg. XV, 7): Viri fratres, vos seitis, quoniam ab antiquis diehus Deus in nobis elegit, per os meum audire Gentes verbum Evangelii, et credere — batte natürlich eine sehr verstärste Bedeutung und Wirkung.

(Matth. XXVIII, 20), also daß ihre geistliche Gewalt, wie dies durch den Zweck derselben, die Pflanzung des Glaubens, bedingt war, in Betreff des Ortes und der Personen eine unbeschränkte, universale war; dagegen erscheint aber die apostolische Gewalt, welche die ursprünglichen Träger derselben überall, wo sie eine Kirche gegründet, auf den dort einzesetzten Hirten, den Bisch of übertrugen, als eine an ein einzelnes Territorium gebundene, auf einen Ort und eine einzelne gläubige Heerde beschränkte, locale Gewalt <sup>161</sup>). Die Gründung einer Kirche wurde von den Aposteln bewirft und vollendet durch Einsetzung eines Bischofs, — wie überall, so auch in Rom <sup>162</sup>). Die universale Mission der Apostel vertrug sich nicht mit der bleibenden Uebernahme und Berwaltung des bischösslichen Amtes einer Kirche; weshalb die Geschichte der Kirche fein Bisthum des Apostel Paulus, Johannes u. A. fennt.

So wenig aber die Geschichte der Kirche einen bischöflichen Stuhl kennt, den Paulus, Johannes oder ein anderer Apostel inne gehabt hätte, so laut bezeugt dieselbe, daß ein Einziger der Apostel, nämlich Simon,

Attendite vobis et universo gregi, in quo vos Spiritus sanctus posuit episcopos. Tit. I, 5: Hujus rei gratia reliqui te Cretae. S. Cyprianus ad Antonianum ep. 55. c. 20: Jam pridem per omnes provincias et per urbes singulas ordinati sunt episcopi; ep. 59. c. 20: Singulis pastoribus portio gregis est adscripta, quam regat unusquisque et gubernet (Ed. Gersdorf. Lips. 1838. p. 116. 144).

<sup>162)</sup> S. Irenaeus (+ 202) adv. haereses l. III. c. 3: Habemus enumerare cos, qui ab apostolis instituti sunt episcopi in ecclesiis et successores eorum usque ad nos. Sed quoniam valde longum est, omnium ecclesiarum enumerare successiones, maximae et antiquissimae et omnibus cognitae, a gloriosissimis duo: bus apostolis Petro et Paulo Romae fundatae et constitutae per successiones episcoporum pervenientem usque ad nos indicantes confundimus omnes . . . Fundantes igitur et instruentes beati apostoli ecclesiam Lino episcopatum administrandae ecclesiae tradiderunt. Hujus Lini Paulus in his, quae sunt ad Timotheum, epistolis meminit. Succedit autem ei Anacletus; post eum tertio loco ab apostolis episcopatum sortitur Clemens, qui et vidit ipsos apostolos (Opp. ed. Maurin. Paris. 1710 p. 175). Tertullianus († 215) de praescript. c. 32: Edant ergo (haeretici) origenes ecclesiarum suarum, evolvant ordinem episcoporum suorum, ita per successiones ab initio decurrentem, ut primus ille episcopus aliquem ex apostolis vel apostolicis viris, qui tamen cum apostolis perseveraverit, habuerit auctorem et antecessorem. Hoc enim modo ecclesiae apostolicae census suos deferunt, sicut Smyrnaeorum ecclesia Polycarpum a Joanne collocatum refert, sicut Romanoium Clementem a Petro ordinatum edit (Bibliotheca Patrum latin. ed. Gersdorf Vol. VI. Lips. 1841. p. 22.)

welcher der Betrus ist, seinen apostolischen Stuhl in Rom aufgesschlagen hat.

Worin liegt der Grund dieser singulären Erscheinung und historischen Thatsache?

In der ganz singulären, bevorzugten Stellung, welche ber Simon, des Jonas Sohn, fraft der Wahl und Anordenung des Herrn vor allen andern Aposteln einnahm.

Der Apostolat, als ein aus zwölf Individuen bestehendes Ganze, bedurfte nothwendig eines Trägers, der die Einheit und den Bestand des selben für alle Zeit wahre; darum setzte der Herr, als Er den Apostolat ursprünglich constituirte, eines seiner Glieder zum Haupte des Ganzen, nämlich Simon, den Er zum Petrus Seiner Kirche erforen hatte <sup>163</sup>), d. h. zum unerschütterlichen Grundsteine und Träger Seiner Kirche für alle Zeit (Matth. XVI, 18), den Er als Solchen mit der unumschränkten Löseund Bindegewalt des hohen Priesterthums (Matth. XVI, 19, vgl. mit Issaia XXII, 7 und Offenb. III, 7), mit der Gnade eines unerschütterlichen Glaubens zur Stärfung der Brüder (Luc. XXII, 32) und mit dem Oberhirtenamte über Seine ganze Heerde betraute (Ish. XXI, 15—17).

Wie die apostolische Amtsgewalt sich im Bischofsamte fortsetzte, so mußte auch kraft des Bestandes und Zweckes der Kirche das Amt des Petrus <sup>164</sup>) mit all' seiner unumschränkten Gewalt fortbestehen; denn da er Apostolat ununterbrochen im Spiscopate sich fortsetzte, konnte und durste demselben das ihm vom Herrn gegebene Haupt niemals sehlen. Da die den Aposteln vom Herrn verliehene, aller Orten sich äußernde Regierungszewalt mit ihnen erlosch, und die an ihre Stelle getretene bischösliche Geswalt auf die Gränzen der einzelnen Kirchen beschränkt war, durste und konnte um so weniger die über die ganze Kirche in unbeschränktem Maße sich erstreckende Gewalt des Petrus erlöschen.

<sup>163)</sup> Matth. X, 2: Duodesim autem Apostolorum nomina sunt haes. Primus: Simon, qui dicitur Petrus. — Dies Primus ist bedeutungsvoll und lebrt nichts weniger, als daß der vom Herrn zum Ersten der Apostel Gesetzte — Fürst, Führer und Haupt Aller sei. Im hebräischen Texte des Matthäus-Evangeliums stand unzweiselhaft in Ro, der Erste oder Häuptling von vir Jaupt.

<sup>161)</sup> Petrus ist Amtsname. Daß Simon, des Jonas Sohn, diesen Namen führen werde, eröffnete der Herr, als Er desselben ansichtig wurde. (Joh. I. 42.) Die Bedeutung dieses Namens erschloß der Herr aber in dem Worte mit welchem Er denselben Simon, des Jonas Sohn, zum Petrus seiner Kirche machte: Et Ego died tibi, quia tu es Petrus, et super hanc petram aedisseabo Ecclesiam Meam, et portae inseri non praevalebunt adversus eam (Matth. XVI, 18).

Da aber Amt und Gewalt des Petrus eine ausschließlich dem Simon verliehene, also dieser individuellen Person inhärirende war, so konnte sie auf keine andere Weise in der Kirche bleiben, als daß sie von Simon, dem ersten Inhaber derselben, auf eine andere bestimmte Person übertragen wurde. Es war aber die Petrinische Gewalt von dem Herrn an das apostolisch-bischösliche Amt des Simon gebunden worden; daher konnte der erste Petrus den ihm vom Herrn verliehenen Primat auf keinen andern als seinen Nachfolger im bischöslichen Amte übertragen.

Aus diesem innern, in der Natur seiner Stellung als Haupt des Apostolates und Episcopates liegenden Grunde mußte Simon, der Petrus, sich eine Kirche außersehen, in welcher er seinen apostolisch-bischöflichen Stuhl, der zugleich Primatial-Stuhl der ganzen Kirche war, bleibend aufschlug.

Zu diesem Zwecke leitete der Herr die Schritte dessen, den Er zum Petrus Seiner Kirche und zum Oberhirten Seiner ganzen Heerde gemacht hatte, unter der Regierung des Kaisers Claudius nach Rom, damit er in der Welthauptstadt, die sich als keine unfruchtbare Stätte für den Glauben an den Gekreuzigten erwies, seinen Stuhl für immer ausschlage. Darum stand der erste Petrus der von ihm gegründeten Kirche in Rom als Bisch of und Haupt der Bischöse durch 25 Jahre vor, bis er als solcher dort am 29. Juni 67 n. Chr. seinen irdischen Lauf am Kreuze, gleich seinem Herrn und Meister, vollendete 165). Und darum lebt die Primatialgewalt des Petrus in dem Nachfolger desselben auf dem vischöslichen Stuhle von Rom 166) immer fort, und ist an diesen Stuhl für immer gebuns

<sup>165)</sup> Die Thatsache, daß Simon Petrus das bischöfliche Amt in Rom nicht unsunterbrochen in eigener Person verwaltete, steht Dem um so weniger entgegen, als der Inhaber eines Amtes, der die Verwaltung desselben einem Stellvertreter überträgt, nicht aushört, Inhaber des Amtes zu bleiben, und der erste Bischof von Rom, als Haupt der Apostel und Bischöse, den jüngst gegrünsteten und in der Gründung begriffenen Kirchen nabe sein mußte.

Die Reihenfolge der römischen Bischöse beginnt nach dem ältesten Zeugnisse mit Betrus. Ueber die Nachsolger des Petrus im Episcopate der römischen Kirche bis Ende des ersten Jahrhunderts schreibt Euse bius histor. eeel l. III. c. 4: Linus vero, quem in secunda ad Timotheum epistola Romae secum versari (Paulus) testatur, primus post Petrum Ecclesiae Romanae episcopatum adeptus est. c. 13: Titi secundo imperii anno Linus ecclesiae Romanae episcopus, cum eam duodecim annis administrasset, Anencleto deinde regendam tradidit. c. 16: Anno autem Domitiani imperatoris duodecimo Anencletus exactis in episcopatu annis duodecim successorem reliquit Clementem. c. 34: Ex Romanis autem Pontiscibus Clemens anno supradicti Imperatoris (Trajani) tertio abiit e vita, Evaresto sacerdotium reliquens, cum novem

den <sup>167</sup>). Von dieser Ueberzeugung war schon die älteste Kirche auf's sebendigste durchdrungen, denn sie nannte den Bischofstuhl von Rom stets den Stuhl des Petrus <sup>168</sup>), und den jedesmaligen Inhaber des römischen Stuhles den

- totos annos praedicationem verbi divini procurasset (ed. Valesii cit. p. 74. 87. 106). Der Liber Pontificalis nennt als Nachfolger des Petrus auf dem Stuhle von Rom im ersten Jabrb. Linus. (letus und Clemens (Mansi Concil Collectio Tom. I. Venet. 1759. col. 69–83) und in derselben Reihe werden sie im Canon der heiligen Messe aufgesübrt. Die officielle Ausgabe der Reihenfolge der Päpste (Serie eronologica di tutti i sommi Romani Pontesici esattamente disposta in der alljährlich ausgegebenen Notizie, vulgo (racas genannt) zählt vom Jabre 42 n. Chr. bis an Ende des 1. Jahrbunderts 1. San Pietro. 2. S. Lino, 3. S. Anacleto, che sembra essere lo stesso che Cleto (sebbeni alcuni scritori sostengono essere diversi), 4. S. Clemente I. Neber die Reibenfolge der ersten römischen Bischöse siehe Döllinger, Christentbum und Kirche in der Zeit der Grundlegung. 2. Ausl. Regensb. 1868. S. 317 ff.
- 167) Cum Petrus suam sedem Romae fixerit, per annos viginti quinque firmiter retinuerit, et in ea martyrio coronatus gloriose obierit, sive id evenerit ex divino praecepto, seu expressa revelatione ipsi Petro specialiter a Deo facta. sive ex sola voluntate Petri, licet divinitus inspirata: inde factum est, ut supremi Pontificatus praerogativa ita insita remanserit Romanae Sedi, ut qui in hac Petro succedit, necessario succedat in totius Ecclesiae primatu Petro, ejusque legitimis successoribus a Christo collato . . . Quamvis itaque possit in aliquo sensu dici, supremam Ecclesiae monarchiam jure tantum humano esse annexam Sedi Romanae, quia nimirum utriusque unio, nexus et alligatio ortum habuit ex facto Petri; attamen non videtur posse sustineri illorum opinio qui asseruerunt, praefatam annexionem ita esse de jure humano, ut possit ab Ecclesia dissolvi et una ab altera separari; etenim posito quod Petrus suam Sedem stabiliter Romae collocaverit, et Romanam regens Ecclesiam objerit. nullus, qui Episcopus Romanus non sit, potest dici verus Petri successor, ac propterea nunquam ad eum referri possunt verba Christi Domini, Pasce oves meas. Joan, 21, quibus universalis Ecclesiae curam Petro ejusque snccessoribus commisit: Benedictus XIV. de synodo dioecesana l. II. cap. 1. n. 1. Mechlin. 1842. Tom I. p. 75 s.
- 168) S. C y prianus († 258) ad Cornelium P. ep. 59. c. 19: Post ista adhuc insuper pseudoepiscopo sibi ab haereticis constituto navigare audent et ad Petri cathedram atque ad ecclesiam principalem, unde unitas sacerdotalis exorta est, a schismaticis et prophanis litteras ferre nec cogitare, eos esse Romanos, quorum fides apostolo praedicante laudata est, ad quos perfidia habere non possit accessum (ed. Gersderf. Lips. 1838. P. I. p. 144). Firmilianus Caesareensis ad Cyprianum c. 17: Stephanus, qui per successionem cathedram Petri habere se praedicat, nullo adversus haereticos zelo excitatur (ibid. p. 239). Optatus Milevitanus (c. a. 350) l. 2. contra Parmenianum: Negare non potes, scire te, in urbe Roma Petro primo episcopalem cathedram esse collatam. in qua sederit omnium apostolorum caput Petrus, unde

Petrus <sup>169</sup>). — Die Thatsache, daß Petrus seinen Stuhl in Rom aufsgeschlagen, und daher in dem Bischofe von Rom der Petrus immer fortslebe, war so allgemein bekannt und unbestreitbar beglaubigt, daß auch Häretiker und Schismatiker im Bewußtsein derselben nicht umhin konnten, sie thatsächlich anzuerkennen <sup>170</sup>).

Die Läugnung dieser Thatsache entsprang allezeit nur aus der Feindsschaft gegen das Papstthum, die sich nicht scheuete, zur Vertheidigung ihrer Behauptung sich der Wassen einer bodenlosen Kritik zu bedienen.

et Cephas appellatus est, in qua una cathedra unitas ab omnibus servaretur (Biblioth. max. Patrum. Lugd. 1677. Tom. IV. 347). Wäre es nicht eine unsbestreitbare historische Thatsache, daß der Erste der Apostel den bischössischen Stuhl Roms inne gehabt, so waren Epprian von Karthago und Firmilian von Cäsarea nicht minder als der Donatist Parmenian die Männer, welche die Berusung der römischen Bischöse auf die Autorität ihres Stuhles, als des Stuhles Petri, als eine jeden historischen Grundes bare Viction und Anmaßung zurückgewiesen haben würden.

<sup>169)</sup> Nach dem Tode des Papstes Fabianus (÷ 250) war der römische Stuhl durch 16 Monate unbesetzt. Die Stelle des Fabian nennt Cyprianus geradezu die Stelle des Petrus ep. 55. ad Antonianum c. 7: cum Fabiani locus, id est, cum locus Petri et gradus cathedrae sacerdotalis vacaret (l. c. p. 108).

<sup>170)</sup> Siehe oben S. 106, Rote 162, das Zeugniß des Montanisten Tortullianus, und oben in Note 168, S. 109, die Stelle aus Cyprianus und Optatus.

## Chronologische Uebersicht

der die Wickfumkeit des Apostelfürften Petrus betreffenden Begebenheiten.

| Ja<br>nach<br>Chr. Geb.      | bre<br>von<br>Erbauung<br>Rom's | <b>Z</b> segebenheiten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Tiberius                     |                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 31                           | 784                             | Christi Himmelfahrt. Simon, der Petrus und Oberhirt der Kirche, leitet die Ergänzung des Apostescollegiums ein (A. G. 1, 15—26), wird am Pfingstseste mit den übrigen Apostesn vom h. Geiste erfüllt und gewinnt dei 3000 Seelen der Kirche (2, 1—41).                                                                                                                                                                            |
| 32<br>33<br>34<br>35<br>36   | 785<br>786<br>787<br>788<br>789 | In die Jahre 31 bis 35 n. Chr. fällt das in der Apostelgeschichte 2, 43 bis Ende des 7. Cap. Erzählte.  Saul verfolgt die Kirche in Jerusalem. Philippus predigt Christum in Samaria. Petrus begibt sich mit Johannes von Jerusalem nach Samaria, um die Getauften durch Mittheilung des h. Geistes zu stärken, und macht daselbst den Magier Sis                                                                                 |
| 37                           | 790                             | mon zu Schanden (A. G. 8, 1—25).<br>Saul's Bekehrung (A. G. 9, 1—23).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Caligula<br>(vom 16. März)   |                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 38<br>39                     | 791 792                         | In den J. 37—39 visitirt Petrus die Kirchen in Judäa, Galiläa und Samaria (A. G. 9, 31. 32.), heilt zu Lydda den Aeneas und erweckt zu Joppe die Tabitha (9, 32—42), und                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 40                           | 793                             | nimmt die ersten Heiden in der Person des Hauptmanns Corne-<br>lius und seiner Familie in die Kirche auf (10. C.).<br>Saul kommt nach Jerusalem, um den Petrus zu seben<br>(Gal. 1, 18), wird von demselben als aufrichtiger Schüler<br>Christi anerkannt, und von den Brüdern, um ihn den Nach-<br>stellungen der griechisch redenden Juden zu entziehen, nach Cä-<br>sarea geleitet und nach Tarsus entlassen (A. G. 9, 26—30). |
| 41                           | 794                             | Predigt an die Heiden in Antiochia (11, 19—21).<br>Barnabas mit Saul lehren in Antiochia (14, 22—26).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Clandins<br>(vom 24. Jänner) |                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 42                           | 795                             | Petrus wird von Herodes vor Oftern in's Gefängniß geworfen und nach dem Feste wunderbar daraus befreit (A. G. 12, 3—17). Er begibt sich nach Antiochia zur Begründung des Kirchenwesens und von dort nach Rom, daselbst die Kirche gründend und seinen apostolischen Stuhl ausschlagend.                                                                                                                                          |

| Ja<br>nach<br>Chr. Geb.                            | h r e<br>' von<br>Erbauung<br>Rom's                                              | Begebenheiten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 43<br>44<br>45<br>46<br>47<br>48<br>49<br>50<br>51 | 796<br>797<br>798<br>799<br>800<br>801<br>802<br>803<br>804<br>805<br>806<br>807 | Petrus auf dem Apostelconcil in Ferujalem (A. G. 15, 6—34).  Die Juden aus Rom vertrieben.  Baulus in Jerusalem, Conserenz daselbst mit Jakobus, Kepbas und Johannes; Petrus darauf in Antiochia, wo ihm Baulus tadelnd entgegentritt (Gal. 2, 1—11 und A. G. 18, 22).  Felix wird Statthalter im Judenlande.                                                                                                                                        |
| Nero<br>(vom 15. October)                          |                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 55                                                 | 808                                                                              | Paulus, in den ersten drei Monaten in Korinth verweilend (A. G. 20, 3), schreibt den Brief an die Römer, ist zu Pfingsten in Ferusalem (A. G. 21, 15—17), wird als Gesangener dem Präses Felix in Cäsarea übergeben (21, 27—23, 35), von diesem seinem Nachfolger Portius Festus überantwortet (24, 27), welcher der von Paulus eingelegten Berusung an den Kaiser Folge gebend (25, 10—12), ihn zu Schiffe nach Italien transportiren läst (27, 1). |
| 56                                                 | 809                                                                              | Baulus kommt im Frühjahre nach Rom (28, 16),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 57                                                 | 810                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 58                                                 | 811                                                                              | und wird nach zweijähriger Gefangenschaft (28, 30) frei. (Philipp.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 59                                                 | 812                                                                              | 2, 19-24, Bhilom. 22.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 60                                                 | 813                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 61                                                 | 814                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 62                                                 | 815                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 63                                                 | 816                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 64                                                 | 817                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 65                                                 | 818                                                                              | Paulus wieder in Gefangenschaft zu Rom (2. Tim. 1, 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 66                                                 | 819                                                                              | 12; 2, 9; 4, 6. 11. 21.) und wieder frei geworden (Hebr. 13, 19. 23. 24.) begibt sich nach Spanien.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 67                                                 | 820                                                                              | Petrus und Paulus vollenden ihren Lauf als Marthrer zu<br>Rom am 29. Juni.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

## II.

Basilius, der Große.

Dieser Artikel erschien zuerst im "Kirchenlexikon, oder: Enchklopädie der katholischen Theologie," I. Band. Freiburg im Breisgau 1847. S. 660—63, und erscheint hier vermehrt mit Zusätzen, besonders über die Basilias.

Basilius, der Große, Erzbischof von Cäsarea in Kappadocien (330—379). Dieser Mann gehört unter die königlichen Gestalten in der Kirche; wie sein Name, Basileios, klang, so war sein Geist und Herz, und seine kirchliche Stellung und Wirksamkeit: königlich.

Er ward geboren in der Hauptstadt Kappadociens, Cäfarea, um's Jahr 330; der älteste Sohn eben so reicher und angesehener, als durch christliche Tugend ausgezeichneter Eltern. Mit der Milch seiner Mutter Emmelia strömten die sansten Gefühle der Frömmigseit, Demuth und Keuschheit in die Brust des Kindes, das später die fromme Großmutter Makrina 1) in weise Zucht nahm. Auch in späteren Jahren vergaß Basilius die tiesen Eindrücke nicht, welche die Reden und Beispiele dieser ehrwürstigen Frau auf seine zarte Seele gemacht hatten.

Den ersten Unterricht ertheilte ihm sein Bater Basilius, der die Rhetorik zu Neu-Cäsarea in Pontus lehrte?); und nachdem er sich an Kennt-nissen erworden, was die Baterstadt Cäsarea bot, suchte er höhere Bildung in Constantinopel, und endlich die Schätze der Wissenschaft in Athen. Hier traf er Gregor von Nazianz³), den er schon von Cäsarea her kannte; in Athen aber schmolzen ihre gleichgestimmten Seelen in einen ewigen Bund zusammen, dessen drittes Glied in späterer Zeit des Basilius jüngerer Bruder, Gregorius, Bischof von Nyssa. Dies ist das kirchliche Aleeblatt der "drei Kappadocier!"

<sup>1)</sup> Sie hatte mit ihrem Gatten in der Verfolgung des Maximinus und Licinius den Ruhm des christlichen Bekenntnisses erworben. €. die Vita 8. Basilii im Tom, III. Opp. S. Basilii ed. Maurin. Paris. 1730, p. XXXVIII s.

<sup>2)</sup> Ibidem p. XL.

<sup>3)</sup> S. Ullmann, Gregorius von Nazianz, der Theologe. Darmstadt 1825. Freiburg. Kirchenlexikon IV. B., S. 736 ff.

<sup>4)</sup> S. Freiburg. Rirchenlegison IV. B., S. 743 st.; In S. Gregorii Nysseni et Origenis scripta et doctrinam nova recensio. Per Aloysium Vincenzi, in Rom. Archigymnasio litterarum hebraicarum professorem. Partes quatuor

Basilius und Gregorius, diese christlichen Hochschüler — obschon nur noch Katechumenen — fannten in Athen nur zwei Straßen: die Eine zur Kirche und zu den Dienern des Altars, die Andere, die sie jedoch der ersteren nicht gleich achteten, zu den öffentlichen Schulen und den Lehrern der Wissenschaften. Basilius machte ausgezeichnete Fortschritte in Grammatik, Rhetorik und Philosophie, und wußte aus den Blüthen der heidnischen Literatur gleich einer Biene mit christlichem Instinct nur Honig zu ziehen.

Als dreißigjähriger Mann fehrte Basilius heim nach Pontus, und man bemühete sich in Cäsarea wie in Neu-Cäsarea, ihn zur Uebernahme eines öffentslichen Amtes zu bewegen. Aber — wie sehr er sich auch in das Studium der griechischen Philosophie in Athen vertieft hatte, nun versenkte sich Basilius, nachdem er im Bade der Wiedergeburt alle ihm noch anklebenden Flecken der profanen Studien und des Verkehrs mit der Welt getilgt hatte 5), angeseisert von seiner Schwester Makrina, ganz in die Tiesen der christlichen Philosophie: er weihete sich der ascetischen Lebensweise.

Um diese Wissenschaft des Lebens aus lebendiger Anschauung kennen zu lernen, besuchte Basilius im Laufe eines Jahres (360—61) die Mönchsscolonien Spriens, Palästina's und Aegyptens, und verschenkte nach seiner Rücksehr sein ganzes Vermögen an die Armen, um ledig der Welt an einem zurückgezogenen Orte in Pontus allein Christo zu leben — unweit vom Vorfe Amasi, wo die Mutter Emmelia mit der Schwester Makrina in einem klösterlichen Jungfrauenvereine lebten 6).

Hier führte Basilius das strenge und doch selige Leben eines Asceten dis zum Jahre 364, wo er, dem Ruse des Bischofs Eusebius von Cäsarea folgend, die Einsamseit verließ, um das Presbyter amt in der Metropole Cappadociens zu übernehmen. Bald aber zog er sich wieder vom Schauplatze der öffentlichen Wirksamseit zurück — aus Liebe zum Frieden, der gestört zu werden drohete durch die Eisersucht, wie es scheint — des Bischofs, der sich von seinem Presbyter in Schatten gestellt zu werden fürchtete. Doch als das Wohl der Kirche die Kücksehr des Basilius erheischte, zeigte sich, die vermittelnde Hand Gregor's von Nazianz erfassend, der Bischof wie der Presbyter groß; die Liebe zur Kirche verband Tiejenigen aus Innigste, welche die Eigenliebe getrennt hatte 7).

in quatuor volumina divisae. Romae ex typographia Bernardi Morini. 1864 bis 1865, und die Beurtheilung dieses Berkes von Hergenröther im Theol. Literaturblatt. Bonn 1866. ©. 446 ff.

<sup>5)</sup> Vita S. Basilii cap. III. n. 1, 2, l c. pag. XLIII s.

<sup>6)</sup> Ibid. n. 4-6. p. XLV s.

<sup>7)</sup> I bid. cap. IX. X. l. c. p. LXVI ss.

Der wüthende Arianer Balens war zur Herrschaft über den Orient (364—78) gekommen, und der Arianismus sollte nun durch die Mittel der Staatsgewalt ebenfalls zur Herrschaft gebracht werden. Der häretische Kaiser bereiste alle Provinzen, um durch sein persönliches Eingreisen auf dem kürzesten Wege der Irrlehre das Uebergewicht zu verschaffen. Diese Gefahr der Kirche hieß alles Persönliche vergessen; — Basilius trat wieder ein in den Dienst der Kirche und ward dem Bischose Alles in Allem, der hinwiederum sich ganz von Basilius leiten ließ. Der eben so gewandte als glaubensträftige Kämpfer schlug die Angrisse der Arianer siegreich zurück und machte Cäsarea zu einem gewaltigen Bollwerke des Kirchenglaubens.

Der Geist der Kirche hatte den Basilius in dieser drangvollen Zeit zu seinem Vorkämpfer gesalbt; darum machte derselbe auch den Weltgeist zu Schanden, der sich nach dem Tode des Eusebius (370) mit all' seiner Macht der Wahl des Basilius auf den Stuhl von Cäsarea widersetzte. Basilius ward Bischof und Metropolit von der Hauptstadt Cappadociens und als solcher Eparch der großen Diöcese von Pontus. Durch die bischössliche Weihe ward Basilius gestählt zum unüberwindlichen Streiter der Kirche. Es gelang ihm durch seine eben so liebe- als würdevolle Haltung, nach und nach seine Gegner zu gewinnen und seine Diöcese einig und stark zu machen §).

Bald aber trat die Häresie gewaltthätigen Geistes an den Bischof perfonlich heran. Balens schickte den Prafect Modestus nach Cappadocien (372), um dort wie in Bithynien und Galatien den Arianismus herrschen zu machen. Man mußte fich an die ftarke Glaubensfäule, den Bafilius, machen. Der Bräfect fuhr ihn an, wie er es magen fonne, anders als der Raifer glauben zu wollen, und drohte mit Confiscation, Exil, Marter und Tod. Diefer Sprache des byzantinischen Despotismus antwortete Basilius mit der Ruhe göttlicher Glaubenstraft: "Sonst nichts? Bon all' diesem trifft mich nicht Eines. Wer nichts besitzt, deffen Güter können nicht eingezogen werden. Berbannung fenne ich nicht, denn ich bin überall zu Hause auf Gottes weiter Erde. Marter fann an mir nicht haften, der ich feinen Rörper habe. Der Tod aber ift mir willfommen, denn er bringt mich schneller zu Gott; auch bin ich größtentheils schon gestorben und eile seit lange zum Grabe." Und als Modestus, betroffen über folche Rede, entgegnete, fo freimuthig habe noch Niemand zu ihm gesprochen, erwiderte Basilius: "Weil du noch nicht auf einen Bischof gestossen bist 9)."

Solch' hohe Besinnung mußte Achtung erzwingen, und auch der Raiser,

<sup>8)</sup> Ibid. c. XIII—XVIII. p. LXXXI ss.

<sup>9)</sup> Ibid, c. XX. p. XCIX ss.

der bald darauf nach Cäsarea kam, fühlte sich entwassnet durch die unerschütterliche Ruhe des Bischofs. Und als die Arianer nicht abließen, Balens zu Gewaltmaßregeln gegen Basilius zu drängen, — da ward in der Nacht, gerade als Basilius ins Exil abgeführt werden sollte, der Sohn des Kaisers plößlich zum Tode frank und keine Hilfe gefunden. Balens, die strasende Hand Gottes hierin erblickend, ließ Basilius kommen und sogleich ward es mit dem Anaben besser. So blieb Basilius in Cäsarea, von da an unangessochten von der Staatsgewalt 10). Unter beständigem Kampse gegen den Arianismus, insbesondere von der Farbe des Eunomius, suchte Basilius die ganze orientalische Kirche zusammenzuhalten, und sie besonders durch die Berbindung mit Kom zu stärken 11). So waltete dieser Held auf dem Glaubensgebiete der Kirche.

Basilius war aber auch ein Heros in der Liebe, welche der heilige Beift in reichem Mage in fein Berg gegoffen hatte. Die Sorge um bas geiftige und leibliche Wohl Aller, die der weite Gesichtstreis des Bafilius umfaßte, bestimmte fein ganges Leben. Alle Schätze feines reichen Beiftes und Herzens, sowie all' feine irdische Habe betrachtete Bafilius als ein Gemeingut aller Bedürftigen. Das Jahr 368 stellte Basilius als Priefter der Liebe in das schönste Licht. Hungersnoth in Folge anhaltender Durre muthete damals durch die ganze Proving, und das große Elend ward noch durch Bucherer gesteigert. Da legte das Feuer der Liebe in der Bruft des Bafilius folch warme, heiße und brennende Worte auf die Zunge des Predigers, daß Jedermann die Noth als göttliche Brufung mit Ergebung trug, die hungernden ermuthigt, die Reichen zum Geben gestimmt und die Bucherer erweicht wurden. Er aber leuchtete Allen voran mit der Dahingabe feines ganzen, ihm um diese Zeit zugefallenen mütterlichen Erbes. Täglich fpeifte Bafilius die Armen nicht nur Cafarea's, sondern auch die vom Lande haufenweise nach der Hauptstadt Strömenden, — Christen sowohl als Juden 12).

Schuf die Liebe des Presbyters schon so Großes, so war dem Bischofe noch Größeres zu schaffen vorbehalten. Die Kirche von Cäsarea hatte sehr große Besitzungen, und den größten Theil ihrer Erträgnisse verwendete Basilius im Geiste der Kirchengesetze für die Armen. Die großartigste Schöpfung seiner Liebe war das ungeheure Hospital, das Basilius bei Cäsarea baute und erhielt 13), und das — eine kleine Stadt nächst der großen

<sup>10)</sup> Ibid. c. XX. n. 5-7. p. CIII s.

<sup>11)</sup> I bid, c. XVII. p. XCII, ss. S. meine Geschichte der Kirche, II. B., §. 294. Wien 1847. S. 379 f.

<sup>11)</sup> Ibid. c. XI. n. 3. 4. p. LXXIV ss.

<sup>13)</sup> S. Gregorii Nazianzeni oratio 30. in laudem Basilii: Paulum extra civitatem pedem effer, ae novam civitatem conspice, illud inquam pietatis promp-

— nach seinem Stifter die "Basilias" genannt wurde. Aus so reiner Liebe diese Stiftung geflossen war, welche in bewundernswerther Weise ihrem Zwecke, allen leiblichen Bedrängnissen Heilung und Linderung zu schaffen, entsprach, entging sie doch nicht den Anseindungen der Welt 14); aber sie waren

tuarium, commune locupletum acrarium, in quod non modo redundantes ac super-fluae opes, sed jam necessariae quoque facultates illius cohortationibus reconduntur. Oper. S. Basilii ed. Basileae 1651. Tom. I. p. 511 s.

24) Man suchte bem Basilius, um das schon in Angriff genommene Werk zu bindern, die Berwaltung des Kirchenvermögens, die ihm vom Raifer selbst war überlaffen worden (magnus Imperator, ubi nostram hanc sollicitudinem perspexit, veniam dedit, ut ecclesias per nos ipsi administraremus,) aus den Banden zu fpielen, indem man bei dem politischen Leiter der Provinz die Alage gegen den Bischof erhob, er schädige das Rirchenvermögen. In dem Briefe, den Bafilius deshalb an den Archon Elias richtet, beschreibt er unter Zurudweisung des wider ihn erhobenen Borwurfs, sein großartiges Werk also: "Jam vero cos, qui sinceris tuis auribus obstrepunt, interrogatos volo, quid a nobis rebus publicis allatum sit detrimenti, quid parvum magnumve in rebus communibus nostra ecclesiarum gubernatione laedatur? Nisi quis dicat damnum ab eo rebus afferri, qui precationis domum magnifice exstructam erigit Deo nostro, et aedes circum illam, aliam quidem liberali specie episcopo privatim addictam, alias vero inferiores Dei famulis ex ordine distributas, quarum usus communis vobis Rectoribus et vestro comitatui. Ecquem injuria afficimus dum peregrinis, sive hac transcuntibus, sive medela aliqua ob morbum indigentibus hospitia construimus, atque his necessarium constituimus solatium, aegrorum curatores, medicos, jumenta, deductores? Quibus necesse fuit et artes adjungi, tum quae ad vitam sunt necessariae, tum quae ad honestius vitae institutum fuerunt excogitatae; alias rursus aedes ad facienda opera idoneas; quae omnia ipsi loco ornatum et Rectori nostro gloriam ferunt, laude in eum redundante. Tu certe non ideirco ad nos regendos invitus adductus es, quod solus animi magnitudine possis opera collapsa instaurare, loca non habitata incolis complere, et uno verbo solitudines in urbes transformare. Qui igitur ad haec se adjutorem praebet, cum abigere et injuriis afficere consentaneum, an honorare ac colere? Neque existimes, vir optime, verba tantum esse quae dicimus; siquidem jam in opere versamur, cum materiam hactenus comportaverimus. Haec igitur ad nostram coram Rectore defensionem dicta sint." (Epist. 94. a. 372. Opp. Basilii ed. cit. Tom. III. pag. 188.) Diesem Werke des Basilius steht in neuerer Zeit, abgesehen von den großartigen Liebesanstalten Rom's - ebenbürtig gur Geite das Julius- hofpital in Burgburg, fo genannt nach seinem Gründer und Stifter, dem Bischofe von Burgburg und Bergoge von Franken, Julius Echter von Mespelbrunn (geb. 18. März 1544, + 13. Sept. 1617), der am 12. Märg 1576 ben Grundstein zu seinem Werte legte, welches trot den bem Bischofe vom Domcapitel gemachten Schwierigkeiten in wenigen Jahren zur Vollendung gedieh, und laut des Fundationsbriefes vom 12. März 1579 bestimmt ist für allerlei Arten von Armen, Kranken und sonst unvermöglichen

nicht im Stande, das Gott gefällige große Werk der barmherzigen Liebe zu vereiteln oder zu hemmen. Basilius glaubte aber durch Gründung dieses Hospitals der Liebe zu dem Herrn und dem Nächsten keineswegs genügt zu haben, wenn er nicht in eigener Person den leidenden Gliedern Jesu seine Liebe bewiese <sup>15</sup>).

So war Basilius eine brennende Leuchte des lebendigen Glaubens und der guten Werse; aber indem dieß Licht die Welt erleuchtete und erwärmte, verzehrte es sich selbst. Die strenge Ascese, der er sich geweihet, übte Basislius fort als Presbtster und Bischof, und unter derselben schwand in dem Maße, als sein Geist zum Riesen ward, der Leib also zusammen, daß er schon dem Modestus (372) in Wahrheit sagen konnte: er habe keinen Körsper. Diese abgestorbene Hülle verließ der große Geist des Basilius am 1. Januar 379 16).

schadhaften Leuten, welche guter Wartung, Bund- und anderer Arzneien bedürftig waren, besgleichen für verlaffene Waisen, durchziehende Bilgrime und dürftige Personen, beren jedem in Diesem Spitale Die geziemende Unterhaltung und Sandreichung zu widmen ware. Es follten in diefer ansebnlichen, mit genügsamen Gemächern für Die Zimmer der Kranken- und Armenpflege, Aerzte und Geiftlichen, ferner mit einer Mühle, einem Badhause, Rüche, Keller und anderen Dekonomiegebäuden wohl versehenen Anstalt jederzeit so viele Personen mit Speise, Trank und Kleidung, Lager und nothwendiger Leibespflege versehen und erhalten werden, als es die jedesmaligen Einkünfte erlauben würden . . . Das Julius-Hospital bildete ursprünglich ein großes Viereck in vier Abtheilungen. Morgenwärts befanden fich bas Baifenhaus, die Müble, die Baderei, bas Bad; gegen Mittag waren die Hospitaltirche, das Lazareth, die Uhr, die Pförtnerei, die Zimmer der Spitalvorstände, das Hospital, die Wohnung des Arztes und die Apothefe: gegen Abend befanden sich das Hojpital für die Pilger und Fremden und der Berichluß für die Bahnfinnigen; gegen Mitternacht waren die Bohnung der Geiftlichen, die Taferne, die Werkstatt des Büttners, die Küche, die Schmiede, der Garten und die Brunnen angebracht. Den 18. Juli 1580 weibte ber Fürstbischof Die zu Ehren des h. Kilian erbaute Hofpitalfirche. Der Brunnen unter bes Bischofs Gemach im Spitale gab an Diefem gangen Tage statt Baffers rothen und weißen Bein, und Junge und Alte fonnten davon trinken. G. Buchinger, Julius Echter von Mefpelbrunn, Bischof von Bürzburg und Berzog von Franken. Bürzburg 1843. 3. 247 ff., u. Freiburg. Kirchenlexifon. V. B., S. 921 ff.

<sup>15)</sup> S. Gregorius Nazianzenus or. 30 in laudem Basilii: "Ne labra quidem vir generosus et generosis parentibus ortus, nominisque splendore clarissimus, aegrotis admovere gravabatur, sed ut fratres amplectebatur, non — ut quispiam fortasse existimaverit — inanem gloriam captans (quis enim ab hoc affectu remotior?) verum id agens, ut sapientissimo ipsius exemplo caeteri quoque ad a grotorum corporum curationem accedere non vererentur." 1. c.

<sup>16)</sup> Sein Abscheiden und sein Begräbniß schildert sein Freund Gregor von Naziang also: "Jacebat ille, extremos spiritus ducens, atque a coelesti choro, ad quem

Der Geist des Basilius hat Großes auf allen Gebieten des firchlichen Lebens geleistet; denn er war, wie sein Freund Gregor von Raziauz, nicht nur ein großer Theologe <sup>17</sup>) und durch hohe Beredtsamseit ausgezeichneter Prediger <sup>18</sup>), sondern er war auch ascetischer Schriststeller und Bater der einzigen Nönchsregel <sup>19</sup>), die noch bis auf den heutigen Tag in allen

jam pridem oculorum aciem intendebat, expetitus. Effusa autem circum cum erat tota civitas, jacturam hane aegerrime ferens, ac discessum perinde ut tyrannidem accusans, ejusque animam non secus ac si retineri, atque vel manibus vel precibus cogi posset, arripere studens. Dementes enim cos calamitas reddebat; nec quisquam erat, qui non aliquam vitae suae partem, si fieri posset, illius vitae addere paratus esset. Ut autem vieti sunt (oportebat enim eum hominem deprehendi) atque ipse post extrema haec verba, In manus Tuas commendo spiritum meum, inter angelos, a quibus abduce batur. animam laetus exhalavit, non ante tamen quam sacrosancta doctrina eos, qui aderant, nonnihil instruxisset, extremisque alloquiis meliores effecisset; tum vero miraculum omnium, quae unquam fuerunt, celeberrimum designatur. Efferebatur vir sanctus, sanctorum virorum manibus elatus; unusquisque autem operam dabat, alius ut fimbriam, alius ut umbram, alius ut sacriferum lectulum arriperet, ac vel solum attingeret (quid enim illo corpore sanctius et purius?) alius ut propius ad eos, qui corpus ferebant, accederet, alius ut aspectu solo frueretur, tanquam eo quoque utilitatis aliquid afferente. Plena erant fora, porticus, duplicia et triplicia tabulata, hominum deducentium, praecuntium, prosequentium, assectantium, in se invicem insultantium, multa millia hominum omnis generis et aetatis ante eum diem incognita. Psalmodiae a luctu vincebantur, patientia doloris magnitudine frangebatur. Certabant nostri cum exteris, cum Ethnicis, Judaeis, advenis, iique vicissim nobiscum, utris uberiores lacrymae uberiorem utilitatem afferrent. Denique calamitas ea in periculum desiit. Multae enim animae ex vi protrusionis et compressionis una cum eo excesserunt: quae hujus finis nomine felices praedicatae sunt, ut discessus ipsius sociae, atque ut ferventiorum quispiam dixerit, funebres victimae. Tandem corpus, cum rapientium manus vix effugisset, ac prosequentes superasset, in parentum sepulchro conditur, ac sacerdotibus sacerdotum princeps, praedicatoribus magna vox, meisque auribus insonans, martyribus martyr adjungitur." Oratio cit. in Vita S. Basilii 1. c. p. CLXXIV.

- <sup>17</sup>) Liber de Spiritu sancto ad Amphilochium, Iconii Episcopum. Editio Maurin. Paris. 1730. Tom. III. p. 1—67. Libri quinque, quibus impii Eunomii apologeticus evertitur. Ibid. Tom I. Paris. 1721. p. 207—322.
- 18) Homiliae novem in Hexaemeron, ibid. Tom. I. p. 1—86; Homiliae 15 in Psalmos ibid. p. 90—204; Homiliae 24 in Tom. II. Paris. 1722. p. 1—197. Sermones 24 de moribus (per Symeonem Metaphrasten collecti) in Tom. III. p. 469—587.
- 19) Constitutiones monasticae in Tom. II. p. 533—82.

griechischen Klöstern befolgt wird 20), sowie Reformator der Liturgie, die nach ihm die Liturgie des h. Basilius genannt wird. Ueberdieß sind seine Briefe ein treuer Spiegel seiner selbst und seiner vielbewegten Zeit 21).

Eben so mahr als schön hat in neuester Zeit den h. Basilius, den die morgenländische wie abendländische Kirche als Rirchenlehrer verehrt. Friedrich Böhringer geschildert (die Kirche Chrifti und ihre Zeugen. 1. Bandes 2. Abtheilung. Zürich 1842); eine bessere Ausgabe der Werke des Basilius mit lateinischer Uebersetzung des griechischen Textes und mit Noten veranstalteten die gelehrten Jesuiten Fronton le Duc und Morel. (Paris 1618, 2 Bde. Fol. - 1638, 3 Bde. Fol.) Der gelehrte Dominicaner François Combesis machte darauf treffliche Collationen und Berbefferunge= norschläge bekannt in seinem Werke: Basilius M. ex integro recensitus, textus fide optimorum codicum ubique castigatus, auctus, illustratus. Paris. 1679. 2. Tom. 8. Nach diesen Vorarbeiten erschien die beste fritische Ausgabe aller Schriften des h. Bafilius durch den gelehrten Fleiß des Mauriners Don Julian Garnier in herrlicher Ausstattung unter dem Titel: S. Patris nostri Basilii, Caesareae Cappadociae archiepiscopi opera omnia quae extant, vel quae ejus nomine circumferuntur ad ms. codices Gallicanos, Vaticanos, Florentinos et Anglicos, nec non ad antiquiores editiones castigata, multis aucta, nova interpretatione, criticis praefationibus, variis lectionibus illustrata, nova a S. Doctoris vita et copiosissimis indicibus locupletata, I. Tom. Paris. 1721. Fol., II. Tom. Paris. 1722. Fol. Die Bollendung des dritten Bandes (Tom. III. Paris 1730. Fol.) besorgte nach dem Tode Garniers Dom Maran; er überarbeitete die llebersetzung der Briefe, trug viele Verbesserungen des griechischen Textes der ersten zwei Bände nach und bereicherte das Werf mit den nöthigen Registern.

<sup>20)</sup> Kalenderium Ordinis S. Basilii. Authore D. Petro Menniti. Velitris 1695. Constitutiones Monachorum Ordinis S. Basilii Congregationis Italicae. Romae 1598. Freiburg. Rirchenl. I. Br. S. 650 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Epistolae 291 genuinae usque ad a. 378 (Tom, III. p. 69-430), epistolae nulla temporis nota signatae, cum pluribus dubiis, et spuriis nonnullis 292 usque 365 in Tom. III. p. 431-467.

## III.

# Der Geist des heiligen Augustinus

in seinen Briefen.

Diese Abhandlung erschien in der Tübinger "Theologischen Quartalsschrift" 1848, 4. Heft, und 1849 1. und 3. Heft. Da ich dort die Stellen aus den Briefen des h. Augustinus meistens nur in Uebersetzung gegeben hatte, habe ich hier im Interesse eines gelehrten Gebrauches den Originalstert beigesügt.

# Ginseifung.

Wie der unversöhnliche geistige Gegensatz, in welchem der heidnische Bater und die christliche Mutter des Augustinus zu einander standen, auf diesen ihren Sohn Aurelius verpflanzt wurde, und wie um den Besitz desselben Heidenthum und Christenthum einen langen harten Kampf stritten, bis endlich das Licht über die Finsterniß den vollendetsten Sieg gewann, — dies hat Aurelius Augustinus in seinen "Bekenntnissen" ebenso erbaulich als wahr geschildert. Wie aber in Folge dieses Sieges Christus in dem Geiste des Augustinus immer vollkommnere Gestalt gewonnen und denselben ganz und gar durchdrungen und beherrscht hat, — das hat wieder Augustinus selbst am Treuesten und Anschaulichsten geschildert in seinen Briefen 1).

Wenn Briefe überhaupt ein Spiegel sind, aus welchem uns das Bild einer geistigen Persönlichkeit entgegentritt, so sind dies in ausgezeichneter Weise besonders die Briefe des h. Augustinus, denn in ihnen hat sich der Geist des großen Kirchenlehrers in all' seiner christlichen Schöne und Ershabenheit mit ungeschminkter natürlicher Wahrheit abgeprägt <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Sie bilden, 270 an der Zahl (unter denen freilich mehrere an Augustinus gesschriebene), den II. Tom. der sämmtlichen Werke Augustins nach der Ausgabe der gelehrten Benedictiner von St. Maur. Uns liegt die editio Veneta 1729 vor, nach welcher wir citiren.

<sup>2) &</sup>quot;Ut oculi aliis corporis sensibus praestant, ita illustrium virorum epistolae ceteris eorum scriptis passim antecellunt. In iis enim tanquam in gemino oculorum speculo emicant personae dotes, affectus, virtutes et vitia; sic ut nemo magis ea exprimere possit, nemo alibi melius quam in epistolis intueri. Id si de cujusquam alius, certe de Augustini litteris constat, in quibus sanctissimi doctoris genius, eloquentia citra fucum, prudentia, zelus, animi constantia, veritatis ac pietatis studium, humanitas, modestia, aliaeque virtutes resplendent." Praefatio Maurin.

Augustinus war ein ungemein fleißiger Briefschreiber. Er schrieb an Personen der verschiedensten Stände: Geistliche und Laien, Gelehrte und Ungelehrte, Männer und Frauen, Katholisen, Schismatiser und Heiden, — stets verständlich und im Geiste der Liebe. Denn wer nur von Augustinus gehört hatte, der wendete sich an ihn und bestürmte ihn mit Bitten um Beantwortung von Fragen oder um sein Urtheil über Schriften und Abshandlungen, die man ihm zuschieckte. Und Augustinus blieb Niemandem eine Antwort schuldig, ob er auch von Arbeiten und Geschäften umringt und belagert war 3). Selbst Krankheit hielt ihn von dieser Liebespslicht nicht ab 4), und nur unaufschiebare Amtsgeschäfte waren ihm ein Grund, mit welchem er das Verspäten einer Antwort entschuldigen zu können glaubte 5). Viele seiner Briese sind von bedeutendem Umfange und mehrere von solcher Ausbehnung, daß sie Bücher genannt zu werden verdienen 6).

Sind diese Briefe natürlicher Weise eine reichhaltige Quelle der Kirchensgeschichte im Zeitalter des Augustinus 7), so erschließen dieselben doch noch

- 3) Er selbst schreibt an Hieronymus: "Quamquam nos negotiorum alienorum, eorumque saecularium, curis circumstemur ingentibus." Ep. 40. pag. 84. Und an Januarius: "in mediis acervis occupationum mearum" und "nimis ignoras occupationes meas." Ep. 55. p. 128 u. 143. Und an Bictorianus: "Haec epistola pro tuo desiderio brevis, pro meis tamen occupationibus multum prolixa." Ep. 311. p. 324. Augustinus nennt (ep. 153 p. 524) einen vielbeschästigten Mann einen "negotiosissimum virum." Ein solcher negotiosissimus war Er. In 187. Br. p. 678 spricht er von sich als "occupatissimo aliarumque curarum molibus vallato et obstricto."
- <sup>4</sup>) Dies zeigt der 38. Br. an Bischof Prosuturus, den A. schrieb, da er so sehr an Hämorrhoiden sitt, daß er weder geben, steben, noch sitzen konnte: "Secundum spiritum, quantum Domino placet, atque vires ipse praebere dignatur, recte sumus: corpore autem ego in lecto sum. Nec ambulare enim, nec stare, nec sedere possum, rhagadis vel exochadis dolore et tumore." p. 82.
- 5) So an den Staatsbeamten Celer: "Quoniam visitandarum ecclesiarum ad meam pertinentium curam necessitate profectus sum, non per me ipse debitum continuo reddere potui." Ep. 56. p. 144.
- 6) 3. B. der 54. u. 55. Brief, welche A. selbst überschrieben hat: "Ad inquisitiones Januarii libri duo." Ebenso der 82. und 166. Br. an Hieronymus, welcher selbst an A. schreibt: "Tres simul epistolas, imo libellos breves tuae dignationis accepi." Ep. 75. p. 168.
- 7) Sed illud insuper A. epistolis dignitatem addit, quod cum sanctissimus Pontifex gravissimis Ecclesiae negotiis fuerit occupatus, epistolarum ejus collectio non tantum ipsius privatam, sed et totam fere ecclesiasticam illius temporis historiam complectatur. Unde si quis Donatistarum et Pelagianorum, quae duae haereses Ecclesiam per id tempus maxime infestarunt, res gestas studiose indagare ac plene intelligere cupit, A. epistolas legat ac sedulo revolvat. Praef. Maur.

weit tiefer und vollständiger das innere Leben des großen Geistes, auf den die kirchliche Welt seiner und aller folgenden Zeit mit Verehrung und Beswunderung blickte und zu dem sie als Leitstern hinaufsehen wird, so lange die Kirche hienieden waltet. — Der Geist aber, welcher den wiedergebornen Augustinus trieb, war der Geist des Herrn, der Geist der Kirche, der Geist des Glaubens und der Liebe. "Justus ex side vivit;" dies Wort des Apostels fand wie an allen Heiligen, so auch an Augustinus seine herrliche Bewährung. Wir schildern demnach den h. Augustinus zuerst nach seinem Glauben, dann nach seiner Liebe, und zeigen zum Schlusse, wie diese beiden Grundselemente des christlichen Geistes in dem Bisch of e Augustinus walteten.

### Erfter Artikel.

## Der Glanbe des h. Angustinus.

Der Glaube des h. Augustinus war kein anderer, als der Glaube der Kirche. Die Kirche, aufgerichtet vom Herrn als die Säule und Grundveste der Wahrheit, galt ihm nicht nur als Erkenntnißquelle aller christlichen Wahrheit, sondern auch als der letzte Grund derselben. Denjenigen, der nach der Quelle fragt, aus welcher man die vollständige Erkenntniß der von Christus geoffenbarten Wahrheit schöpfen könne, weiset A. an die Kirche. Auf die Frage aber, warum diese oder jene Lehre als Lehre Christi anzunehmen sei, ist die entscheidende letzte Antwort desselben: weil die Kirche sie als solche zu glauben vorstellet. Diese Ueberzeugung A. tritt recht deutlich aus jenen Stellen seiner Briefe hervor, welche über das Verhältniß der h. Schrift zur Kirche sprechen. Die h. Schrift verehrt er als ein sirchliches Buch, dessen Autorität in jeder Beziehung auf dem Ansehen der Kirche ruhe und das blos nach der kirchlichen Glaubensregel ausgelegt werden dürfe so.

<sup>5)</sup> Im 102. Br. erklärt A. die Geschichte des Propheten Jonas. Zum Schlusse bemerkt er, es stehe Jedem frei, das was die Schrift verhüllt von dem Propheten sage, auch anders, als von ihm geschehen, auszulegen, wenn es nur der sirch-lichen Glaubensregel gemäß sei. Der Umstand aber, daß Jonas drei Tage im Banche des Fisches gewesen sei, dürse nicht anders verstanden werden, als der unsehlbare Lehrer im Evangesium sethst erklärt habe. "Liceat sane cuilibet quamlibet aliter, dum tamen secundum regulam sidei, cetera omnia quae de Jona propheta mysteriis operta sunt, aperire. Illud plane, quod in ventre ceti triduo suit, sas non est aliter intelligere, quam ab ipso coelesti magistro in evangelio commemoravimus revelatum." p. 287. So bemerkt er auch (ep. 147. p. 487) über seine Anslegung der Stelle Eph. 3, 18, daß sie wohl der

Der Kirche kommt aber dieses die h. Schrift überragende Ansehen kraft des h. Geistes zu, der ihr gesammtes Leben im Glauben schaffet und erhält. Wenn darum im Leben der Kirche sich Etwas gestaltet, was selbst gegen den Buchstaben der Schrift anstoßt, so ist Solches dennoch, weil gebildet unter Sinwirkung des h. Geistes, als etwas wahrhaft Christliches zu erstennen <sup>9</sup>). Was also als Lebensact der ganzen Kirche erscheint, sei es Lehre oder h. Sitte, das ist zurückzusühren auf Den, der durch den h. Geist das gesammte Leben der Kirche leitet und regelt, es sinde sich ausgesprochen in der Schrift oder nicht <sup>10</sup>).

So oft daher A. über dogmatische und ethische Wahrheiten spricht und dieselben begründet, kommt er stets auf den Glauben der Kirche als den letzten und entscheidenden Grund für die Wahrheit jener Lehren zurück. Wenn er z. B. die Nothwendigkeit der Kindertaufe darthun will, so gibt er allen dafür aufgestellten Eründen die rechte Besiegelung, die wahre Schluß- und Beweiskraft durch Hinweisung auf den Glauben der Kirche, welcher sich in ihrem Leben deutlich und vielfältig ausspreche 11).

firchlichen Glaubensregel nicht widerstreite, sollte er auch nicht den wahren Sinn des Apostels getroffen baben: "Sed sive hoe in illis apostolicis verbis etiam ille senserit evangelicus disputator, sive aliud aliquid fortasse congruentius, vides tamen etiam hoe, ni fallor, a regula fidei non abhorrere."

<sup>9)</sup> A. rechtfertigt den Gebrauch der Kirche, die b. Communion nüchtern zu empfangen, asso: "Liquido apparet, quando primum acceperunt discipuli corpus et sanguinem Domini, non eos accepisse jejunos. Numquid tamen propterea calumniandum est universae Ecclesiae, quod a jejunis semper accipitur? Et hoc enim placuit spiritui sancto, ut in honorem tanti sacramenti in os Christiani prius Dominicum corpus intraret, quam ceteri cibi; nam ideo per universum orbem mos iste servatur." Ep. 54. p. 126.

<sup>10)</sup> Un Januarius ichreibt U. ep. 54 p. 124: "Primo itaque tenere te volo, quod est hujus disputationis caput, Dominum nostrum J. Chr. leni jugo suo nos subdidisse et sarcinae levi: unde sacramentis numero paucissimis, observatione facillimis, significatione praestantissimis, societatem novi populi colligavit, sicuti est baptismus Trinitatis nomine consecratus, communicatio corporis et sanguinis ipsius, et si quid aliud in scripturis canonicis commendatur. . . . Illa autem quae non scripta, sed tradita custodimus, quae quidem toto terrarum orbe servantur, datur intelligi vel ab ipsis apostolis vel plenariis conciliis, quorum est in Ecclesia saluberrima auctoritas, commendata atque statuta retineri . . si quid tale occurrit quod servatur ab universa, quacunque se diffundit, Ecclesia."

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) "Quisquis dixerit, quod in Christo vivificabuntur etiam parvult, qui sine sacramenti ejus participatione de vita exeunt, hic profecto totam condemnat Ecclesiam, ubi propterea cum baptizandis parvulis festinatur et curritur, quia sine dubio creditur aliter eos in Christo vivificari omnino non posse. Qui

Will A. recht schlagend gegen die Pelagianer erweisen, daß in den neugebornen Kindern Sünde im eigentlichen Sinne dieses Wortes vorhanden sei, so beruft er sich auf den Taufritus der Kirche, in welchem die Kirche ihren Glauben bestimmt und deutlich ausspreche 12).

Seiner Ueberzeugung getreu, kraft deren ihm die h. Schrift das Buch war, welches von den ersten Lehrern und Borstehern der Kirche geschrieben ward unter Leitung desselben h. Geistes, welcher die Kirche immersort in alle Wahrheit führt und in derselben erhält, legte A. der Schrift so wenig ein von der sehrenden Kirche unabhängiges Ansehen bei, daß er vielmehr als eine ächt christliche Institution nur diesenige anzuerkennen bereit ist, die sich aus dem Zeugnisse der h. Schriften und der Uebereinstimmung der ganzen Kirche 13) als solche bewährt.

Folgerecht stellt er beswegen mit dem Ansehen der h. Schrift auf gleiche Linie die Beschlüsse des in Concilien versammelten tirchlichen Lehre körpers und das Leben der gesammten Kirche <sup>14</sup>). Was Lehre Christi und der Apostel sei, lehrt A., könne nur aus dem Glauben der Kirche sicher erkannt werden, also daß "derjenige, welcher den Glauben der Kirche nicht

autem non vivificatur in Christo, restat ut in ea condemnatione maneat, de qua dicit apostolus: Per unius delictum in omnes homines ad condemnationem. Cui delicto obnoxios parvulos nasci, omnis credit Ecclesia... Damnari enim animas, si sic de corpore exierint, et sancta scriptura et sancta testis est Ecclesia." Ep. 166. p. 592 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) "Circumstipantur enim et divinarum auctoritate lectionum et antiquitus tradito et retento firmo Ecclesiae ritu in baptismate parvulorum, ubi apertissime demonstrantur infantes, et cum exorcizantur et cum ei se per cos, a quibus gestantur, renuntiare respondent, a diaboli dominatione liberari . . Verumtamen secundum istam suam calliditatem non inveniunt quid ad hoc respondeant, quod exorcizantur et exsuffiantur infantes; hoc enim proculdubio fallaciter fit, si diabolus eis non dominatur. Si autem dominatur, et ideo non fallaciter exorcizantur et exsuffiantur, per quid dominatur nisi per peccatum princeps utique peccatorum? Proinde si jam erubescunt nec audent dicere haec in Ecclesia mendaciter geri, fateantur, quod perierat, etiam in parvulis quaeri." Ep. 194. p. 728 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) "Ex auctoritate divinarum scripturarum et universae Ecclesiae, quae toto orbe diffunditur, consensione." Ep. 55. p. 138.

<sup>&</sup>quot;Omnia itaque talia, quae neque sanctarum scripturarum auctoritatibus continentur, nec in conciliis episcoporum statuta inveniuntur, nec consuetudine universae Ecclesiae roborata sunt. sed pro diversorum locorum diversis moribus innumerabiliter variantur.. sine ulla dubitatione resecanda existimo." Ep. 55 p. 142.

hat, auch ein Fremdling ist in der Lehre Christi und der Apostel" <sup>15</sup>). Aus dieser lebendigen Quelle schöpfte A. seinen Glauben; an diesem untrügslichen Maßstabe prüfte er seine eigenen religiösen Ueberzeugungen, sowie die Glaubensansichten Anderer <sup>16</sup>).

Es ist eine ganz vertehrte kopstose Meinung der Häresie: der Glaube der katholischen Kirche, sowohl nach Inhalt als Form, schreibe sich großenstheils her von einzelnen Männern gewaltigen Geistes, deren Einfluß zu verschiedenen Zeiten Glauben bestimmend gewesen sei 17), unter diesen aber nehme Augustinus unstreitig den ersten Platz ein. Diese häretische Meinung ist von gleichem Berthe mit jener, die da behauptet: die Menschen seinen es, welche die Geschichte machen. So wie die Wahrheit hier nur in dem Satz liegt: "die ewige Vorsehung ist es, welche den Lauf der Begebenheiten lenket, die willigen Freiheitskräfte leitend, die widerstrebenden ziehend" 18); so verhält es sich auch dort: der Glaube der Kirche wird ganz und gar bestimmt vom h. Geiste, der sich hervorragender menschlicher Geisteskraft besdient, um durch dieselbe bald dieses, bald jenes Monnent des der Kirche einverleibten Glaubensschatzes in all' seinem Lichte hervortreten zu lassen, wie es das Bedürsniß der Kirche zu verschiedenen Zeiten erheischet.

Ein Mann von solch' eminenter Geistestraft, wie sie nicht leicht wieder in Jemandem mag gefunden werden, war der h. Augustinus. Diesen Mann hatte der Herr in seiner erbarmungsvollen Gnade aus den Finsternissen heidnischer Weltweisheit und manichäischer Irrthümer in sein wunderbares Licht und in das Reich seines Sohnes, die katholische Kirche, versetzt und ihn in dieser auf den Leuchter gestellt, damit er sei ein Hort des kirchlichen

<sup>15)</sup> Illud seio, quoniam quisquis hoc dieit (daß bei den Apostesn die von ihnen gethane Buße als Taufe gegolten habe) a regula sidei catholicae et a doctrina Christi et apostolorum prorsus alienus est." Ep. 265. p. 898.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) An Hieronymus schrieb er über die Meinung von der Neuschaffung der Seelen: "Unde illa de animarum novarum creatione sententia, si hane fidem fundatissimam (von der Erbsünde und den damit zusammenhängenden Dogmen) non oppugnat, sit et mea; si oppugnat, non sit et tua." Ep. 166. p. 593.

<sup>27)</sup> Schon die Pelagianer brachten zur Bertheidigung ihres Jrrthums, die Taufe der Kinder sei nicht absolut nothwendig, diese Beschuldigung gegen den h. Chprian vor, als datire sich nämlich die Kindertause erst vor ihm her. A. antwortet bieraus: "Beatus Cyprianus non aliquod decretum condens novum, sed Ecclesiae sidem sirmissimam servans, ad corrigendum eos qui putabant ante octavum diem nativitatis non esse parvulum baptizandum, non carnem, sed animam dixit non esse perdendam; et mox natum rite baptizari posse cum suis quibusdam coepiscopis censuit." Ep. 166. p. 593.

<sup>18)</sup> Görres über die Grundlage, Gliederung und Zeitenfolge der Beltgeschichte. Breslau 1830. S. 13.

Glaubens wider die Häresien seiner Zeit. Die tiese Wissenschaft dieses grossen Geistes nahm der h. Geist in seinen Tienst am Werte der Entwickelung und Fortsührung des Kirchenglaubens in den drei ersten Decennien des fünsten Jahrhunderts. Gegenüber den häretischen Irrthümern der Arianer, Donatisten und Pelagianer wurden die Dogmen der Kirche von A. so klar und wahr, so bestimmt und scharf dargestellt, die angesochtene kirchliche Lehre in ihrem innersten nothwendigen Verbande mit der gesammten christslichen Heilsanstalt in ihrem edeln Gehalte und ihrer rechten Währung so deutlich zur Anschauung gebracht, daß die so siegreich vertheidigte Wahrheit herrliche Siege feierte über die gegen sie ankämpfende Häresie.

Weil nun das Leben A. ganz und gar im Leben der Kirche aufging, so ward natürlich auch seine literarische Thätigseit allein bestimmt von dem, was der Kirche seiner Zeit Noth that und sie in ihrem innern und äußern Leben berührte. Die große Mehrzahl seiner Briefe sind darum dogmatischen Inhalts. Die Irrthümer der Arianer, Donatisten und Belagianer versetzten die Kirche in die Nothwendigteit, aus ihrem Lehrgehalte ganz besonders die Glaubenssätze von der Trinität, von dem Sohne Gottes und Seiner Menschwerdung, von der Erbsünde, dem freien Willen und der Gnade, sowie von der Kirche und ihren Heilsanstalten an's Licht treten zu lassen A. uns vor andern entgegentreten. Sein reich ausgestatteter, wissenschaftlich gebildeter, tiesdenfender Geist stellte diese Lehren in ein so wahres und helles Licht, daß die Kirche sie freudig als die ihrigen erfannte, und die Evidenz seiner Darsstellung auf den entgegenstehenden Irrthum vernichtend wirfte.

Die Darstellung dieser Lehren aus den Briefen des großen Gottessgelehrten wird dieses Urtheil am Besten rechtsertigen.

#### 1. Die Lehre von der Trinität

behandelt A. ziemlich ausführlich in mehreren Briefen (Ep. 11. 120. 169. 170. 232. 238. 239. 241.), am vollständigsten im 238. Briefe an den Arianer Pascentius, welcher kaiserlicher Comes war, und im 170. an den Arzt Maximus, an diesen geschrieben bald nach seinem Rücktritte vom Arianism zur Kirche. Nach dem Zeugnisse der Kirche "sollen wir mit frommer Ueberzeugung glauben — schreibt A. — an Sinen Gott, Bater und Sohn und h. Geist, so daß weder vom Sohne geglaubt werde, Er sei

Daß die Häresieen die Entwickelung der Kirchenkebre veranlassen, driicht A. also auß: Haereses adversus nomen Christi, sub velamento tamen nominis Christi, ad exercendam doctrinam sanctae religionis, sieut praenuntiatae sunt, pullulant." Ep. 137, p. 409.

derselbe, welcher der Bater ist, noch vom Bater, Er sei derselbe, welcher der Sohn ift, noch vom Bater und Sohne, Er fei berfelbe, welcher ber Beift Beider ift. Nichts denke man sich in dieser Dreieinigkeit geschieden durch Zeit oder Raum, sondern diese Drei find gleich und ewig und schlechthin Eine Natur" 20). - "Wenn dem Bater und Sohne und h. Geiste Unbetung gebührt und von uns erwiesen wird, so ist ohne Zweifel der herr unfer Gott, welchem wir allein durch Anbetung dienen follen, nicht allein der Bater, noch allein der Sohn, noch allein der h. Beift, fondern die Dreieinigkeit, Bater und Sohn und h. Geist, ift der alleinige Gine Gott; nicht als ob der Bater eben auch fei der Sohn, oder der h. Beist eben auch fei der Bater oder der Cohn. — Die Dreieinigkeit ift Giner und berfelben Natur und Wesenheit, nicht geringer in den Einzelnen als in Allen, nicht größer in Allen als in den Einzelnen, sondern fie ist eben so groß im Bater allein oder allein im Sohne, als im Bater und Sohne zugleich, und fie ift ebenso groß im h. Geiste allein, wie im Bater und Sohne und h. Geiste zugleich. Denn nicht hat der Bater, damit Er den Sohn aus Sich Selbst habe, Sich Selbst Etwas entzogen, sondern so hat Er aus Sich Sein zweites Ich gezeugt, daß Er ganz in Sich Selbst blieb, und ebenfo groß im Sohne ist wie Er allein. Dasselbe gilt vom h. Geiste. Und diese Alle (Drei) sind nicht Eins durch Vermischung noch Drei durch Trennung, sondern da sie Eins sind, sind sie Drei, und da sie Drei sind, sind sie Eins" 21).

Proinde in unum Deum Patrem et Filium et Spiritum sanctum firma pictate credamus, ita ut nec Filius credatur esse qui Pater est, nec Pater qui Filius est, nec Pater nec Filius qui utriusque Spiritus est. Nihil putetur in hac Trinitate temporibus locisve distare, sed hace tria acqualia esse et coacterna, et omnino esse una natura. Ep. 169. n. 5. p. 604.

<sup>21)</sup> Si Patri et Filio et Spiritui sancto largeia debetur et exhibetur a nobis . . procul dubio Dominus Deus noster, cui soli per λατρειαν servire debemus. non est Pater solus, nec Filius solus, nec solus Spiritus sanctus; sed ipsa Trinitas unus Deus solus, Pater et Filius et Spiritus sanctus: non ut Pater sit ipse qui Filius, vel Spiritus sanctus ipse sit aut Pater aut Filius. - Haec Trinitas unius est ejusdemque naturae atque substantiae; non minor in singulis, quam in omnibus, nec major in omnibus, quam in singulis; sed tanta in solo Patre vel in solo Filio, quanta in Patre simul et Filio, et tanta in solo Spiritu sancto, quanta simul in Patre et Filio et Spirito sancto. Neque enim Pater, ut haberet Filium de seipso, minuit seipsum; sed ita genuit de se alterum se, ut totus maneret in se, et esset in Filio tantus quantus et solus. Similiter et Spiritus sanctus integer de integro, non praecedit unde procedit, sed tantus cum illo quantus ex illo, nec minuit eum procedendo, nec auget haerendo. Et haec omnia nec confuse unum sunt, nec disjuncte tria sunt; sed cum sint unum, tria sunt, et cum sint tria, unum sunt. Ep. 170. n. 3. 5. p. 609.

— "Ich glaube an den Bater und Sohn und h. Geist, nenne aber weder den Sohn Bater, noch den Bater Sohn, noch den h. Geist Bater oder Sohn, und doch nenne ich den Bater Gott, und den Sohn Gott und den h. Geist Gott, Der allein ewig und unsterblich ist traft Sciner eigenen Wesenheit" (Ep. 139. p. 864) <sup>22</sup>). — So klar, bestimmt und scharf exponirte A. den Begriff, welchen der Kirchenglaube mit der "Trinität" verband: Ein Gott nach Natur und Wesenheit in drei von Einander verschiedenen Personen.

Doch ift mit diesen Bestimmungen noch keineswegs der reiche Gehalt des firchlichen Begriffes von der Trinität erschöpfet. Biele, felbst nicht ungebildete, Glieder der Kirche waren der Meinung, die Kirche spreche von drei Personen in Gott bloß aus Anbetracht des Verhältnisses, in welchem die Gottheit zu der Creatur stehe, oder in Anbetracht der verschiedenen gott= lichen Wirtungsweisen, so daß Gott der Bater Schöpfer, der Sohn Erlöser und der h. Beist Heiligmacher sei. Daß diese Vorstellung, vermöge welcher die Trinitas bloß ein transeuntes Berhältniß der Gottheit zur Creatur bezeichnen würde, dem Kirchenglauben zuwiderlaufe, spricht A. in einem Briefe an den Bischof Evodius also aus: "Man darf nicht glauben, vom Bater sei diese, vom Sohne eine andere, und vom h. Geiste wieder eine andere Creatur geschaffen worden, sondern Alles und Jedes, was geschaffen ist und geschaffen wird, besteht durch die schaffende Trinität; noch auch darf man glauben, es werde Jemand erlöset vom Vater ohne Sohn und h. Beist ober vom Sohne ohne Vater und h. Geift, oder vom h. Geiste ohne Vater und Sohn, sondern vom Bater und Sohne und h. Beiste, bem Einen mahren, wahrhaft unsterblichen, d. i. in jeder Hinsicht unveränderlichen alleinigen Gotte. Vieles wird zwar in der Schrift ausschließend von den Einzelnen gesagt, aber um anzudeuten, daß, obgleich die Drei-Einigkeit untrennbar ist, sie doch Drei-Einigkeit sei" 23).

<sup>22)</sup> An Consentius schreibt er: "Nunc vero tene inconcussa fide, Patrem et Filium et Spiritum s. esse Trinitatem et tamen unum Deum, non quod sit eorum communis quasi quarta divinitas, sed quod sit ipsa ineffabiliter inseparabilis Trinitas"..."Agnoscis autem in fide catholica, quoniam hoc est verum, hoc est confirmatum, quod Pater et Filius et Spiritus s., ideo cum sit Trinitas, unus est Deus; quia inseparabiliter sunt unius ejusdemque substanstiae vel (si hoc melius dicitur) essentiae." Ep. 120. p. 351. 353.

Non (putetur) a Patre aliam, et a Filio aliam, et a Spiritu sancto aliam conditam esse creaturam, sed omnia et singula, quae creata sunt vel creantur, Trinitate creante subsistere; nec quemquam liberari a Patre sine Filio et Spiritu sancto, aut a Filio sine Patre et Spiritu sancto, aut a Spiritu sancto sine Patre et Filio, sed a Patre et Filio et Spiritu sancto, uno, vero vereque immortali, id est omni modo incommutabili solo Deo. Multa autem etiam separatim in Scripturis de singulis dici, ut insinuetur, quamvis inseparabilis

Nach dem Glauben der Kirche ist also in der Trinität nicht ein transeuntes Berhältniß Gottes zur Creatur ausgesprochen, sondern ein immanentes Berhältniß, ein Berhältniß Gottes zu Sich Selbst, fraft beffen Gott breiperfonlich ift. Es liegt im Begriffe einer rationalen Perfonlichfeit, baß sie sich bewußt sei des Unterschiedes von jedem andern Subjecte gleiches Wesens bei dem Bewußtsein der Identität des Wesens mit dem von sich unterschiedenen Subjecte. Sonach bezeichnen also die drei Personen in der Trinität das Berhaltniß, in welchem die Drei ju Ginander stehen. U. fpricht dies klar und bündig folgender Weise aus: "Veute, welche weniger darauf merfen, wefhalb Etwas ausgefagt werde, meinen, das feien Bezeichnungen der Ratur und Wesenheit, was doch nur ausgesprochen ist, um das Ver= hältniß ber Personen zu Ginander zu bezeichnen. Unser Glaube aber ift der, dag wir glauben und befennen Rater und Sohn und h. Beift ben Ginen Gott; wir heißen aber nicht Denjenigen, welcher der Sohn ift, Bater, noch nennen wir Den, welcher der Bater ist, Sohn, noch auch Den, welcher der Geist des Baters und Sohnes ist, Bater oder Sohn. Denn durch diefe Ramen wird das Berhältniß bezeichnet, in welchem fie zu Ginander fteben, nicht aber das Wefen, nach welchem fie Eins sind. Denn wenn ein Bater genannt wird, so wird er also genannt wegen ber Beziehung zu einem Sohne, und ein Sohn nur feines Berhältniffes wegen zu einem Later, und Geist nach dem Bezuge zu Einem, von dem er ausgeht . . . Auf gang eigenthümliche Weise heißt es: heiliger Beist; fraft bes Berhältniffes jum Bater und Sohne ift er ihr h. Beift. Denn ber Wesenheit nach ist auch der Bater Geist und der Sohn und selbst der h. Geift; und doch find nicht drei Geifter, sondern Ein Geift, sowie nicht drei Götter, sondern ein Gott 24)."

Trinitas, tamen Trinitas. Ep. 169. n. 5. p. 604 s. Jede Borftellung eines getrennten und geschiedenen Wirkens ist asso fern zu balten vom Begriffe der Trinität, wie A. dies auch anderwärts ausspricht: "Trinitas catholica side ita inseparabilis commendatur et creditur ut quidquid ab ea sit, simul sieri si existimandum et a Patre et a Filio et a Spiritu s. Nec quidquam Patrem sacere, quod non et Filius et Spiritus s., nec quidquam Spiritum s. quod non et Pater et Filius, nec quidquam Filium, quod non et Pater et Spiritus s. saciat." Ep. 11, p. 14.

Homines autem minus intelligentes, quid propter quid dicatur... quae dicta sunt ut ad se invicem personae referantur, volunt nomina esse naturae atque substantiae. Fides autem nostra est, Patrem et Filium et Spiritum sanctum onum Deum crecere et confiteri; nec tamen eum, qui Filius est, Patrem dicere, nec eum, qui Pater est Filium, nec eum, qui Spiritus Patris et Filii est, aut Patrem aut Filium nuncupare. His enim appellationibus hoc significatur, quo ad se invicem referuntur, non ipsa substantia, qua unum sunt. Nam et Pater

Das Berhältniß aber, in welchem die drei göttlichen Personen ju Einander stehen, bezeichnete U. bem Kirchenglauben gemäß also: ber Bater ift von Ewigfeit aus Sich Selbst, der Sohn ist von Ewigkeit bom Bater gezeugt, der h. Beist geht von Ewigkeit vom Bater und Sohne aus. Gegen die Arianer spricht er sich hierüber alfo aus: "Darin irren fie ebenfalls, wenn fie fagen, der Sohn fei defhalb anderer Natur und verschiedenen Wesens, weil der Bater Gott ist nicht von einem andern Gotte, der Sohn aber zwar Gett ift, aber von Gott dem Bater; denn hiedurch wird ja nicht das Wesen angezeigt, sondern der Ursprung, das ift, nicht mas Jeder sei, sondern moher ein Jeder sei oder nicht fei. Denn nicht deghalb find Abel und Abam Giner Ratur und Gines Wesens gewesen, weil Jener Mensch war von diesem Menschen, Dieser von Reinem. Wenn man also nach ber Natur Beider frägt, so war Abel Mensch, Abam Mensch; frägt man aber nach dem Ursprung, so ist es der erste Mensch, aus welchem der Abel, kein Mensch, aus welchem Adam. So ist es auch bei Gott dem Bater und Gott dem Sohne; frägt man nach der Natur Beider, so sind Beide Gott und der Gine nicht mehr Gott als der Andere; frägt man aber nach dem Ursprunge, so ist es Gott der Bater, aus welchem Gott der Sohn, es gibt aber keinen Gott, aus welchem der Bater ist 25)."

cum dicitur, nonnisi alicujus Filii dicitur, et Filius nonnisi alicujus Patris intelligitur, et Spiritus secundum id quod ad aliquid refertur, Spirantis alicujus est . . . . Proprio autem modo quodam dicitur Spiritus sanctus, secundum quod refertur ad Patrem et Filium, quod eorum Spiritus sanctus sit. Nam secundum substantiam . . et Pater spiritus est, et Filius et ipse Spiritus sanctus, nec tamen tres spiritus, sed unus Spiritus, sicut non tres dii, sed unus Deus. Ep. 238. n. 14. 15. p. 857 s. An einem andern Orte sagt Augustin: "Wer sieht nicht, daß diese Wörter (B. S. u. h. G.) an sich nicht die Naturen anzeigen, sondern die persönlichen Beziehungen des Einen zum Andern bezeichnen? Quis enim non videat, ista vocabula non in se ipsis demonstrare naturas, sed alterius ad alterum significare personas." Ep. 170. p. 610.

Tale est etiam illud, quod simili loquuntur errore, ideo Filium alterius esse naturae diversaeque substantiae, quia Pater Deus non est de altero Deo, Filius autem Deus est quidem, sed de Patre Deo; et hic enim non indicatur substantia, sed origo, id est non quid sit, sed unde sit quisque vel non sit. Neque enim Abel et Adam ideo non unius naturae atque substantiae fuerunt, quia iste fuit homo de homine illo, ille de nullo. Si ergo utriusque natura quaeritur, homo Abel, homo Adam; si autem origo, primus homo ex quo Abel, nullus homo ex quo Adam. Ita in Deo Patre et Deo Filio, si utriusque natura quaeratur, uterque Deus, nec magis alter altero Deus; si autem origo, Pater est Deus de quo Filius Deus; de quo autem Pater, nullus est Deus. Ep. 170. n. 7. p. 610.

Die Zeugung des Sohnes von Emigfeit aus bem Bater ist das Berhältniß, welches zwischen der ersten und zweiten göttlichen Berson obwaltet, und A. hat dieß Verhältniß so bestimmt dargestellt, daß seine Auseinandersetzung nichts zu wünschen übrig läßt. Er bedient sich bei Erorterung desselben stets der Wörter, welche die Kirche für immer gewählt und sanctionirt hat als Träger der Borftellung, die sie von dem zwischen Bater und Sohne bestehenden Berhältnisse hat. Die dogmatische Terminologie des A. ift auch hier wie überall streng firchlich; darum treffen wir blok die Wörter gignere und generare, wenn er von der Zeugung des Sohnes aus dem Bater spricht. Un den Urzt Maximus schreibt er über diesen Punkt des Kirchenglaubens: "Nicht so aber ist der Eingeborne Sohn aus Gott bem Bater, wie aus ihm die ganze Schöpfung ift, die er aus nichts geschaffen hat. Diesen nämlich hat er aus seinem Wejen gezeugt: nicht hat er ihn aus nichts gemacht, auch hat er ihn nicht in der Zeit gezeugt, durch den er alle Zeiten hervorgebracht. Denn wie die Flamme nicht früher ist als das Licht, welches sie erzeugt, so ist der Bater niemals ohne den Sohn gewesen . . Und defhalb hat Gott nicht, wie er im Anfange Simmel und Erde gemacht hat, so im Anfange auch das Wort gemacht, sondern im Anfange war das Wort 26)." Und im fernern Berlaufe feiner Rede fommt er noch einmal auf diesen Gegenstand zuruck und drückt sich über denfelben also aus: "Deghalb schreibt der Sohn Alles, mas er hat und was er vermag, nicht sich, sondern dem Bater zu, weil er nicht von sich selbst ist, sondern vom Bater. Er ist zwar dem Bater gleich, aber auch dieß hat er vom Bater erhalten; doch hat er dieß Gleichsein nicht so erhalten, als wenn er ihm früher ungleich gewesen ware, sondern er ift gleich geboren: wie immer geboren, so immer gleich. Nicht also sich ungleich hat er ihn gezeugt und dem schon Gebornen die Gleichheit hinzugegeben, sondern er hat sie durch die Zeugung gegeben, weil er ihn sich gleich, nicht ungleich gezeugt hat. Defihalb ift es ihm nicht ein Raub gewesen, in der Gestalt Gottes Gott gleich zu sein, fondern Natur; weil er dieß im Geborenwerden ergriffen, nicht aber hochmüthig sich angemaßt hat 27)."

Non enim sic ex Deo Patre Unigenitus Filius, quemadmodum ex illo es universa creatura, quam ex nihilo creavit. Hunc quippe de sua substantia genuit non ex nihilo fecit: nec eum ex tempore genuit, per quem cuncta tempora condidit. Quoniam sicut flamma splendorem, quam gignit, tempore non praecedit, ita Pater numquam sine Filio fuit . . . Et ideo non sicut in principio fecit Deus coelum et terram, ita in principio fecit Verbum; sed in principio erat Verbum. Ep. 170. n. 4. p. 609.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Sed ideo totum quod habet, quod potest, non tribuit (Filius) sibi, sed Patri quia non est a seipso, sed a Patre. Aequalis est enim Patri: sed hoc quo-

In diesen Stellen spricht A. zugleich den Glauben der Kirche aus : Der Sohn fei gleiches Wefens mit bem Bater. Der entgegengesetzte, die ganze driftliche Seilsanstalt untergrabende Brrthum murde von ben auch zur Zeit des h. Augustinus noch ziemlich zahlreichen Unhängern des Arianism immer noch hartnäckig festgehalten. Die Bertheidiger des firchlichen Glaubens sahen sich den Arianern gegenüber in die Nothwendigkeit versetzt, die Grunde für die firchliche Wahrheit aus der h. Schrift zu ent= lehnen, weil, obschon die Arianer das Ansehen der Kirche verwarfen, sie bennoch die Autorität der Schrift anerkannten. Unser große Kirchenlehrer verfährt dem Arianer Pascentius gegenüber ebenso. Nachdem er diesem gezeigt hat, woher der Irrthum des Arianism entsprungen, nämlich daher, daß er das, was die Kirche von dem personlichen Berhältnisse des Sohnes zum Bater lehrt, auf die Natur und Wesenheit des Sohnes übertrage, oder baraus, daß der Sohn ein Underer als der Bater ift, irrthümlich folgere, er muffe auch anderer Natur als der Vater sein: beweiset A. aus vielen Stellen der Schrift, wie diese dem Sohne ebenso wie dem Bater göttliche Natur und den Namen "Gott" beilegen, um so den Glauben der Kirche an die Homousie des Sohnes mit dem Bater zu rechtfertigen. Doch hiemit stellten sich die Arianer nicht zufrieden: sie verlangten wortklare ("Patentes volunt habere sententias" Ep. 238. p. 857.) Aussprüche der Schrift, man solle das zur fürzesten und strengsten Fassung ihres Glaubens gewählte Wort ouoxocos aus der Schrift aufzeigen 28). Hierauf konnte A. nichts

que accepit a Patre: nec sic accepit unde esset aequalis, quasi prius fuerit inaequalis, sed natus aequalis; sicut semper natus, ita semper aequalis. Non itaque inaequalem genuit, et aequalitatem jam nato addidit; sed gignendo eam dedit, quia aequalem, non imparem. genuit. Ideo in forma Dei aequalem esse Deo, non ei rapina fuerat, sed natura; quoniam id nascendo sumsit, non superbiendo praesumsit. Ep. 170. n. 8. p. 610. ef. Ep. 120. n. 13. p. 351.

Diese das Geständniß des Ueberwundenseins schlecht verdeckende Ausstucht gestrauchte auch Pascentius bei einer mündlichen Berhandlung mit den katholischen Bischösen zu Karthago, wie A. dem Pascentius dies vorhält: "Du sordertest ungestüm, daß wir dieses Bort (duosoeov) dir in der Schrift zeigen sollten, dann würdest du alsogleich mit uns communiciren. Es wurde von uns geantwortet: wir sprächen lateinisch und jenes Bort sei griechisch, es sei daher zuerst nach der Bedeutung des duosoeov zu sorschen und dann dürse erst verlangt werden, es solle in den h. Büchern nachgewiesen werden. Aber du, dieses Bort häusig wiederholend, dasselbe hämisch durchziehend und erinnernd, es sei in den Concisien unserer Bäter geschmiedet worden, bestandest heftig darauf, daß wir schlechterdings das Bort duosoeov selbst in der h. Schrift aufzeigen sollten. Bir machten zu wiederholten Malen gestend, unsere Sprache sei nicht die grieschische, deshalb müsse früher übersetzt und erklärt werden, was das sei duosoeov,

Wahreres erwiedern als: es sei nicht Liebe zur Wahrheit, sondern hartnäckige Streitsucht, welche diese Forderung ausspreche. Daß aber die Sache, um welche es sich handle, nämlich die gleiche Wefenheit des Sohnes mit dem Bater, auch in der Schrift wohl begründet angetroffen werde, zeigt A. befonders aus Joh. 10, 30: 3ch und der Vater find Gins. Ueber die Beweiskraft dieser Stelle äußert er sich also: "Das Einzige verlange ich unterdessen, daß du fleißig forschest, ob die h. Schrift an irgend einem Orte von verschiedenen Wesen (Substangen) fage: sie seien Gins, Wenn solch ein Ausspruch nicht gefunden wird, als nur von solchen Dingen, von welchen es ausgemacht ift, daß sie Eines und desselben Wesens seien, wo ist dann ein Grund, daß wir uns gegen den mahren und fatholischen Glauben auflehnen? Erst wenn du irgendwo dieses von verschiedenen Substanzen geschrieben finden wirft, werde ich mich nach andern Stellen umsehen muffen, aus denen ich zeige, daß der Bater und Sohn mit Recht ouosoios genannt wird. Solche, welche unsere Schriften nicht tennen, oder sich mit deren Erforschung feine besondere Mühe geben, aber dennoch glauben, der Sohn fei desselben Wesens und dem Vater gleich, pflegen zu denen, welche dieß nicht glauben wollen, obichon fie glauben, Gott Bater habe einen Eingebornen Sohn, zu fagen: Wollte Gott nicht den Sohn sich gleich haben oder fonnte er dieß nicht? Wollte er dieß nicht, so ist er neidisch, konnte er es nicht, so ist er unmächtig: das Eine aber wie das Andere von Gott zu denken, ist gottesräuberisch. — Was sie hierauf erwidern könnten, wollen sie nicht höchst Ungereimtes und Thörichtes vorbringen, sehe ich wirklich nicht ein 29)

dann erst müsse nach demselben in den göttlichen Büchern geforscht werden und, sollte vielleicht das Wort selbst nicht vorkommen, so würde doch die Sache selbst gefunden werden. Denn was ist streitsüchtiger als über das Wort streiten, wo die Sache entschieden ist!" Ep. 238. p. 854.

Hoe unum peto interim ut diligenter exquiras, utrum alicubi divina Scriptura de diversis substantiis dixerit, quod unum sint. Si enim non invenitur dictum, nisi de iis rebu, quas constat esse unius ejusdemque substantiae, quid opus est ut rebellemus adversus veram et catholicam fidem? Si autem inveneris alicubi hoe scriptum etiam de diversis substantiis, tune aliud cogar inquirere, unde ostendam recte ôuoovocov dictum Patrem et Filium. Nam si illi qui scripturas nostras aut nesciunt, aut non laboriose scrutantur, et tamen Filium ejusdem substantiae et aequalem Patri credunt, dicant cis, qui hoc nolunt credere, cum tamen Deum Patrem Filium habere unigenitum credant: Noluit Deus habere aequalem Filium, an non potuit? si noluit, invidus est, si non potuit, infirmus est; utrumvis autem horum de Deo sentire sacrilegum est. Nescio utrum possint invenire quid dicant, si nolint res absurdissimas et stultissimas dicere. Ep. 238. n. 25. p. 861.

Daß die ewige Zeugung des Sohnes aus dem Bater wie das ganze Befen der Trinität ein dem Menschen unbegreifliches Beheimniß fei, bekennt der erleuchtete Kirchenlehrer mit demüthiger Unterwerfung unter die Autorität der Offenbarung. "Ift es vielleicht falsch — fagt er gegen Bascentius a. a. D. - daß die eurigen einmal gefagt haben, der Bater fei einmal ohne den Sohn gewesen, als ob das ewige Licht ohne den Glanz gewesen ware, den es hervorbringt? Was fagen wir hierauf? Wenn der Sohn Gottes aus dem Bater geboren wurde, so hat nun der Bater aufgehört zu zeugen; hat er aber aufgehört, so hat er angefangen, wenn er aber anges fangen hat zu zeugen, so ist er einmal ohne den Sohn gewesen! Aber er war niemals ohne den Sohn, weil sein Sohn seine Weisheit ist, welche der Glanz des ewigen Lebens ift. Also immer zeugt der Bater, immer wird der Sohn geboren. Doch muß man hier wieder fürchten, man fonne der Meinung von einer unvollendeten (imperfecta generatio) Zeugung sich hingeben, wenn wir nicht sagen: er ist geboren, sondern er wird geboren. Ich bitte dich, erkenne und beflage mit mir die Beschränktheit menschlicher Denkfraft und Sprache, und nehmen wir zusammen uns're Zuflucht zum Beifte Gottes, der durch den Propheten (3saia 53, 8) spricht: Wer will seine Zeugung mit Worten aussprechen? 30)."

Auch die Frage nach dem Verhältnisse, in welchem die dritte göttliche Person zu den beiden Ersten stehe, läßt A. nicht unberührt. Wir treffen in seinen Briefen auf sehr deutliche Aussprüche über diesen Fragepunkt, obwohl deren weniger sind, als über das Verhältniß des Sohnes zum Vater. A. fand sich weniger veranlaßt, dieß Moment des Kirchenglaubens zum Vorwurfe einer besondern und aussührlicheren Erörterung zu machen. Denn wenn auch die Arianer in Consequenz ihres, die Homousie des Sohnes läugnenden Irrthums ebenfalls die Gott-Wesenheit des h. Geistes in Abrede stellten 31),

An forte falsum est, hoc eos aliquando dixisse, quod fuerit aliquando Pater sine Filio, tamquam fuerit lux aeterna sine candore, quem genuit? Quid ergo dicimus? Si natus est Filius Dei de Patre, jam Pater destitit gignere, et si destitit, coepit; si autem coepit gignere, fuit aliquando sine Filio! Sed numquam fuit sine Filio, quia Filius ejus sapientia ejus est, quae candor est lucis aeternae. Ergo semper gignit Pater, et semper nascitur Filius. Hic rursus timendum est, ne putetur imperfecta generatio, si non dicimus natum esse, sed nasci. Compatere mecum obsecro, in his angustiis humanae cogitationis et linquae, et pariter confugiamus ad Spiritum Dei per prophetam dicentem: Generationem ejus quis enarrabit? Ep. 238. n. 24. p. 861.

<sup>31)</sup> Der consequente Eunomins übertrug zuerst den arianischen Grundirrthum vom Sohne auf den h. Geist in seiner "Apologie" vom J. 363. Siehe meine Kirchengeschichte II. §. 292.

so trat doch dieses häretische Element des Arianism als besonderer Irrthum erst im Macedonianism auf 32).

Der Macedonianismus fand aber in Ufrika keine besondere Stätte. Die Briefe des h. Augustinus tragen auch das Gepräge dieser obwaltenden Berhältnisse an sich, indem sie den Kirchenglauben in Bezug des h. Geistes zu der ersten und zweiten göttlichen Person nur beiläusig und sehr kurz berühren. Der Kirchenglaube setzt aber dies Verhältniß in ein Ausgehen des h. Geistes vom Bater und Sohne zugleich von Ewigkeit. Darum bedient sich A. überall, wo er von dem Bezuge des h. Geistes zu den andern Personen der Trinität spricht, des von der Kirche zur Bezeichnung dieses Verhältnisses gewählten Ausdruckes "procedere" 33). Dem Glauben der Kirche gemäß erkennt er als das Eine, untheilbare, zugleich wirkende Princip des h. Geistes den Bater und Sohn 34). Denn so oft er den h. Geist nennt, nennt er ihn stets den "heiligen Geist des Baters und bes Sohnes" und setzt ihn ausdrücklich in Beziehung zu Beiden 35).

<sup>32)</sup> A. übersah das macedonianische Element im Arianism so wenig wie den Macedonianism selbst und zeichnet (Ep. 220. p. 348) beide also: "Die Vernunft,
welche sich eingebildet hat, in der Trinität, welche Gott ist, sei der Sohn nicht
gleich ewig mit dem Vater, oder er sei anderer Substanz und in irgend einem
Stücke demselben unähnlich, und auf dieselbe Art sei der b. Geist mehr
untergeordnet (et eo modo inferiorem Spiritum s.); ingleichen jene Vernunst,
welche sich überredet hat, der Vater und der Sohn seien zwar Eines und desselben, der h. Geist aber eines anderen Wesens, ist, weil dem Frrthum anbeimgefallen, zu sliehen und zu verabscheuen."

<sup>33) &</sup>quot;Et Spiritus s. integer de integro, non praecedit unde procedit, sed tantus cum illo quantus ex illo, nec minuit eum procedendo, nec auget haerendo." Ep. 170. p 609. Nur ein Mal, wo A. das Brincip des h. Geistes in Bezug auf diesen activ ersaßt, gebraucht er das Wort spirare Ep 238. p. 857. "Spiritus secundum id, quod ad aliquid refertur, spirantis alicujus est, et spirans utique spiritum spirans est."

<sup>34)</sup> Wie das Lehrstück vom Ausgange des h. Geistes seine unter den Griechen ins Stocken gerathene Entwickelung in der sateinischen Kirche und besonders durch Augustinus gefunden, siehe meine Geschichte der Kirche II. §. 297. 298.

<sup>35) &</sup>quot;Spiritus s. refertur ad Patrem et Filium, quod eorum Spiritus s. sit." Ep. 238. p. 858. "Utriusque (Patris et Filii) Spiritus est." Ep. 169. p. 604. Ebenso Ep. 238. p. 860. "Patrem solum genuisse Filium, Filiumque solum a Patre genitum, Spiritum s. vero et Patris et Filii esse Spiritum." Ep. 120. p. 351. Ebenso Ep. 170. p. 609. Wir haben nicht nötbig, auf eine Stelle in demselben 170. Br. besondere Rücksicht zu nehmen, welche sautet: "Spiritus quoque sanctus non sieut creatura ex nihilo factus: sed sie a Patre Filioque procedit, ut nee a Filio nec a Patre sit factus." Die gelehrten Mauriner haben diese Stelle troß der Autorität einiger Manuscripte, in welchen das

#### 2. Die Sehre von der Menschwerdung des Sohnes Gottes und vom Ertofer

schließt sich von selbst unmittelbar an die Lehre von der Dreieinigkeit. Da Gott, beffen wesentliche Form die Trinität ift, Alles als der Dreieinige Bater, Sohn und h. Geist wirket, "so scheint daraus zu folgen" — fagt Augustinus - "daß die ganze Trinität den Menschen angenommen habe; benn wenn der Sohn denfelben angenommen hat, nicht aber auch der Bater und der h. Geist, so thun sie Etwas ohne Einander Warum wird also in unfern h. Geheimnissen dem Sohne vorzugsweise die Annahme des Menschen beigelegt? Dieß ist eine so inhaltsschwere und so schwierige Frage und einen so erhabenen Gegenstand betreffend, daß eine Meinung hierüber auszusprechen ebenso großen Schwierigfeiten unterliegt, als die Erhärtung derselben nur unsicher sein fann" 36). Er magt es aber doch anzudeuten, was er darüber denke. "Weil durch diese Annahme des Menschen das erzielt murde, daß uns in würdevollen und deutlichen Aussprüchen eine lebensregel und ein Vorbild der Gesetzerfüllung nahe gelegt würde, so wird dieß ganze Geschäft nicht ohne Grund dem Sohne beigelegt . . . Lehre ist also den Menschen nothwendig, durch welche sie unterrichtet, und Zucht, durch welche sie gebildet würden. Es mußte also früher eine Norm und Regel der Lehre und Bucht aufgestellt werden, welches eben durch jenen Dienst des angenommenen Menschen geschehen ift, der gerade dem Sohne übertragen ift (quod factum est per illam suscepti hominis dispensationem, quae proprie Filio tribuenda est), damit so durch den Sohn erfolgte die Erkenntniß des Baters selbst, ber da ist das einzige Princip, aus welchem Alles, und zugleich eine innere unbeschreibliche Lieblichkeit und Guge, in jener Erkenntniß zu bleiben und alles Sterbliche zu verachten, welches Gnadengeschent eigentlich vom h. Beiste fommt. Dowohl also Alles in höchster Gemeinschaft und Untrennbarkeit geschieht, so mußte dieß doch einzeln und getrennt unserer Schwäche wegen bergestellt werden, weil wir (durch den Abfall von Gott) aus der Einheit in die Vielerleiheit (qui ab unitate in varietatem lapsi simus) gefallen find. Denn niemand erhebt Jemanden auf feinen

Filioque fehlt, und anderer Codices, sowie Ausgaben, welche den ganzen zweiten Theil des Satzes weglaffen, doch in den Text aufnehmen zu müssen geglaubt. Sie haben hiemit nichts gethan, was sie aus innern Gründen hätten unterlassen sollen, denn der Satz ist ganz aus dem Glauben des b. Augustinus gestossen. Der 170. Brief ist um's Jahr 415 geschrieben; damals aber hatte A. die Lehre vom Ausgange des h. Geistes aus Vater und Sohn (de Patre et Filio procedit und simul ab utroque procedit) schon im 4. Buche de Trinitate auf das Gründlichste dargestellt. Siehe m. Gesch. d. Kirche II. §. 298.

<sup>36)</sup> Ep. 11. p. 14 und die folgenden Worte p. 15.

Standpunft, wenn er nicht ein wenig zu dem Standpunfte besselben herabsteigt." (Nemo enim quemquam erigit ad id in quo ipse est, nisi aliquantum ad id in quo est ille descendat.)

Die vollständige Entwickelung der Lehre vom Erlöser oder dem Mensch gewordenen Sohne Gottes, zu welcher der Apollinarism den Anstoß gegeben, lief in ihren Hauptmomenten unter den Orientalen erst dann ab, als unter ihnen der Restorianismus, Monophysitismus und Monotheletismus sich geltend zu machen suchten. Zu nicht geringer Bewunderung werden wir darum hingerissen, wenn wir diese Lehre von dem erleuchteten Geiste des h. Augustinus zwei volle Jahrzehnte vor dem Auftreten des Nestorius so vollständig und lichtvoll dargestellt sinden, als ob er den Irrlehren des Nestorius und Eutyches gegenüber die Lehre der Kirche vorzutragen untersnommen hätte <sup>37</sup>). — Mit der Kirche besennt er also: "Als die Fülle der

<sup>37)</sup> A. ichrieb den 137. Brief an Boluffanus und den 140. an Sonoratus um's 3. 412. In Diefen Briefen ift aber die Glaubenslehre von der Berjon des Erlofers in ihren Sauptpunkten ichon vollständig explicite vorgetragen. Wenn wir aber dem Geifte des A. Die Ehre und das Berdienst vindiciren, in der Christologie Allen vorangeleuchtet zu haben, so dürfen wir doch auch nicht verschweigen, daß ziemlich gleichzeitig auch ein anderer Beift des Abendlandes dieses Lehrstück in febr scharfer Faffung darftellt. Es ift dies der Jrrlehrer Pelagius (eine Abhangigfeit desfelben von Augustinus bezüglich Diefes Stückes mochte nicht leicht Jemand behaupten wollen), welcher in seinem im 3. 417 an den apostolijden Stubl gesendeten Blaubensbekenntniffe über die Berfon des Erlofers fic asso ausdrückt "Ipsum autem Dei Filium, qui absque initio aeternitatem cum Patre et Spiritu sancto possidet, dicimns in fine seculorum perfectum naturae nostrae hominem suscepisse ex Maria semper virgine, et Verbum carnem esse factum assumendo hominem, non permutando deitatem. Nec ut quidam sceleratissime opinantur, Spiritum s. dicimus fuisse pro semine, sed potentia ac virtute creatoris operatum. Sic autem confitemur in Christo unam Filii esse personam, ut dicamus duas esse perfectas atque integras substantias, id est, deitatis et humanitatis, quae ex anima continetur et corporc. Atque ut condemnamus Photinum, qui solum et nudum in Christo hominem confitetur. ita anathematizamus Apollinarem et ejus similes, qui dicunt. Dei Filium minus aliquid de humana suscepisse natura, et vel in carne vel in anima vel in sensu assumtum hominem his, propter quos assumptus est, fuisse dissimilem, quem absque sola peccati macula, quae naturalis non est, nobis confitemur conformem. Illorum quoque similiter execramur blasphemiam, qui novo sensu asserere conantur, a tempore susceptae carnis omnia, quae erant deitatis, in hominem demigrasse et rursum quae erant humanitatis, in Deum esse transfusa, ut, quod nulla unquam haeresis dicere ausa est, videatur hae confusione utraque natura exinanita, substantia deitatis scilicet et humanitatis, et a proprio statu in aliud esse mutata: qui tam Deum imperfectum in Filio quam hominem confitentur, ut nec Deum verum nec hominem tenere credantur. Nos autem

Zeit erschienen war, sandte Cott seinen Sohn, geboren aus einem Weibe. Damit du aber erkennest, welchen Sohn er gesandt habe und aus dem Weibe

dicimus, susceptum ita a Filio Dei passibile nostrum, ut deitas impassibilis permaneret. Passus est enim Dei Filius non putative, sed vere omnia, quae scriptura testatur, id est, esuriem, sitim, lassitudinem, dolorem, mortem et cetera hujusmodi; secundum illud passus est, quod pati poterat, id est, non secundum illam substantiam, quae assumsit, sed secundum illam quae assumta est. Ipse enim Dei Filius secundum suam deitatem impassibilis est ut Pater, incomprehensibilis ut Pater, invisibilis ut Pater, inconvertibilis ut Pater; et quamvis propria persona Filii, id est, Dei Verbum, suscepit passibilem hominem, ita tamen ejus habitatione secundum suam substantiam deitas Verbi nihil passa est, ut tota trinitas, quam impassibilem confiteri necesse est. Mortuus est ergo Dei Filius secundum scripturas juxta illud, quod mori poterat, resurrexit tertia die, ascendit in coelum, sedet ad dexteram Dei Patris, manente ea natura carnis, in qua natus et passus est, in qua etiam resurrexit; non enim exinanita est humanitatis substantia, sed glorificata et in aeternum cum deitate mansura," Bibliothet der Symbole von Dr. Sahn. Brestan 1842, 3. 195 f. Wefentlich eben jo das dem Julian von Eclanum zugeschriebene Glaubensbefenntniß, ebend. G. 201. - Das Glaubensbefenntniß des Belagius wurde in alterer Zeit mitunter dem hieronnmus und fogar Augustinus von minder kundigen Lesern und Abschreibern zugeeignet Auch die libri Caro line de cultu imaginum haben es l. III. c. 1. aufgenommen, und zwar als Befenntnig des rechtgläubigen Dieronnmus - nach dem Schlugworte, welches fautet: "Haec est catholicae traditionis fidei vera integritas, quam sincero corde credimus et fatemur et in hoc opere beati Hieronymi verbis expressam taxavimus." Dieser Verstoß der carolinischen Bücher scheint in neuester Zeit auch Gfrörer entgangen zu sein, welcher in seiner Abhandlung über Bjeudoifidor (Freiburger Zeitschr. für Theol. 27. Bd.) aus einer Stelle berfelben den Beweis führen will, daß im frankischen Reiche unter Carl d. Gr. der femipelagianische Lehrbegriff eingeführt worden sei. Gfrorer schreibt namlich a. a. D. 322: "Aus einer Urfunde, welche vom Dberhaupte des franfischen Reichs veröffentlicht und durch das abendländische Concil von Frankfurt 794 gebilligt worden ift, kann man den Beweis führen, daß die frankische Kirche unter Carl d. G. zum semipelagianischen Dogma schwor. Im 3. Abschnitte ber sogenannten carolinischen Bücher findet sich folgende Stelle: "Bir erkennen die Freiheit des menschlichen Willens an, so jedoch, daß wir zugleich fagen, der Mensch bedürfe stets der göttlichen Gnade; wir verdammen sowohl diejenigen, welche mit Mani lehren, der Mensch muffe sündigen, als die, welche mit Jovinian behaupten, der Mensch fonne nicht sundigen. Denn Beide heben die Freiheit des Willens auf. Wir glauben, daß es in des Menschen Macht ftehe, zu sündigen oder nicht zu sündigen, indem wir ftets die Freiheit des Willens festhalten." - Diese Stelle, welche die carolinischen Bücher dem Sierounmus zuschreiben, enthält die allereigensten Worte des Belagins (Sahn's Bibliothek der Enmbole, G. 198). Wie den carolinischen Büchern bezüglich der

geboren werden wollte, welch' großer Gott Der sei, welcher solche Riedriafeit für das Beil der Gläubigen auf sich zu nehmen sich würdigte, so merte auf das Evangelium: Im Unfange mar das Wort und das Wort war bei Gott und Gott mar das Wort: dief mar im Anfange bei Gott. Alles ift durch dasselbe gemacht worden und ohne dasselbe ist nichts gemacht worden. Diefer Gott alfo. das Wort Gottes, durch welches alle Dinge geschaffen wurden, ift jener Cohn Gottes ... Er nahm also einen Menschen an, welchen die Menschen sehen fonnten, damit sie geheilt durch den Glauben hernach sehen möchten, mas sie damals nicht sehen konnten. Damit aber der Mensch Christus trot dessen, daß er sichtbar erschien, auch als Gott im Glauben erkannt murde, damit ihm nicht etwa nur so viel Anerkenntniß werde, wie einem Menschen von der allerhöchsten Gnade und Weisheit: deshalb murde ein Mensch von Gott gesandt, dessen Name mar Johannes. Dieser fam zum Zeugniß, damit er Zeugniß gebe vom Lichte. Solch' ein großer Mensch mußte Zeugniß geben von Jenem, welcher nicht bloß Mensch, sondern auch Gott mar" 38).

Autorschaft dieses Bekenntnisses etwas Menschliches begegnet ist, so auch Gfrörer mit seiner Annahme von dem in dieser Stelle ausgesprochenen sem ipelagianischen Dogma. So gewiß das besprochene Bekenntniß dem Pelagius
angehört, so gewiß ist in der angezogenen Stelle desselben auch nicht eine Spur
von Semipelagianism zu entdecken; und so sehr das Frankfurter Concil diese
ganz orthodox klingende Stelle als Glaubenswort des h. Hieronhmus hinnahm,
so wenig hat es weder zum Pelagianism noch Semipelagianism geschworen.
Ebenso wenig sind die vier Artikel der Spnode von Chiersen "dem semipelagianischen Lehrbegriff gemäß" (wie Gfrörer a. a. D. S. 284 meint);
vielmehr sind sie als im Einklang stebend mit den Lehrbestimmungen, welche die
Spnode von Orange im Jahr 529 wider die semipelagianischen Irrthümer
ausgesprochen, dem kirchlichen Lehrbegriffe vollkommen gemäß.

Cum autem venit plenitudo temporis . misit Deus Filium suum, factum ex muliere. Quem autem Filium miserit, fierique ex muliere voluerit. quantus ille Deus sit, qui hanc humilitatem pro salute fidelium suscipere dignatus fuerit, ut agnoscas, nunc attende Evangelium: In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum; hoc erat in principio apud Deum. Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil . . . Hic ergo Deus Verbum Dei, per quod facta sunt omnia, Filius Dei est . . . Suscepit itaque hominem, quem videre homines poterant, ut sancti per fidem postea viderent quod tunc videre non poterant. Sed ne homo Christus, qui visibiliter apparebat, non crederetur et Deus, tantumque illi tribueretur, quantum homini excellentissimae gratiae atque sapientiae, ideo fuit homo missus a Deo, cui nomen erat Joannes. Hic venit in testimonium, ut testimonium perhiberet de lumine . . Tantus enim homo debuit perhibere testimonium de illo, qui non tantum homo, verum etiam Deus erat. Ep. 140. n. 6. 7. p. 423 s.

In diefer Stelle gibt uns Al. einen summarischen Inbegriff des firchlichen Dogma von der Menschwerdung des Sohnes Gottes, deffen einzelne Momente fein erleuchteter Glaube flar und tief erfaßt hatte. Das bei Betrachtung dieser Lehre zuerst hervortretende Moment liegt in der Bestimmung: ber Sohn Gottes ift Mensch geworden. Daß der Sohn Gottes mahrer vollkommener Menich geworden, übernatürlicher Beife aus einer Jungfrau geboren, der in allen der menschlichen Natur wefentlichen Eigenthümlichkeiten sich als Menschen bewiesen, spricht A. auf unübertreffliche Beise also aus: "Die Erhabenheit seiner Kraft selbst befruchtete den jungfräulichen Leib nicht mit einer anderwärts hergekommenen, sondern mit einer eigenleiblichen männlichen Frucht; fie felbst bereitete sich eine vernünftige Seele und durch diese auch einen menschlichen Leib 39), und verband fo mit fich den gangen Menschen, um ihn zu veredeln, mahrend fie auf feine Weise in Unedleres verwandelt wurde, und nahm so den menschlichen Namen von ihm huldvoll an, mährend sie ihm den göttlichen freigebig verlieh. Dieselbe Rraft führte durch den jungfräulichen Leib der unbefleckten Mutter die Glieder des Kindes an's Licht, welche später durch geschlossene Thuren die Glieder des jungen Mannes hindurchführte. Frägt man hier nach der Ursache, so hört es auf wunderbar zu sein; verlangt man ein Beispiel, so hört es auf einzig in seiner Art zu sein. Geben wir doch zu, daß Gott Etwas vermag, was wir nicht erforschen zu können gestehen muffen. In solchen Dingen ift der ganze Grund des Factums die Macht bessen, der es thut. Daß er aber in Schlaf sinkt, sich mit Speise ernährt und von allen menschlichen Empfindungen ergriffen wird, die g zeigt ben Leuten den Menschen, den er freilich nicht verschlungen (consumsit), sondern angenommen hat. Siehe, so ift es geschehen; und doch haben einige Häretiker 40), seine Rraft verkehrt bewundernd und preisend, die menschliche

Die Worte: "animam et per eandem etiam corpus humanum sibi coaptavit's lehren, A. sei der Ansicht gewesen: die Seese baue und bilde selbst ihren Leib. Nur daß A. von der anima rationalis redet, während Neuere die den Leib bils dende Kraft der vitalen Seese zuschreiben So vorzüglich J. Görres: "Diese (untere vitale) Seese ist durchaus plastischer Natur; und dann auch sie vor Allen, so lange daß Leben dauert, so enge und genau mit ihrem Leibe verschlungen, daß nichts in ihr ist und geschieht, daß nicht seinen Kessex fände in dieser Leibslichkeit, und an ihr sich äußerlich offenbarte. Nach diesem Gesetze hat diese Seese — unter Bedingungen, die beim Erstgeschaffenen Gott unmittelbar, bei allen Folgenden mittelbar durch die Erzeugenden gegeben, — sich selber zum Abbild, diesen ihren Leib gebaut; sede Beränderung in ihr ruft daher setzt auch eine Metamorphose in ihm hervor. Die christliche Mostik. II. S. 447.

<sup>40)</sup> Die Häretiker, welche A. hier im Auge bat, find die Doketen und die Apollinariften. Unter den gnostischen Doketen gab es Einige, besonders Valentinianus,

Natur in ihm schlechterbings nicht anerkennen wollen . . . Wie wenn der Allmächtige den Menschen, wo immer gebildet, nicht aus Mutterleibe hers vorgebracht, sondern plötzlich vor die Blicke gestellt hätte? Wie wenn er von Kindheit an bis zur Jugend die Altersstufen nicht durchlausen, keine Speise, keinen Schlaf genossen hätte, würde er nicht das Ansehen des Irrsthums bekräftigt haben, und würde man nicht glauben, daß er auf keine Weise einen wahren Menschen angenommen habe 41)?"

Secundus, Bardefanes, welche zwar dem Erlofer einen Leib beilegten, aber behaupteten: er sei nicht aus der körperlichen Wesenheit Maria's gebildet worden. sondern aus himmlischem Stoffe. Diefer haretischen Meinung tritt A. in Diefer Stelle mit ben Worten entgegen: "uterum virginalem non adventitio, sed indigeno puerperio fecundavit." Durch die ausdrückliche Bestimmung, ber Mensch Chriftus habe eine vernünftige Seele gehabt, weiset er den grrthum ber Appllinaristen ab, gegen die er an einem a. D. (Ep. 140. p. 426) fich noch bestimmter also erflärt: "Verbum autem incommutabile nihil in deterius commutatum, particeps carnis effectum est rationali anima mediante. Neque enim homo Christus, ut Apollinaristae haeretici putaverunt, aut non habuit animam aut non habuit rationalem; sed more suo scriptura ut Christi humilitatem magis ostenderet, ne carnis nomen quasi indignum aliquid refugisse videretur, carnem pro homine posuit." - A. unterscheidet in dem Menschen, bem Bilde des dreipersonlichen Gottes, ein Dreifaches: den Geift (anima rationalis), die Seele oder das Gemüth (mens humana) und den Leib, oder den obern, mittlern und untern Menschen. Darum ichreibt er über Die pollfommen menschliche Natur Christi an Dardanus: "Ich erkenne, wie du den Menschen Chriftus erfaffest. Freilich nicht fo, wie einige Baretiker als Wort Cottes und Leib. das ift ohne menschliche Geele, so daß das Wort dem Fleische als Seele Diente, oder als Wort Gottes und Seele und Leib, jo daß das Wort Gottes ber Seele diente für das menschliche Gemüth. Freilich nicht also erfaffest du den Menichen Chriftus, sondern wie du dich wörtlich ausgedrückt baft; so glaubst bu an Chriftus ben allmächtigen Gott, daß du ibn nicht für Gott halten würdeft, wenn du ihn nicht auch für einen vollkommenen Menschen hielteft. Ohne Zweifel willft du, wenn du fagft: ein vollkommener Mensch, daß hierunter die ganze menichliche Ratur verstanden werde. Es ift aber fein vollkommener Menich. wenn der Leib ohne Seele, oder die Seele ohne menschliches Gemuth ift" (Ep. 187. p. 679). Ebenso Ep. 264. p. 895.

<sup>41</sup>) Ipsa enim magnitudo virtutis ejus . . . uterum virginalem non adventitio, sed indigeno puerperio fecundavit; ipsa sibi animam rationalem et per eamdem etiam corpus humanum totumque omnino hominem in melius mutandum, nullo modo in deterius mutata coaptavit, nomen humanitatis ab eo dignanter assumens, divinitatis ei largiter tribuens. Ipsa virtus per inviolatae matris virginea viscera membra infantis eduxit, quae postea per clausa ostia membra juvenis introduxit. Hic si ratio quaeritur, non erit mirabile; si exemplum poscitur, non erit singulare. Demus Deum aliquid posse, quod nos fateamur investigare non posse. In talibus rebus tota ratio facti est potentia facientis.

Wenn aber auch der Glaube der Kirche in der Person des Erlösers einen wahren vollkommenen Menschen erkennt, so nimmt er doch diesen Menschen in zwei Punkten von dem allgemeinen Loose der Menschen aus. Nicht durch männliche Zeugung, sondern ohne Zuthun eines Mannes ist Christus wunderbarer Weise von einer Jungfrau empfangen und geboren worden. Die vortrefslichen Worte, mit denen A. diesen Glauben der Kirche ausspricht, haben wir schon oben vernommen. Auch dadurch unterscheidet sich der Mensch Ehristus von Allen seines Geschlechtes, daß er sowie ohne Sünde empfangen und geboren, so auch frei von Sünde geblies ben ist 42). Darum schreibt A.: "In dem Menschen hat der Sohn Gottes unser ganze Natur angenommen, d. i. eine vernünstige Seele und einen sterblichen Leib ohne Sünde. Unserer Gebrechlichseit zwar ist er theilhaftig geworden, aber nicht der Ungerechtigkeit, damit er durch die gemeinschaftliche Schwäche unsere Schuld tilge und uns leite zu seiner Gerechtigkeit, trinsend den Kelch des Todes von dem Unserigen, Leben uns zutrinsend von dem

Jam illud, quod in somnos solvitur et cibo alitur, et omnes humanos sentit affectus, hominem persuadet hominibus, quem non consumsit utique, sed assumsit. Ecce sic factum est; et tamen quidam haeretici, perverse mirando laudandoque ejus virtutem, naturam humanam in eo prorsus agnoscere noluerunt . . . Quid si Omnipotens hominem ubicumque formatum non ex materno utero crearet, sed repentinum inferret adspectibus? Quid si nullas ex parvulo in juventam mutaret aetates, nullos cibos, nullos caperet somnos; nonne opinionem confirmaret erroris, nec hominem verum suscepisse ullo modo crederetur? Ep. 137. n. 8. 9. p. 404 s.

<sup>12)</sup> Diese beiden Momente in ihrer innern Einheit auch äußerlich zusammenfassend. schreibt er (Ep. 187. p. 688.): "Richt durch das Zusammenthun eines Mannes und Weibes wollte Chriftus sein Fleisch bekommen, sondern von einer Jungfrau, die nichts dergleichen in seiner Empfängniß gelüstete, nahm er für uns die Gestalt des Fleisches der Sünde, damit hiedurch das Fleisch in uns rem würde von Sünde . . . Denn Niemand wird geboren ohne Wirkung der fleischlichen Begierbe, die aus dem ersten Menschen Adam zugezogen ift, und Niemand wird wiedergeboren außer durch Wirkung der geistigen Gnade, welche verliehen ist durch den zweiten Menschen, der da ift Chriftus. Wenn wir daher zu Jenem durch die Geburt geboren, zu Diesem durch die Wiedergeburt, wiedergeboren aber Niemand werden kann, ehe er geboren ift; fo ift gewiß Der auf eine Beise Die einzig in ihrer Art ift, geboren worden, Der nicht nöthig gehabt hat, wieder= geboren zu werden. Denn nicht hat Er aus der Sunde, in welcher Er niemals gewesen, einen Uebergang gemacht, noch ist Er in Bestedtung empfangen worden oder hat Ihn mit Gunden seine Mutter im Leibe genahrt, weil der b. Geift auf fie herabgekommen ift und die Kraft des Allerhöchsten sie überschattet bat, weghalb auch das, was aus ihr heilig geboren murde, der Sohn Gottes genannt wird.

Seinigen" 43). — Seiner übernatürlichen Empfängniß wegen ift ber Er-

löser nothwendig frei von der Sünde 44).

Dem von A. ausgesprochenen Kirchenglauben gemäß stellen sich in der Person Christizwei Naturen heraus, die göttliche und die menschliche. "Da Christus Gott und Mensch ist, Gott zwar weßhalb er sagt: Ich und der Vater sind Sins, — Mensch aber weßhalb er sagt: Der Vater ist größer als ich, — und Ebender selbe der Eingeborne Sohn Gottes vom Bater und des Menschensohn aus dem Geschlechte Davids nach dem Fleische, so muß man auf Beides in ihm Acht haben, wenn er spricht oder wenn die Schrift von ihm spricht und zusehen, in welcher Beziehung etwas gesagt wird. Denn wie der einzelne Mensch vernünstige Seele und Leib ist, so ist der Sine Christus das Wort und Mensch" <sup>45</sup>). Und an einem a. D.: "Das Wort ist Fleisch geworden, d. i. Derzenige, welcher der Sohn Gottes war, ist Mensch geworden, indem er un sere Natur annahm und die seinige nicht versor." — "Das her ist Christus Mensch und derselbe Christus Gott" <sup>46</sup>).

Hoe ergo crede quod credis, quia in illo homine totam naturam nostram suscepit Filius Dei, id est et animam rationalem et carnem mortalem sine peccato. Infirmitatis enim nostrae particeps factus est, non iniquitatis, ut per infirmitatem communem solveret iniquitatem nostram et adduceret nos ad justitiam suam, bibens mortem de nostro, et propinans vitam de suo. Ep. 264. n. 3. p. 895.

<sup>44) &</sup>quot;Mediatoris animam nullum ex Adam traxisse peccatum dubitare fas non est. Si enim nulla propagatur ex altera, ubi omnes tenentur propagata carne peccati: quanto minus credendum est, ex propagine peccatricis animam venire potuisse, cujus caro venit ex virgine, non libidine concepta sed fide, ut esset in similitudine carnis peccati, non in carne peccati. Si autem peccato primae animae peccatricis ideo ceterae tenentur obnoxiae, quia ex illa sunt propagatae, profecto illa quam sibi Unigenitus coaptavit, aut peccatum inde non traxit aut omnino inde non tracta est. Neque enim non potuit animam sibi trahere sine peccato, qui solvit nostra peccata, aut qui novam creavit ei carni, quam sine parente fecit ex terra, non potuit novam creare carni, quam sine viro sumsit ex femina?" (Ep. 190. p. 708.)

Pater unum sumus; homo autem unde dicit: Pater major me est; idemque Filius Dei unigenitus a Patre, et filius hominis ex semine David secundum carnem, utrumque in illo observandum est cum loquitur vel cum de illo Scriptura loquitur, et quid secundum quid dicatur intuendum. Nam sicut unus homo est anima rationalis et caro, sic et unus Christus est Verbum et homo. Ep. 187. n. 8. p. 680.

Verbum caro factum est, id est; qui Filius Dei erat homo factus est, naturam suscipiendo nostram, non amittendo suam. Ep. 140. n. 82. p. 454. Proínde homo Christus idemque Deus Christus. ibid. n. 14. p. 427.

Daß aber die göttliche und menschliche Natur in Christus ihre wesentslichen Eigenschaften bewahren, die göttliche insonderheit nicht in die menschliche versehrt worden sei, spricht A. mit schönen Worten aus: "Aber das Wort von Ewigseit, durch welches die Zeiten geschaffen wurden, wählte einen Zeitpunkt, in welchem es Fleisch annähme, nicht aber wich es der Zeit, daß es in Fleisch verwandelt würde. Wohl ist der Mensch zum Gotte hinzugetreten, Gott aber ist nicht von sich zurückgetreten" <sup>47</sup>). Wenn wir aber an demselben Orte die Worte lesen: "Er erschien zwischen Gott und den Menschen als Mittler, so daß er bei de Naturen in der Einheit der Person verknüpsend sowohl das Gewöhnliche erhöhete durch das Ungewöhnsliche, als das Ungewöhnliche durch das Gewöhnliche ermäßigte" <sup>48</sup>); so tritt uns in denselben ein fernerer Glaubenspunkt in dem Oogma von der Person des Erlösers entgegen, nämlich der: daß die göttliche und mensche liche Natur in Christus vereinigt seien zu Einer Person.

Dieses Moment des Kirchenglaubens finden wir besonders deutlich aufgefaft und icharf ausgeprägt vom Beiste des h. Augustinus. Die Noth. wendigkeit der Berbindung der göttlichen und menschlichen Natur in Chriftus zur Einheit der Person und zwar der göttlichen Person leuchtet dem großen Kirchenlehrer aus dem Dogma von der Trinität ein, welches durch eine in Chriftus statuirte doppelte Personlichkeit umgestoßen wurde. Gine menschliche Perfonlichkeit könne aber deghalb der Glaube in Chriftus nicht annehmen, weil dadurch dem Wahne die Thure geöffnet murde, als sei die Gottheit in einen Menschen verwandelt worden. Er spricht diese seine Ueberzeugung also aus: "Der Apostel (Phil. 2, 6) stellt Denselben eben so als Menschen wie als Gott dar, damit Gine Person sei, und damit nicht - nicht die Dreieinigkeit, sondern eine Biereinigkeit eingeführt werde. Denn so wie die Zahl der Personen nicht vermehrt wird, wenn zur Seele der Leib hinzufommt, damit Ein Mensch sei, so wird auch die Zahl der Personen nicht vermehrt, wenn zum Worte der Mensch hinzutritt, damit Ein Chriftus sei. Man liest daher: Das Wort ist Fleisch geworden — damit wir die Gin= gelnheit (singularitatem) diefer Perfon erkennen und nicht mahnen. die Gottheit sei in's Fleisch verwandelt worden 49)." — "Gott und Mensch

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Verbum autem in principio, per quod facta sunt tempora, tempus elegit quo susciperet carnem, non tempori cessit ut verteretur in carnem. Homo quippe Deo accessit, non Deus a se recessit. Ep. 137. n. 10. p. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Nunc vero ita inter Deum et homines Mediator apparuit, ut in unitate personae copulans utramque naturam et solita sublimaret in solitis et insolita solitis temperaret. ibid. n. 9.

<sup>49)</sup> Filius Dei filius hominis factus est: qui cum in forma Dei esset, sicut dicit Apostolus, non rapinam arbitratus est esse aequalis Deo . . .

sind daher nur Eine Person, und Beide sind nur Ein Christus Jesus — "und wenn wir den Sohn Gottes Christus nennen, so trennen wir doch nicht von ihm den Menschen, noch wenn wir denselben Christus den Sohn des Menschen nennen, trennen wir Gott von ihm  $^{50}$ )."

Wenn wir ferner nach der Qualität und Gigenthümlich feit diefer Berbindung fragen, fraft welcher die göttliche und menschliche Natur zu perfönlicher Einheit in Chriftus verbunden sind, so gibt uns 2. auf diese Frage fo befriedigende Antworten, als sie nur immer damals von dem erleuchtetsten Beifte gegeben werden fonnten. Er fagt uns zuvorderft, diese Berbindung sei nicht eine gemeine, alltägliche und reguläre, wie sie zwischen Gott und jeder Creatur Statt findet, welche nur was sie wirft durch die ihr von Gott verliehene Rraft wirft, sondern sie sei von einer ganz andern Art. "Das Wort Gottes also - schreibt er - der Sohn Gottes, von Emigkeit mit dem Bater, die Rraft und Beisheit Gottes, hat auf eine gang andere Urt. ale die ift, fraft deren er mit den übrigen Beschöpfen ift, ben Menschen angenommen und aus Sich und Diesem den Ginen Jesus Chriftus gemacht, den Mittler Gottes und der Menschen, welcher dem Bater gleich ift gemäß der Gottheit, geringer aber als der Bater gemäß dem Fleische, b. i. gemäß der menschlichen Natur 51)." — Er belehrt uns ferner, diese Verbindung sei nicht eine solche, wie wenn zwei oder mehrere Körper oder Stoffe fich chemisch so verbinden, daß fie eine neue Materie bilden. "In der Person Christi ist eine Verbindung (mixtura) Gottes und des Menschen: jedoch muß der Hörer absehen von der Eigenthümlichkeit der Körper, gemäß deren zwei Flüffigkeiten sich so zu vermischen pflegen, daß keine von beiden ihre Integrität bewahrt, obwohl auch selbst unter den Körpern das Licht

Vides quemadmodum eundem hominem quem Deum commendat, ut persona una sit, ne non Trinitas, sed quaternitas inducatur. Sicut enim non augetur numerus personarum, cum accedit caro animae, ut sit unus homo, sic non augetur numerus personarum, cum accedit homo Verbo, ut sit unus Christus. Legitur itaque: Verbum caro factum est, ut intelligamus hujus personae singularitatem. non ut suspicemur in carnem mutatam divinitatem. Ep. 140. n. 12. p. 426.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Una enim persona Deus et homo est, et utrumque est unus Christus Jesus. Ep. 187. n. 10. p. 681. Nec tamen cum Filium Dei Christum dicimus, hominem separamus, aut cum eumdem Christum filium hominis dicimus, separamus Deum, ibid. n. 9. p. 680.

Sapientia Dei . . . longe alio modo quodam, quam eo quo creaturis ceteris adest, succepit hominem. seque et illo fecit unum Jesum Christum, mediatorem Dei et hominum, aequalem Patri secundum divinitatem, minorem autem Patre secundum carnem, hoc est secundum hominem. Ep. 137. n. 12. p. 496.

rein und ungebrochen sich mit der Luft vermischt. Also die Person des Menschen ist eine Verbindung (mixtura) der Seele und des Leibes; die Berson Chrifti aber eine Berbindung (mixtura) Gottes und des Menschen 52). Da das Wort Gottes sich mit einer Seele verbunden hat (permixtum est animae), die einen Leib hat, fo hat es zugleich Seele und Leib angenommen" (Ep. 137, p. 405). — Auch erfennt A. in der Verbindung der beiden Naturen in Christus zu Giner Person nicht etwa eine Ginigung sittlicher Natur, wie sie Statt findet durch Gottes besondere Gnade zwischen ihm und seinen Auserwählten. "Durch eine in ihrer Art einzige Annahme jenes Menschen ist Eine Berson geworden mit dem Worte. Denn von keinem einzigen Heiligen konnte, kann oder wird können gesagt werden: Das Wort ist Fleisch geworden. Reiner der Heiligen, wie ausgezeichnet immer seine Gnade gewesen sein mag, hat den Namen des Eingebornen erhalten. Es ift also eine ganz besondere Annahme, die auf teine Weise etwas Gemeinschaftliches hat mit einigen Heiligen, wie ausgezeichnet an Weisheit und Beiligfeit sie immer sein mögen 53)." Und diese Berbindung, welche ber Sohn Gottes mit dem Menschen in der Zeit eingegangen ift, besteht nach dem Glauben der Kirche für immer und ewig; sie hat zwar einen Anfang gehabt, wird aber fein Ende nehmen.

Diesen Glauben der Kirche bekennt A. in seinem Briefe an Dardanus: "Zweisse nicht, daß der Meusch Jesus Christus jetzt dort sei, von woher er kommen wird; ruse in's Gedächtniß und halte sest das christliche Bekenntniß: Er ist auferstanden von den Todten, aufgefahren in den Himmel, sitzet zur Rechten des Baters und wird nicht von anderwärts als von dort kommen, zu richten die Lebendigen und die Todten. Und er wird kommen nach dem Zeugniß jener Engelsstimme, wie er gesehen wurde in den Himmel sahren,

<sup>52)</sup> Daß das Wort "mixtura," "permixtum est," dessen A. sich hier bedient, nur durch "Berbindung" gegeben und keineswegs an eine eigentliche "Vermischung" gedacht werden dürse, lehrt der Context der Stelle. Schon Tertullian bebiente sich dieses Ausdrucks, um die innige Verbindung der Seele mit dem Leibe dadurch zu bezeichnen, de resurrectione carnis c. 7. "Collocavit autem (deus animam), an potius inseruit et immiscuit carni?" An einem andern Orte (Ep. 140. p. 427) hat A. das unübertressssich schöne Wort: "earnis et animae dulce consortium."

Est plane, quod singulari quadam susceptione hominis illius una facta est persona cum Verbo. De nullo enim sanctorum dici potuit, aut potest, aut poterit: Verbum caro factum est. Nullus sanctorum qualibet praestantia gratiae Unigeniti nomen accepit, ut quod est ipsum Dei verbum ante saecula, hoc simul cum assumto homine diceretur. Singularis est ergo illa susceptio, nec cum hominibus aliquibus sanctis quantalibet sapientia et sanctitate prae stantibus ullo modo potest esse communis. Ep. 187. n. 40. p. 691.

d. i. in derselben Gestalt und Wesenheit des Fleisches, welchem er gewißlich Unsterblichkeit verliehen, nicht aber sein Wesen entzogen hat" (Ep. 187. p. 681.)

Wenn die Kirche endlich auch die Vereinigung des göttlichen Logos mit der menschlichen Natur in der Person Christi als eine "hypostatische" bezeichnet <sup>54</sup>), so war sie sich doch stets bewußt, daß die Ersenntniß der Art und Weise, wie solche Vereinigung Statt sinden mochte, über die Grenzen menschlicher Fassungskraft weit hinausliege. A. siebt es, das Unbegreisliche und Geheimnißvolle, so in der persönlichen Verbindung Gottes mit der Menschennatur beschlossen liegt, in einem Analogon dem menschlichen Versstande anschausich zu machen, auf das er in seinen Briefen öfter zurücksommt, nämlich in der Verbindung einer geistigen und materiellen Natur zur menschlichen Persönlichseit. Er äußert sich hierüber also: "Einige aber verlangen,

<sup>54)</sup> Diese dem Chrillus von Alexandrien geläufige Ausdrucksweise (Erwoes uad' υπόςασεν - ενωσες φυσεκή) trifft man bei A. nicht, wie fehr er auch von dem Glauben an die perfonliche und substantielle Bereinigung der beiden Naturen in Chriftus durchdrungen war. Gine unabweisliche Consequenz dieser hopostati= ichen Bereinigung ift ber Bechsel ber Praditate beider Naturen (communicatio idiomatum.) Auch diese Consequeng hat A. in seinen vorliegenden Briefen auffallender Beise nirgends beutlich gezogen, auch bort nicht, wo er dazu gedrängt erscheint und die Sache nicht undeutlich ausspricht, wie Ep. 187. p. 680, wo er fagt: "Secundum hominem in terra erat, non in coelo ubi nunc est, quando dicebat: Nemo ascendit in coelum nisi qui descendit de coelo, filius hominis qui est in coelo; quamvis secundum id quod Filius Dei erat esset in coelo, secundum id vero quod filius hominis erat esset adhuc in terra nondumque ascendisset in coelum. Similiter cum secundum id quod Filius Dei est sit Dominus gloriae, secundum id autem quod est filius hominis crucifixus sit, ait tamen apostolus: Si enim cognovissent, numquam Dominum gloriae crucifixissent. Ac per hoc et filius hominis secundum Deum erat in coelo, et Filius Dei secundum hominem crucifigebatur in terra." Diese Worte fdrieb A. im Jahr 417. Gin Jahrzehent später aber, insbesondere burch ben Arrthum des Leporius dazu veranlagt, legt A. Die Lehre von der communicatio idiomatum eben so ausdrücklich als beutlich bar. Denn in dem libellus emendationis Leporii (welches die Mauriner wohl mit Unrecht nicht in die Briefsammlung des h. Augustinus aufgenommen haben, da schon die Alten, 3. B. Theodoret und Papft Leo d. G. dasselbe dem A. zuschreiben und diefer felbst im 219. Br. erffart, daß er den libellus unterschrieben) beißt es ausdrücklich: "A tempore succeptae carnis sic omnia dicimus quae erant Dei transisse in hominem, ut omnia, quae erant hominis, in Deum venirent . . . Sic in alterutrum unum fit Verbum et caro, ut manente in sua perfectione naturaliter utraque substantia, sine sui praejudicio et humanitati divina communicent et divinitati humana participent." (Mansi Conc. T. IV. p. 522 f.) Vergl, meine Gesch, d. Kirche II. §. 262.

man solle ihnen Rechenschaft geben, auf welche Art Gott sich mit dem Menschen vereinigt habe, daß Gine Berson Christi murde, wenn diek nun einmal geschehen mußte; als ob sie selbst Rechenschaft zu geben vermöchten von einer Sache, die täglich geschieht, auf welche Urt nämlich die Seele mit dem Körper vereinigt sei, daß sie Gine menschliche Berson bilden! Denn wie jur Einheit der Person (in unitate personae) die Secle sich mit dem Körper vereinigt, damit der Mensch sei, so vereinigt sich zur Ginheit der Person Gott mit dem Menschen, damit Chriftus sei 55) . . . Jenes geschieht täglich, um Menschen zu schaffen; dieß ist Einmal geschehen, um die Menschen zu erlösen. Allein die Bereinigung zweier untörperlicher Befen nußte eher geglaubt werden, als die Bereinigung eines unförperlichen und des andern förperlichen. Denn wenn die Seele fich rücksichtlich ihrer Natur nicht täuscht. so begreift sie sich als unförperlich; vielmehr untörperlich ist aber das Wort Gottes, und deghalb mußte die Berbindung des Wortes Gottes und der Seele glaublicher fein, als die der Seele und des Körpers. Dieß aber erfahren wir in uns felbst, jenes follen wir in Chriftus glauben. Wenn aber Beides gleich unerfahren uns zu glauben vorgestellt würde, welches würden wir eher glauben? Wie follten wir nicht gestehen, daß sich leichter zwei unförperliche Wesen vereinigen konnten, als ein materielles und unmaterielles? 56)." - Dem Einwurfe, den man daraus, daß Seele und Leib eine menschliche Persönlichkeit bilden, gegen das Dogma von Einer Berson in Chriftus erheben könnte, indem ja nothwendig zwei Personen in Chriftus zu ftatuiren feien: die Berson des Sohnes Gottes und die von Seele und

Diese Vorstellungsweise A. ist auch in das athanasianische Symbolum übers gegangen und in demselben also ausgedrückt: sieut anima rationalis et earo unus est homo, ita Deus et homo unus est Christus.

Sic autem quidam reddi sibi rationem flagitant, quomodo Deus homini permixtus sit, ut una fieret persona Christi, cum hoc semel fieri oportuerit; quasi rationem ipsi reddant de re quae quotidie fit, quomodo misceatur anima corpori, ut una persona fiat hominis. Nam sicut in unitate personae anima unitur corpori, ut homo sit, ita in unitate personae Deus unitur homini, ut Christus sit... Illud quotidie fit ad procreandos homines, hoc semel factum est ad liberandos homines. Verumtamen duarum rerum incorporearum commixtio facilius credi debuit, quam unius incorporeae et alterius corporeae. Nam si anima in sua natura non fallatur, incorpoream se esse comprehendit; multo magis incorporeum est Verbum Dei, ac per hoc Verbi Dei et animae credibilior debuit esse permixtio, quam animae et corporis. Sed hoc in nobis ipsis experimur, illud in Christo credere jubemur. Si autem utrumque nobis pariter inexpertum credendum praeciperetur, quid horum citius crederemus? Quomodo non fateremur duo incorporea, quam unum corporeum alterumque incorporeum facilius potuisse misceri? Ep. 137. n. 11. p. 405 s.

Leib gebildete menschliche Person — diesem Einwande begegnet A. durch Hinweisung auf den Glauben der Kirche, demgemäß eben in Christus die menschliche Natur, d. i. die Verbindung der Seele und des Leibes, nie eine selbstständige Persönlichkeit gewesen ist, wodurch eben diese menschliche Natur, der Persönlichkeit als solche ermangelnd, einzig in ihrer Art dasteht. Also schreibt er (Ep. 159. p. 606); "Nam sicut in homine quolibet, praeter unum illum qui singulariter susceptus est, anima et corpus una persona est, ita in Christo Verbum et homo una persona est."

In der Darstellung der Glaubensüberzeugungen des h. Augustinus kommen mir nun an die kirchlichen Lehrsätze

#### 3. von dem Menichen.

Es find also die Lehren von der Erbfünde, von dem freien Willen und der Gnade, wie diefelben A. in feinen Briefen dargestellt hat, die nun unfre Aufmertsamkeit in Anspruch nehmen. Daß die Briefe unfres großen Kirchenlehrers gerade über diefe Gegenstände uns reichhaltigen Stoff bieten, findet feine Erflärung darin, daß A. vorzugeweise von Dben berufen war, den Glauben der Kirche in diesen Puntten siegreich zu vertheidigen gegen die Häresie des Belagius. Die Behauptung der ältesten sowohl als neuen und neuesten Belagianer: Augustinus sei der Bater des Togma von der Erbfünde, werden wir in ihrer völligen Grundlosigkeit fattsam erkennen. Nur aus dem Glauben der Kirche heraus sprach A. gegen die Brrlehre, und nie mare über diese ber von A. vertheidigten Lehre ber Sieg geworden, ware sie nicht ein wesentliches Stück des göttlich begründeten Kirchenglaubens gewesen. Deghalb nennt er den Glauben der Kirche an die Erbfünde "fides antiqua, fundata, fundatissima, certa, clara" (Ep. 157. p. 552), und welche Wichtigkeit er diesem Dogma beilegte, erhellet nicht nur aus dem raftlosen beiligen Gifer, mit welchem A. der Irrlehre entgegentrat 57), sondern auch aus den Stellen seiner Briefe, in welchen er auf's

Nach der donatistischen Angelegenheit ist es vorzüglich die pelagianische, welcher A. seine ganze Kraft weibte. Der erste Brief, den A. zu der Zeit, da er noch starf gegen die Donatisten beschäftigt war und bereits gegen die Pelagianer zu Felde zu ziehen angefangen hatte (Retract. c. 36) schrieb, ist der 140ste, eine ziemlich umfangreiche Schrift, welche er deßhalb selbst liber genannt und "de gratia Novi Testamenti" überschrieben hatte. Er ist gerichtet an den Katechumenen (sacrificium N. T. ubi et quando et quomodo offeratur, cum fueris baptizatus, invenies, p. 439) Honoratus. Am Schlusse dieses Briefes sagt A. von den Pelagianern: "Ich halte die Sorgsalt nicht für überschissig, mit welcher ich dir die Gnade des R. B. eindringlicher (copiosius) empfehlen wollte, denn sie hat

Bestimmteste ausspricht: derjenige untergrabe die ganze Heilsanstalt bes Neuen Bundes, welcher die Erbsünde läugne 58).

Daß der Glaube an die Erbfünde ein mefentlicher Artitel des fatholischen Glaubens sei und worin dieser Glaube bestehe, spricht Augustinus mit flaren Worten in einem Briefe an den Presbyter Bitalis von Carthago aus. Nachdem er Einiges angeführt, was nicht Gegenstand bes Kirchenglaubens ift, wendet er seine Rede also auf die Erbfünde: "Nun fommen wir aber zu solchen Gegenständen, von denen wir auf's Festeste wiffen, daß fie zum mahren und fatholischen Glauben gehören und in denen wir und unter dem erbarmungsvollen Beiftande deffen, zu dem wir sagen: Herr führe mich auf deinem Bfade und ich werde in deiner Wahrheit wandeln! uns so bewegen müffen, daß wir auf keine Weise von ihnen abweichen. Weil wir also durch Christi Gnade fatholische Christen sind, so wissen wir, daß die noch Ungebornen in ihrem eigenen Leben nichts gethan haben, weder Gutes noch Boses, auch daß sie nicht aus Schuld eines früheren Lebens (da die Einzelnen ein folch eigenes Leben nicht haben konnten) in die Drangsale dieses Lebens kommen; daß aber doch die nach Adam aus dem Fleische Gebornen sich durch die erste Geburt die Ansteckung des alten Todes zuziehen, und daß sie von der Strafe des ewigen Todes, welche die von Einem auf Alle übergehende gerechte Berdammniß nach sicht, nicht befreit werden, außer daß sie durch Bnade in Christus wieder= geboren werden 59)." Roch bestimmter finden wir das Wesen der Erb=

Gegner, qui ejus profunditate turbati, non Deo tribuere, sed potius sibi volunt arrogare quod boni sunt. Nec tales sunt, quos facile contemnas, sed continenter viventes atque in bonis operibus laudabiles . . . sed tamen ignorantes Dei justitiam et suam constituere volentes (p. 455). A. war es besonders, der die Ausmerksamkeit der Kirche auf die pelagianischen Frrehümer hinlenkte, im Oriente durch Orosius und Hieronhmus und im Occidente persönlich durch seine Schriften und Briese.

fundamenta christianae fidei conantur evertere, quacunque possunt, affirmare non cessant . . . quicunque negat, parvulos per baptismum Christi a perditione liberari et salutem percipere sempiternam, anathema sit" (Ep. 175. p. 620).

<sup>59)</sup> Pervenimus autem in ea, quae ad fidem veram et catholicam pertinere firmissime scimus, in quibus ita nobis ambulandum est, adjuvante illo atque miserante, cui dicimus "deduc me Domine in via tua et ambulabo in veritate tua," ut ab eis nullo modo deviemus. Quoniam ergo propitio Christo Christiani catholici sumus, scimus nondum natos nihil egisse in vita propria boni seu mali, nec secundum merita prioris alicujus vitae, quam nullam propriam singuli habere potuerunt, in hujus vitae venire miserias, sed tamen

fünde dem Glauben der Kirche gemäß bezeichnet in folgender Stelle. "Immer hat die katholische Kirche da fürgehalten, daß Adam, hätte er nicht gefündigt, nicht gestorben sein würde; daß seine Sünde nicht ihm allein geschadet habe, sondern auch dem menschlichen Geschlechte, und daß die neugebornen Kinder nicht in dem Zustande sich befinden, in welchem Adam vor der Sünde sich befand, so daß also dieses angeht, was der Apostel kurz ausspricht: Durch einen Menschen der Tod und durch einen Menschen die Auferstehung der Todten. Denn so wie in Adam Alle sterben, so werden auch in Christus Alle in's Leben gerusen (1. Cor. 15, 21). Daher kommt es, daß die nicht getausten Kinder nicht nur das Himmelreich, sondern auch das ewige Leben nicht erlangen können"

Die Lehre der Rirche von der Erbfünde auf ihren fürzesten Ausdruck gebracht lautet: Jeder Mensch wird mit Sunde behaftet geboren, und die Sünde haftet an ihm in Folge seiner fleischlichen Abstammung von Abam. Dag biefe Lehre in der Schrift gegründet fei, zeigt A. gegen die Bestreiter derselben also: "Bas sie aber fagen: ein Rind vom Tode überrascht, sei es auch nicht getauft, fonne nicht zu Grunde gehn, weil es ohne Sünde geboren wird, - dieß fagt der Apostel nicht, und ich meine, es sei besser, wir glauben vielmehr dem Apostel, als diesen. Es fagt aber jener Lehrer der Bölker, durch welchen Christus redete: Durch Einen Menschen ist die Sünde in die Welt gefommen und durch die Sünde der Tod, und so ift dieser auf alle Menschen übergegangen, in welchem Alle gefündigt haben (Röm. 5, 12). Und bald hierauf fagt er: Denn die Berurtheilung (geschah) wegen Einer Sunde zur Berdammniß, die Gnade aber wegen vieler Sünden zur Gerechtigkeit. — Daher mögen biefe, wenn fie etwa ein Rind werden gefunden haben, das nicht aus der Begierlichkeit jenes Einen Menschen gezeugt murde, von diesem immerhin sagen, es sei nicht der Verdammniß

secundum Adam carnaliter natos contagium mortis antiquae prima nativitate contrabere, nec liberari a supplicio mortis aeternae, quod trahit ex uno in omnes transiens justa damnatio, nisi per gratiam renascantur in Christo. Ep. 217. n. 15. 16. p. 804.

<sup>60)</sup> Semper tenuit catholica Ecclesia, Adam nisi peccasset, non fuisse moriturum. Quod peccatum ejus non ipsum solum laeserit, sed et genus humanum. Et quod infantes nuper nati non sint in illo statu, in quo Adam fuit ante praevaricationem, ut ad ipsos pertineat etiam quod breviter ait Apostolus "Per unum hominem mors et per unum hominem resurrectio mortuorum. Sicut enim in Adam omnes moriuntur, ita et in Christo omnes vivificabuntur." Unde fit ut infantes non baptizati, non solum regnum coelorum, verum etiam vitam aeternam habere non possint. Ep. 186. n. 33. p. 674.

anheimgefallen, noch muffe es durch Chrifti Gnade von jener Verdammniß erlöset werden. Denn mas ift das: Einer Gunde wegen zur Berdammnig, wenn nicht jener Sünde wegen, die Adam beging? Und mas ist das Anderes: vieler Sünden wegen zur Gerechtigkeit als weil Christi Inade nicht bloß jene Eine Sünde tilgt, mit welcher die von jenem Einen Menschen stammenden Rinder behaftet sind, sondern auch die vielen Sünden, welche sie, wenn die Menschen heranwachsen, durch ihre bosen Sitten hinzufügen? Und doch fagt er, jene Gine Gunde, mit welcher die fleischliche Rachkommenschaft, welche von jenem erften Menschen ihren Stamm herleitet, behaftet ift, reiche hin gur Berdammniß. Deghalb also ift die Taufe der Kleinen nicht überflüffig, damit sie, welche durch die Geburt jener Verdammnig verfallen sind, durch die Wiedergeburt von dieser Berdammniß erlöset werden. Denn so wie fein Mensch gefunden wird, der ohne Adam fleischlicher Weise geboren wird, so wird auch kein Mensch gefunden, der ohne Christus geistiger Weise wieder= geboren wird. Die fleischliche Geburt aber unterliegt jener einen Gunde und ihrer Berdammniß; die geistige Wiedergeburt aber tilgt nicht nur jene eine Sunde, deren wegen die Rinder getauft werden, sondern auch die vielen Sünden, welche die Menschen durch ihren schlechten Lebenswandel zu jener Sünde, in welcher sie geboren find, hinzugethan haben . . . Was werden sie nun zu diesem sagen, oder was bleibt ihnen übrig, als zu behaupten, der Apostel habe sich geirrt? Es ruft das Gefäß der Erwählung, der Lehrer der Bölker, die Trompete Christi: Berurtheilung wegen Einer Sünde zur Verdammniß! Diese aber schreien entgegen und behaupten, daß die Kinder, von denen sie zugeben, daß sie von jenem Einen Menschen, von dem er spricht, abstammen, nicht in die Berdammniß fallen, wenn sie auch nicht in Christus getauft worden seien 61)."

Quod autem dicunt infantem morte praeventum, non baptizatum, perire non posse, quoniam sine peccato nascitur, non hoc dicit Apostolus; et arbitror esse melius, ut Apostolo potius quam istis credamus. Dicit enim ille doctor gentium, in quo Christus loquebatur "Per unum hominem peccatum intravit in mundum, et per peccatum mors, et ita in omnes homines pertransiit, in quo omnes peccaverunt. Et paulo post dicit: "Nam judicium quidem ex uno delicto in condemnationem, gratia autem ex multis delictis in justificationem." Proinde isti, quem forte invenerint infantem non ex illius unius hominis concupiscentia procreatum, ipsum dicant illi damnationi non esse obnoxium nec per Christi gratiam ab illa damnatione liberandum. Quid est enim "ex uno delicto in condemnationem," nisi illo delicto, quo deliquit Adam? Et quid est "ex multis delictis in justificationem," nisi quia Christi gratia non so-

Da die Kirche dem Zeugnisse U. zu Folge aus göttlicher Belehrung weiß, daß jeder Menich vermöge feiner fleischlichen Abstammung von Adam mit Sunde behaftet sei, weghalb sie eben diese Sunde "peccatum originale" nennt, so mußte sie jede von diesem Glauben abweichende Meinung als Arrthum perdammen. Solcher Art war die Meinung der Belagianer: alle Menschen stünden wohl zu Adam in dem Berhältnisse als Sünder, aber nur in Anbetracht beffen, daß fie Alle gleichwie Abam fündigen. Wider diesen Brrthum erflärt fich A. in mehreren Stellen feiner Briefe auf das Entschiedenste und Unzweideutigste Gich auf die Worte des Apostels beziehend, die er in der zuletzt angeführten Stelle den Pelagianern entgegenhielt, schreibt er: "Wider diese Worte des Apostels und den gesunden Verstand darist du Miemanden beistimmen, wenn du Chriftus und in Chriftus leben willft. Denn wenn, wie Jene behaupten, deghalb der Apostel dieß erwähnt hatte. damit wir erkennen, wir gehören zu dem ersten Menschen defimegen als Sünder, nicht weil wir die Sünde durch Abstammung von ihm an uns haben, sondern weil wir ihn nachahmend fündigen; so würde er vielmehr den Teufel anführen, als welcher der Erste gefündiget hat, und pon dem das Menschengeschlecht seines Wesens Abstammung nicht berleitet. sondern ihm durch bloße Nachahmung gefolgt ist, weßhalb er der Vater der Bösen beifit ... Denn deghalb ist vom Teufel geschrieben: Ihn ahmen nach, die seines Theils sind. Hiezu kommt, wenn der Apostel der Nachahmung wegen in diefer Stelle des erften Menschen ermähnte, um ju fagen: defhalb, weil er der erfte Gunder unter den Menschen gewesen ift, gehören alle Menschen als Sünder zu ihm; warum hat er denn nicht den

lum illud unum delictum solvit, quo obstringuntur infantes ex illo uno homine procreati, sed etiam multa delicta, quae cum creverint homines, addent malis moribus suis? Tamen et illud unum, quo est colligata propago carnalis, quae ab illo primo homine originem ducit. sufficere dicit ad condemnationem. Ideo non est superfluus baptismus parvulorum, ut qui per generationem illi condemnationi obligati sunt, per regenerationem ab eadem condemnatione solvantur. Sicut enim non invenitur homo, qui praeter Adam carnaliter generetur sic non invenitur homo, qui praeter Christum spiritaliter regeneretur. Carnalis autem generatio delicto illi uni et damnationi ejus obnoxia est: spiritalis vero regeneratio non solum illud unum propter quod baptizantur infantes. sed multa delicta facit aboleri, quae homines male vivendo ad illud, in quo generati sunt, addiderunt . . . Quid ad ista dieturi sunt? aut quid eis restat, nisi ut Apostolum errasse contendant? Clamat vas electionis, tuba Christi "Judicium ex uno in condemnationem," et reclamant isti, asserentes parvulos, quos ex illo uno homine, de quo loquitur, ducere propaginem confitentur, non ire in condemnationem, etsi in Christo non fuerint baptizati. Ep. 157. n. 11. 12. p. 546 s.

frommen Abel, welcher der Erste unter den Menschen gerecht war, als Den angeführt, zu welchem alle Gerechte ob der Nachfolge in der Gerechtigkeit gehören? Aber er hat den Adam angeführt und stellt diesem Keinen gegensüber als Christus, weil wie jener Mensch durch seine Sünde seine Nachstommenschaft verderbt hat, so dieser Gottmensch durch seine Gerechtigkeit sein Erbe gerettet hat: Iener, indem er die Beslecktheit des Fleisches durch Fortpslanzung übertrug, was der böse Feind nicht konnte, Dieser — indem er die Gnade des Geistes verlieh, was der gerechte Abel nicht konnte" 62).

— Da die Pelagianer der Kirchensehre entgegen hartnäckig darauf hielten, die Sünde Adams sei nur insofern auf alle Menschen übergegangen, inwiesern Alle ihm im Sündigen folgen, so mußten sie in Consequenz ihres Irrthums behaupten: an den Kindern, welche noch nicht die Freiheit des Willens haben, hafte seine Sünde 63°). Dieser Behauptung gegenüber mußte

<sup>62)</sup> Contra haec Apostoli verba sanumque intellectum nemini adquiescas, si vis Christo et in Christo vivere. Nam si quemadmodum illi dicunt, propterea ista commemorasset Apostolus, ut intelligeremus ad primum hominem peccatores ideo pertinere, quia non delictum ex illo nascendo traximus, sed eum imitando peccamus, diabolum potius poneret, qui et primus peccavit, et de quo nullam substantiae propaginem traxit genus humanum, sed eum sola imitatione secutum est, unde dicitur pater impiorum . . Nam ideo de ipso diabolo dictum est "Imitantur autem illum qui sunt ex parte ipsius." Deinde si propter imitationem hoc loco Apostolus commemoraret primum hominem, quia primus peecator in hominibus fuit, ut ideo ad illum omnes homines peccatores diceret pertinere; cur non sanctum Abel posuit, qui primus in hominibus justus fuit, ad quem justi omnes propter imitationem justitiae pertinerent, sed posuit Adam, contra quem non posuit nisi Christum: quia sicut ille homo delicto suo vitiavit posteritatem suam, sie ille Deus homo justitia sua salvavit haereditatem suam. Ille trajiciendo carnis immunditiam, quod non poterat dia: bolus; ille donando spiritus gratiam, quod non poterat Abel justus. Ep. 157. n. 21. p. 552.

Doch geriethen die Pelagianer von einer andern Seite her hiemit in offenen Widerspruch, indem sie zur Stützung des ihnen eigenthümlichen Jrrthums: die Gnade Gottes werde nach Berdienst werliehen, auch freien Willen in den unvernünftigen Kindern statuiren mußten, um diese von der Gnade Gottes nicht gänzlich auszuschließen. A. äußert sich über diese pelagianischen Verkehrtheiten also: "Die Gnade Gottes wird den unmündigen Kindern (infantibus) durch unsern Ferrn Jesus Christus verliehen, damit ihnen die Abstammung von Adam nicht schade und die Wiedergeburt in Christus nitze... Und diese große Bohle that wird ihnen zu Theil, nicht nur da sie ihrer nicht begebren, sondern auch wenn sie derselben widerstreben; was ihnen zu einem großen Sacrilegium angerechnet werden würde, wenn in ihnen der freie Wille schon Etwas vermöchte. Dieß sagen wir aber wegen derer, welche wagen, die kleinen Kinder als eigner Sünden schuldig darzustellen, damit sie, welche weder Gutes noch Böses zu denken

die Lehre von der Erbfünde nur noch bestimmter und deutlicher sich fassen. Rebst der allgemeinen Bestimmung, daß die Gunde Abams an allen Denschen in Folge ihrer fleischlichen Abstammung von ihm, und darum auch an den neugebornen Rindern hafte, erflärte die Rirche: der Erlöser fei frei von der Erbfünde, weil Er Mensch geworden nicht auf dem Wege der Zeugung, wie alle Nachkommen Abams. Diefen Glauben bezeugt A. mit ben Worten: "Daß aber die Seele des Mittlers nicht die Sünde von Adam geerbt habe, daran darf man nicht zweifeln . . . Sein Rleisch stammt aus einer Jungfrau, murde nicht durch Begierde empfangen, fondern durch Glauben, damit er erscheine in der Aehnlichkeit des Fleisches der Sunde, aber nicht im Fleische der Gunde. Wenn aber der Sunde der ersten fundhaften Seele die übrigen deghalb unterworfen find, weil fie aus jener durch Fortpflanzung abstammen, so hat gewiß jene Seele, welche der Eingeborne angenommen hat, entweder die Gunde von dorther nicht gebracht, oder fie ift gang und gar von dorther nicht gekommen". (Ep. 190. p. 708. S. den lateinischen Text oben Note 44).

Dem so bestimmt von den Pelagianern ausgesprochenen Irrthum: an

im Stande find, erscheinen, als konnten fie durch den freien Willen entweder Strafe oder Gnade verdienen, da vielmehr die apostolische Wahrheit in ben Worten: aus Giner Gunde Alle gur Berdammniß - genugsam zeigt, bag fie ftrafwürdig geboren werden, so daß fie nicht aus Berdienft, sondern aus Barmbergigkeit in der Inade wiedergeboren werden . . . Woraus fie aber gegen den Apostel, der so offen ausspricht: durch Ginen Menschen ist die Gunde in die Welt gekommen und durch die Gunde der Tod, und so ist er auf alle Menschen übergegangen, in welchem Alle gefündigt haben - für ihre Behauptung arqumentiren, daß auch die kleinen Rinder durch freien Willen eigene Gunden haben, dieß zu beachten midert an, und verursacht Edel es anzuführen, aber wir werden gezwungen es zu jagen. Denn was große und scharffinnige Beifter denken konnten, diesem auszuweichen und zu schweigen, verrath Beiftesarmuth, oder Stolz, wenn man es mit Berachtung übergeht." A. führt nun das Argument an, auf das fich die Gegner ftütten, nemlich den Kampf des Gfau und Jakob im Mutterleibe, der ein Beweis der freien Willensäußerung gewesen sei, worauf Strafe und Lohn folgte. A. erwiedert: "Sierauf fagen wir, jene Bewegungen und gleichsam Streit der Kleinen ift eine Borbedeutung großer Dinge gewesen, weil es nicht freier Wille mar, sondern Wunder. Wir werden boch nicht auch den Geln Freiheit des Willens beilegen jollen, weil ein Thier dieses Geschlechtes, wie geschrieben steht, ein sprachloses Lastthier mit Menschenstimme redend der Tollfühnheit des Propheten steuerte. Dieje aber, welche behaupten, dieß seien nicht wunderbare Bewegungen, sondern freiwillige Afte gewesen und nicht an den Kleinen, sondern von den Kleinen geschehen, mas werden fie denn dem Apostel entgegnen, der gerade diese Zwillinge als einen Beweis der freien Gnade Rom. 9, 11, 12, ermähnt?" (Ep. 186. p. 667. 8.)

den neugebornen Kindern hafte feine Sünde, setzte die Kirche die eben so scharf gefaßte Lehre entgegen: gerade an den Kindern erscheine die von Adam auf alle Menschen übergehende Sünde recht in ihrer Wesenheit und Besonsderheit. Auf diese Lehrbestimmung beruft sich A. in mehreren der schon angesührten Stellen, und über Köm. 5, 20. äußert er sich (Ep. 157. p. 350): "Die Fülle der Sünde ist nicht zu beziehen auf die Abstammung vom ersten Wenschen, sondern auf die Vergehen des menschlichen Verhaltens, welche zu jener Einen Sünde, mit welcher allein die Kinder behaftet sind (quo solo obstricti tenentur infantes), in schon höheren Altersstusen aus der üverhandsnehmenden Bosheit hinzugesommen sind. Den dießfälligen Gsauben spricht aber die Kirche aus Deutlichste in der von ihr behaupteten abs olu ten Nothwendigkeit der Tause der Kinder aus, worauf sich A. vorzugsweise zu wiederholten Malen (z. B. in den Stellen Rote 11. u. 12., sowie Ep. 157. p. 546, 550, 552. Ep. 186. p. 674. Ep. 217. p. 8041 beruft.

Indem die Pelagianer die Erbsünde verwarfen, setzten sie sich nothswendig auch in Widerstreit mit der Lehre der Kirche von der Heilung der durch das Erbübel verderbten menschlichen Natur durch die Gnade Jesu Christi; und in dem Maaße sie die natürliche sittliche Kraft des Menschen erhoben, drückten sie die Nothwendigkeit und Wirtsamkeit der Gnade herab <sup>64</sup>). A. versocht wider diese Gegner der Gnade die Nothwendigkeit derselben im Sinne und Geiste der Kirche also, daß er dem freien Willen des Menschen nicht zu nahe trat.

Die Pelagianer sprachen zwar auch von Gnade, verstanden aber dars unter nur die von Gott verliehene natürliche Kraft, insbesondere den freien Willen, die Offenbarung des Gesetzes, das Beispiel Christi und die Bersgebung der Sünden (Ep. 188. p. 696); dagegen aber machte A. geltend, unter Gnade sei vorzüglich das Geschenf und die Wirkung des h. Geistes zu versstehen, fraft dessen der freie Wille des Menschen geneigt und tüchtig gemacht werde zur Erfüllung des göttlichen Gesetzes (Ep. 157. p. 545). Denn wenn

<sup>44)</sup> Also zeichnet A. die Belagianer als jene, qui nimium arrogant humanae voluntati, quam lege data putant ad eam implendam sibi posse sufficere, nulla super doctrinam legis gratia sanctae inspirationis adjutam (Ep. 145. p. 472), und als "inimicos gratiae ('hristi, qui confidunt in virtute sua. et creatori nostro quodammodo dicunt: Tu nos fecisti homines, justos autem ipsi nos fecimus. Qui naturam humanam ideo dicunt liberam, ne quaerant liberatorem, ideo salvam, ut superfluum judicent salvatorem. Tantum enim dicunt valentem, ut suis viribus semel in origine suae creationis acceptis, possit per liberum arbitrium, nihil ulterius adjuvante illius gratia qui creavit, domare et exstinguere omnes cupiditates tentationes que superare" (Ep. 177. p. 622. cfr. Ep. 178. p. 629).

Gnade nichts Anderes wäre, als die dem Menschen vom Schöpfer verliehene Will nsfraft, so würde durch diese alleinige Behauptung die Nothwendigkeit des Christenthums als Erlösungs und Gnadenanstalt in Frage gestellt, und Heiden und Christen und Fromme und Unfromme wären auf Eine Linie gesetzt <sup>65</sup>).

So fehr die Belagianer über das Wefen der Gnade im Grrthum befangen waren, so irrig waren auch ihre Begriffe von der menschlichen Freiheit; denn sie verstanden unter dem von ihnen so hoch angeschlagenen freien Willen nichts als die niedrige Willfür oder das Wahlvermögen. die Fähigfeit zu wollen oder nicht zu wollen, zu fündigen oder nicht zu fündigen 66). Augustinus aber zeigte, daß es sich zwischen der Kirche und ben Belagianern nicht um diefes Wahlvermögen, sondern um die höhere fittliche Freiheit des Menschen handle, und mährend er das erstere als das nothwendige Substrat der lettern im Menschen anerkannte, lehrte er. daß der Mensch die sittliche Freiheit, d. i. das Bermögen, das göttliche Gesetz vollkommen zu erfüllen, nach dem Sündenfalle nicht mehr habe, und zu derselben erst wieder durch die Gnade des h. Beistes erhoben werden musse (Ep. 157. p. 543. Ep. 177. p. 623). Diese Gnade ist daher noth. wendig eine heilende, gesund und gerecht machende, und von dieser hatten die Pelagianer den rechten Begriff nicht (cf. Ep. 177. p. 625. sg.), wenn fie auch die Sündenvergebung durch die Taufe als Geschenk der freien Gnade ansahen 67). Als frei erklärte demnach A. im Gegensate zu den Belagianern nur Jenen, welcher von der Luft zu fündigen durch die Gnade

Belagins hatte diesen seinen urrigen Begriff von Gnade in einer Schrift an Paulinus von Nosa ausgesprochen; darauf sich beziehend schreibt A. an diesen: "In quidusdam litteris ad tuam venerationem datis dieit, se non debere existimari sine gratia Dei desendere liberum arbitrium, eum possibilitatem volendi atque operandi, sine qua nihil boni velle atque agere valeremus, a creatore nobis insitam dieeret; ut videlicet haec intelligatur doctore ipso gratia Dei, quae paganis atque Christianis, impiis et piis, sidelibus atque insidelibus communis est" (Ep. 186. p. 664).

of) In den von A. in der vorhergehenden Note angeführten Worten des Pelagius nennt dieser das liberum arbitrium die "possibilitatem volendi atque operandi," so wie in seinem Note 37 erwähnten Glaubensbekenntnisse: "Nos dieimus, hominem et peccare et non peccare posse, ut semper nos liberi consiteamur esse arbitrii."

<sup>67)</sup> So Cölestius in seinem Befenntnisse: "Infantes autem debere baptizari in remissionem peccatorum secundum regulam universalis ecclesiae et secundum evangelii sententiam, consitemur, quia Dominus statuit, regnum coelorum non nisi baptizatis posse conserri: quod quia vires naturae non habent, conferri necesse est per gratiae libertatem" (Hahn a. a. D. S. 199).

befreit, willig dem Zuge derfelben folgt, die ih 1 zur Erfüllung des Gesetzes treibt 68).

Wie weit A. von dem gefährlichen Irrthume de servo arbitrio entfernt war, beweisen insbesondere seine Briefe und Schriften an die Mönche zu Adrumetum <sup>69</sup>), in denen er eben so sehr die Freiheit des menschlichen Wilslews als die Wirksamkeit der göttlichen Gnade vertheidiget <sup>70</sup>). Weil nun nach der Lehre der fatholischen Kirche jedes gute Werk nur durch das Zussammenwirken zweier Factoren, der göttlichen Gnade und der menschlichen Freiheit, zu Stande kommt, so wollte A. auch niemals in der Frage

- "Voluntas nec libera dicenda est, quamdiu est vincentibus et vincientibus cupiditatibus subdita. A quo enim quis devictus est, huic et servus addictus est, et si vos Filius liberaverit, ait ipse Dei Filius, tunc vere liberi eritis" (Ep. 145. p. 470). "Haec enim voluntas libera tanto erit liberior quanto sanior, tanto autem sanior quanto divinae misericordiae gratiaeque subjectior. Ipsa enim fideliter orat et dicit: Itinera mea dirige secundum verbum tuum et ne dominetur mihi omnis iniquitas (Psalm 118). Quomodo enim libera est, cui dominatur inquitas?" (Ep. 157. p. 544.) Und (Ep. 217. p. 801 sq.): "Si vere volumus defendere liberum arbitrium, non oppugnemus unde fit liberum. Nam qui oppugnat gratiam, qua nostrum ad declinandum a malo et faciendum bonum liberatur arbitrium, ipse arbitrium suum adhue vult esse captivum." A. nenut daßer auch den durch die Gnade erst frei gemachten Willen das "liberum arbitrium."
- 37. hatte in einem Briefe an den römischen Preschter Sixtus (Ep. 194) den Frethum der Pelagianer bestritten: die Gnade werde nach Verdienst gegeben. Diese Schrift war auch in das Mönchskloster zu Adrumetum, der Provinzialshauptstadt von Bhzacene, gekommen und hatte dort bei Einigen das Mißverständniß veranlaßt: als ob, wer die Gnade vertheidige, die Freiheit des Willens läugne. A. durch einige Mönche des Klosters, die nach Sippo kamen und dort über das Ostersest 426 blieben, davon unterrichtet, schrieb an den Abt Valentin und seine Mönche zwei Briefe (Ep. 214 u. 215) und zwei besondere Bücher "de libero arbitrio et gratia und de correptione et gratia."
- "Credite divinis eloquiis, quia et liberum est hominis arbitrium et gratia Dei, sine cujus adjutorio liberum arbitrium nec converti potest ad Deum, nec proficere in Deo. Et quod pie creditis, ut etiam sapienter intelligatis orate. Et ad hoc ipsum enim, ut sapienter intelligamus, est utique liberum arbitrium. Nisi enim libero arbitrio intelligeremus atque saperemus, non nobis praeciperetur dicente scriptura: Intelligite ergo qui insipientes estis in populo et stulti aliquando sapite. Eo ipso quippe quo praeceptum atque imperatum est, ut intelligamus atque sapiamus, obedientia nostra requiritur, quae nulla potest esse sine libero arbitrio" (Ep. 214. p. 792 sq.). Und Ep. 215. p. 794: "Fides sana catholica neque liberum arbitrium negat sive in vitam malam sive in bonam, neque tantum ei tribuit, ut sine gratia Dei valeat aliquid, sive ut ex malo convertatur in bonum, sive ut in bono perseveranter proficiat, sive ut ad bonum sempiternum perveniat, ubi jam non timeat ne deficiat."

nach dem Heile des Menschen die Eine von der Andern getrennt wissen, und erwies aus diesem nothwendigen Zusammenwirken Beider, daß die Gnade keineswegs die Freiheit aushebe 71).

Ein Hauptmoment in dem Streite über die Gnade lag in der Frage nach dem Verhältnisse der Gnade und Freiheit zu einander, oder in der Frage nach der Ordnung, in welcher diese beiden Factoren der christlichen Tugend sich im Menschen wirtsam erweisen. Der Pelagianism mußte consequenter Weise die Initiative am Werke der Heilung dem menschlichen Willen zuschreiben 72), während die Kirche lehrte: die Gnade sei es, welche den Ansang im Werke der Heiligung mache, welche den kreien Willen, ihm zuvorsommend und ihn vorbereitend, geneigt mache, sich Gott hinzugeben.

Weil nun alles Heil in Christus an den Glauben als seinen Auszgangspunkt und seine Grundbedingung gebunden ist, so sah die Kirche von Anbeginn den Glauben des Menschen als Gnadengeschenk an, gewirkt durch den h. Geist im Herzen des die Predigt des Heils Vernehmenden; dagegen aber schrieben die Pelagianer den Glauben dem menschlichen Willen zu (Ep. 194. p. 718). So sehr A. den Glauben der Kirche an die zuvorkommende Gnade gegen die Pelagianer zu begründen suchte 73), fand er dennoch

<sup>&</sup>quot;Primo D. Jesus, sieut seriptum est in evangelio Joannis, non venit ut judicaret mundum, sed ut salvaretur mundus per ipsum. Postea vero, sieut scribit apostolus Paulus, judicabit Deus mundum, quando venturus est, sieut tota Ecclesia in symbolo confitetur, judicare vivos et mortuos. Si igitur non est Dei gratia, quomodo salvat mundum? et si non est liberum arbitrium, quomodo judicat mundum? Proinde neque negetis Dei gratiam, neque liberum arbitrium sic defendatis, ut a Dei gratia separetis, tanquam sine illa vel cogitare aliquid vel agere secundum Deum ulla ratione possimus, quod omnino non possumus" (Ep. 214 p. 791). Der Beistand der Gnade sett die Freiheit des Willens vorans: "Neque enim voluntatis arbitrium ideo tollitur, quia juvatur; sed ideo juvatur, quia non tollitur. Qui enim Deo dicit: Adjutor meus esto, confitetur se velle implere quod jussit, sed ab eo qui jussit, adjutorium poscere ut possit. Sic et iste cum sciret (Sap. 8, 21) neminem esse posse continentem, nisi Deus det, adiit Dominum et deprecatus est: utique volens adiit, volens deprecatus est, nec petiisset nisi esset voluntas" (Ep. 157, p. 545).

Diese Meinung sprachen die Pelagianer in dem Satze aus: die Enade werde dem Menschen verlieben nach den Berdiensten, die er sich durch das Streben des freien Willens erworben. Obschon Pelagius selbst den Satz: gratiam Dei secundum merita dari. zu Diospolis im Jahr 415 hatte verdammen müssen, so hielten die Pelagianer denselben doch auch nachher sest, wie A. Ep. 194. p. 717 bezeugt.

<sup>78)</sup> Borzüglich in dem an den römischen Presboter Sixtus im Jahre 418 geschriebenen 194. Briefe.

nicht überall beifällige Anerkennung. Selbst in Afrika, wo der Beist des Bischofs von Hippo das firchliche Leben so fehr beherrschte, gab es Leute von katholischer Gesinnung, die da meinten: die Freiheit des Menschen und Gottes Gerechtigkeit werde der Gnade gegenüber nur dann gewahrt, wenn man annehme, Glaube und Zustimmung zur Aufforderung Gottes gehe von des Menschen eigenem Willen aus und tomme der Gnade zuvor. Gin Bertreter diefer Unficht zu Karthago war Vitalis 74). Zur Berichtigung derselben wies 21. vorzüglich auf das Bebet der Rirche hin, welches fie für die Ungläubigen verrichte, auf daß Gott fie zum Glauben befehre, für die Ratechumenen, daß er ihnen das Verlangen nach der Widergeburt einflöße, und für die Gläubigen, daß er sie im Glauben erhalte (Ep. 217. N. 2. p. 799) Darauf zeigte A., wie die Gebete der Rirche um Erleuchtung und diese erbetene Gnade die Freiheit des Menschen keineswegs aufheben (Ep. 217. N. 8 p. 802). Endlich erinnerte er noch daran, daß der Sat von der zuvorkommenden Gnade zum Inbegriffe des wahren katholischen Glaubens gehöre und sonach von jedem katholischen Christen bekannt werden müsse 75).

Dieser Laie psiegte seine Ansicht also auszusprechen: "ut recte credamus in Deum et evangelio consentiamus, non esse donum Dei. sed hoc nobis esse a nobis, id est ex propria voluntate, quam nobis in nostro corde non operatus est ipse... per legem suam, per scripturas suas Deum operari ut velimus, quas vel legimus vel audimus; sed eis consentire vel non consentire ita nostrum est, ut si velimus siat, si autem nolimus, nihil in nobis operationem Dei valere faciamus. Operatur quippe ille, quantum in ipso est ut velimus, cum nobis nota siunt ejus eloquia; sed si eis adquiescere nolumus, nos ut operatio ejus nihil in nobis prosit efficimus." Mit diesen Borten sührt A. den Bitalis redend ein — in seinem 217. Briese, den er ums Jabr 427 an diesen schrieb, um ihn von seinem Frthume abzubringen. Denn obschon A. den Bitalis nicht sin lleberbleibsel des Pelagianism wissen. (Ego enim haereticum quidem Pelagianum te esse non credo; sed ita esse volo, ut nihil illius ad te transeat vel in te relinquatur erroris. Ep. 217. p. 807.)

<sup>3</sup>u diesem Behuse stellt A. zwölf Sätze als unbestreitbare Kirchenlebre auf, deren erster ausspricht: Alle aus Adam Geborne müssen durch die Enade in Christus wiedergeboren werden. Die serneren Hauptsätze lauten: "Seimus gratiam Dei nee parvulis nee majoribus secundum merita nostra dari — Seimus majoribus ad singulos actus dari — Seimus non omnibus hominibus dari — Seimus eis quibus datur, misericordia Dei gratuita dari — Seimus eis quibus non datur, justo judicio Dei non dari — Seimus eos, qui corde proprio credunt in Dominum, sua id sacere voluntate ac libero arbitrio — Seimus pro eis, qui nolunt credere, nos qui jam credimus recta side agere, cum Deum oramus ut veliut — Seimus pro eis, qui ex illis crediderunt, tanquam de benesiciis recte atque

Aber auch außerhalb Afrika machte sich zur selben Zeit, da A. de halbpelagianisirenden Bitalis widerlegte, ein Streben kund, die zwischen den Belagianern und der Kirche verhandelten anthropologischen Fragen auf einem Mittelstandpunkte zwischen Beiden zur Lösung zu bringen. Da aber zwischen Irrthum und Wahrheit nichts in der Mitte liegt als der halbe Irrthum und die halbe Wahrheit, so war auch nur dieß das Resultat jenes Verssuches. Dieser ging von Massilia in Gallien aus — aus der Zelle des Klosters, dessen Mönchen er sich besonders dadurch nahe gelegt hatte, daß ihnen ihr sittlicher Eiser durch die von A. vertheidigte Gnadenwahl auf das Höchste gefährdet erschien. Diese halbwahren und halbfalschen Vorstellungen der Massilienser über die sittliche Verfassung des Menschen und die Gnade Gottes <sup>76</sup>) waren aber diese: "In

veraciter et debere nos Deo agere gratias et solere." Alle diese Sätze, sagt A., beziehen sich auf die zwischen ihm und Vitalis schwebende Frage: utrum praecedat haee gratia, an subsequatur hominis voluntatem, hoc est, ut planius id eloquar, utrum ideo nobis detur, quia volumus, an per ipsam Deus etiam hoc efficiat ut velimus? Vitalis konnte nicht läugnen, daß diese zum katholischen Glauben gehören, und da sie insgesammt und einzeln laut die Wahrheit aussprachen: die Gnade Gottes komme dem Willen des Menschen zuvor und bereite ihn, so ließ er seinen Jrrthum, in welchem wir die ersten Anklänge des Semipelagian ism vernehmen, wahrscheinlich sahren und es kam nicht dazu, was A. ihm schrieb: "aliter tecum agendum est, ut non sie erres, aut si errare persistis, ne mittas alios in errorem." Ibid. p. 804. 805. 809.

<sup>76)</sup> Ueber dieselben mard A. durch zwei Laien in Kenntniß gesetzt, Ramens Pros= per und hilarius. Jener ein Gallier aus Aquitanien, diefer ein Afrikaner, gleich fehr durch Berehrung gegen ben großen Kirchenlehrer Afrita's wie durch Gifer für Rechtgläubigkeit verbunden, lebten Beide in oder um Maffilia und pflegten Umgang mit den Mönchen und andern kirchlichen Bersonen dort und anderwärts. Da mußten fie benn hören, wie Diese die Lehre des Bischofs von Sippo über die Gnabenwahl als miberiprechent ber lehre ber Bater und bem Sinne der Kirche bezeichneten und besonders entschieden dawider fich aussprachen, nachdem sie das Buch des A. "bon der Zurechtweisung und Gnade" (Note 69) gelesen hatten. Fruchtlos mar das Bemühen ber beiden Berehrer des A., Diefe Begner mit der Lehre desselben zu versöhnen. Gie beriefen fich für ihre Unficht von dem der Unade vorausgehenden Glauben felbst auf frühere Schriften des A. und machten wider die Theorie desfelben von der Borberbeftimmung besonders geltend: sie mache alles sittliche Streben überflüffig; ber Mensch aber fonne nur bann gur Befferung und gum Fortschreiten im Guten bestimmt werden, wenn er wiffe, er konne durch seine Befliffenheit gut sein und seine Freiheit werde durch Gottes Unade unterstützt werden, wenn er die gottlichen Gebote befolgen wolle. Endlich meinten fie, die Pradestination fei jedenfalls etwas Unficheres, und wozu durch fo Etwas die Gemüther ber minder Ginfichtigen beängstigen! Auch ohne dieß sei der katholische Glaube bisher von sehr vielen

Folge der Sunde Abams, welche auf alle Menschen übergegangen, vermöge Niemand fraft seines Willens aus dem Berderben sich zu befreien. Das Berlangen nach — und der zuversichtliche Glaube an die Heilung ift aber im Menschen. Wenn nun den Riedergeworfenen und aus eigner Kraft sich zu erheben Unvermögenden das Heil verkundet wird, so erhalten fie aus Berdienst beffen, daß fie die Beilung wollten und an diefelbe glaubten, Bermehrung des Glaubens und das volle Seil. Niemand aber ift fich felbst genug, ein Beilswerf zu beginnen und zu vollenden (denn den Willen des Rranten, geheilt zu werden, zählen fie nicht ju dem Werke der Heilung). Auch werde die Gnade badurch nicht beeinträchtigt, wenn man fagt: ein solcher Wille gehe voraus, der ja bloß den Arzt suche, nicht aber felbst Etwas vermöge 77). Der Glaube (Bereitwilligfeit zu glauben) fei eine Naturgabe des Schopfers, die auch nach ber Verderbniß des Menschen geblieben sei — wenn auch geschmälert, und es stehe daher bei jedem Menschen, ob er glauben wolle oder nicht. Db der Mensch glauben werde oder nicht, wisse Bott vorher, und dieses Vorherwissen sei auch der Grund, wann, wo und wem Er das Evangelium predigen laffe, so wie auch Grund der Vorherbestimmung und Inadenwahl; denn Jene eben habe Gott zu beseligen beschlossen. von denen Er voraussah, daß sie glauben würden 78). Was die

Schriftstellern mit Erfolg wider die Pelagianer vertheidigt worden. — Dieß Alles meldeten Prosper und Hilarius gegen Ende des Jahres 428 dem Bischofe von Hippo (siehe ihre Briefe unter denen Augustin's 225 u. 226. p. 820 – 829) mit der dringenden Bitte, ihnen mit seiner erleuchteten Beisheit zu Hilfe zu kommen, auf daß sie im Stande seien, diesen Jrrthümern mit Erfolg entgegen zu treten. Dieß thue um so mehr Noth, weil die Bertreter jener Meinungen Leute von musterbaftem Wandel und Einige derselben unlängst zur bischösslichen Bürde gelangt seien, denen daher Biele beistimmen und nicht leicht Jemand widerspreche.

proprio arbitrio liberari. Sed id conveniens asserunt veritati vel congruum praedicationi, ut cum prostratis et numquam suis viribus surrecturis annuntiatur obtinendae salutis occasio, eo merito, quo voluerint et crediderint, a suo morbo se posse sanari, et ipsius fidei augmentum et totius sanitatis suae consequantur effectum. Ceterum ad nullum opus vel incipiendum, nedum perficiendum, quemquam sibi sufficere posse consentiunt; neque enim alicui operi curationis eorum annumerandum putant, exterrita et supplici voluntate unum quemque aegrotum velle sanari... Nec negari gratiam, si praecedere dicatur talis voluntas, quae tantum medicum quaerat, non autem quidquam ipsa jam valeat. Ep. 226. n. 2. p. 825 s.

Quod enim dicitur "Crede et salvus eris", unum horum exigi asserunt, aliud offerri, ut propter id quod exigitur, si redditum fuerit, id quod offertur

Unmündigen aber betreffe (bei denen vom Glauben feine Rede fein fonne und deren Biele ohne Taufe sterben), so hänge das ewige Schickfal derfelben eben auch von dem Vorhermiffen Gottes ab: Undere nämlich gehen zu Grunde. Andere werden selig, je nachdem Gott vorhergewußt, wie sie bei reiferem Alter, wenn sie am Leben geblieben maren, sich murden betragen haben 79). Das emige Schickfal ber Ermachienen aber hänge nicht von ber Borherbestimmung ab, jondern von dem Willen des Menschen, auf den es ankomme, ob er die Gabe der Beharrlichkeit ergreifen wolle oder nicht; auch werde ein folches Beharren Riemandem gegeben, daß er nicht mehr zu fündigen vermöchte 80). Unfrer Aller Ratur unterscheide sich nur dadurch von jener Adams, daß dieser bei gesunder Willensverfassung in seinem Wollen von der Gnade unterstützt wurde, ohne welche er nicht beharren konnte, mährend die Gnade uns bei verlornen und verderbten Kräften, wenn wir nur glauben, nicht nur vom Falle aufrichtet, sondern auch im Vorwärtsschreiten unterstützet. Was immer den Prädestinirten verliehen wird, das fann durch den eigenen Willen sowohl verloren gehen, als erhalten werden. Deghalb fei auch die Zahl der Prädestinirten feinesmegs abgeschloffen; denn Gott wolle zwar, daß alle Menschen ohne Ausnahme, nicht allein die Vorherbestimmten, felig werden, und Allen habe er das ewige Leben bereitet, aber das Ergreifen desfelben komme auf den freien Willen an, und es werde nur von Jenen ergriffen, welche von freien Stücken an Gott geglaubt und den Beistand der Gnade aus Berdienst dieser gläubigen Gesinnung erhalten haben. — Es seien also bei Tenen, welche den Gebrauch des freien Willens haben, zwei Factoren, welche das Seil des Menschen wirken: Gottes Gnade nämlich und des Menschen Willfährigfeit (obedientia); der erste dieser Factoren

deinceps tribuatur. Unde consequens putant, exhibendam ab eo fidem, cujus naturae id voluntate Conditoris concessum est; et nullam ita depravatam vel exstinctam putant, ut non debeat vel possit se velle sanari. Dicunt id praescientiae esse divinae, ut eo tempore et ibi et illis veritas annuntiaretur vel annuntietur quando et ubi praenoscebatur esse credenda. Ep. 226. n. 2. 3. p. 825 s.

- 79) Cumque innumerabilium illis multitudo objicitur parvulorum . . . tales ajunt perdi talesque salvari, quales futuros illos in annis majoribus si ad activam servarentur aetatem, scientia divina praeviderit. Ep. 225. n. 5. p. 822 s.
- Quod autem dicit sanctitas Tua, neminem perseverare nisi perseverandi virtute percepta, hactenus accipiunt, ut quibus datur, inerti licet, praecedenti tamen proprio arbitrio tribuatur; quod ad hoc tantum liberum asserunt, ut velit vel nolit admittere medicinam . . . nec cuiquam talem dari perseverantiam, a qua non permittatur praevaricari, sed a qua possit sua voluntate deficere et influmari. Ep. 226. n. 4. p. 827.

fei aber die Willfährigkeit, so daß der Anfang des Heils von dem ausgehen muß, der da geheilt wird, nicht von dem Heilenden, und der Wille des Menschen sich den Beistand der göttlichen Gnade verschafft, nicht aber die Gnade den menschlichen Willen sich unterwirft" 81).

Diesen neuen wider die Gnade laufenden Irrthumern der Massilienser begegnete Augustinus 82), indem er nachwies: auch der Unfang des Blaubens, wodurch mir Christen find, sei ein Bnadengeschenk Gottes; denn es sei wohl zu unterscheiden zwischen dem "Glanben-können" und dem "in der That Glanben." Das Bermögen zu glauben sei von Natur im Menschen und darum allen Menschen gemein; aber der wirkliche Glaube sei ein Gnadengeschenk Gottes und durch dasselbe der Gläubige vom Ungläubigen verschieden. Der Glaube. der beginnende sowohl als der vollendete, ist ein Geschenk Gottes, welches er frei und fraft unerforschlichen Rathschlusses ertheilt oder nicht. So wie ber Glaube, so ist auch die Beharrlichkeit eine Gnade Gottes, und zwar jenes Geschenk, fraft bessen man bis ans Ende in Christus beharret. Schon im Begriffe diefer Gnade liegt es, daß Der, welchem sie verliehen wird, bis ans Ende beharret. Laut den Gebeten der Kirche schenket Gott wirklich solch' Beharren. Daß Er dieß thun werde, hat Gott vorausgewußt und darin besteht die Prädestination der Heiligen. Diese ist also nichts

52) In zweien an Prosper und Hilarius gerichteten Büchern, deren erstes er "de praedestinatione Sanctorum," das zweite "de dono perseverantiae" betitelte. Da diese Bücher ihres Umfangs wegen in der Sammlung der Briefe des A. keine Stelle gefunden, so gebort die ausstührliche Darlegung ihres Inbaltes nicht hieher. Sie findet sich aber hinten in den "Beiträgen zur Dogmengeschichte," Artikel Semipelagianismus §. 3.

Unde in hoc solo volunt a primo homine omnium distare naturam, ut illum integris viribus voluntatis juvaret gratia volentem, sine qua perseverare non poterat, hos autem amissis et perditis viribus credentes tantum, non solum erigat prostratos, verum etiam suffulciat ambulantes. Cetarum quidquidlibet donatum sit praedestinatis, id posse et amitti et retineri propria voluntate contendunt. Inde est quod et illud pariter non accipiunt, ut eligendorum rejiciendorumque esse definitum numerum nolint (Ep. 226. n. 6. 7. p. 827 s.); quantum enim ad Deum pertinet, omnibus paratam vitam aeternam, quantum autem ad arbitrii libertatem, ab his eam apprehendi, qui Deo sponte crediderint et auxilium gratiae merito credulitatis acceperint . . . Ac sic cum in his, qui tempus acceperunt liberae voluntatis, duo sint quae humanam operentur salutem, Dei scilicit gratia et hominis obedientia; priorem volunt obedientiam esse quam gratiam, ut initium salutis ex eo qui salvatur, non ex eo credendum sit stare qui salvat, et voluntas hominis divinae gratiae sibi pariat opem, non gratia sibi humanam subjiciat voluntatem. Ep. 125. n. 6. p. 823 s.

Anderes, als das Vorherwissen und Vorbereiten der Gnaden Gottes, wodurch unsehlbar Diejenigen errettet werden, welche errettet werden.

So vertheidigte A., dieses ausgezeichnete Gefäß der Gnade, die unbestingt freie, zuvorkommende und das Heil des Menschen bis ans Ende wirkende Gnade Gottes wider die Halbheiten der Massilienser, um bald darauf — während der vierzehn monatlichen Belagerung von Hipporegius durch die Bandalen — nachdem er 40 Jahre dem Herrn gedient, in seinem 76. Lebensjahre am 28. August 430 in die ewige Wohnung einzugehen, die ihm Gott von Ewigkeit her bereitet hatte.

## 4. Lehre von der Rirche.

Noch in weit höherem Grade als der Pelagianism hatte die Thätigs feit des h. Augustinus das donatistische Schisma in Anspruch genomsmen 83). Die Bestreitung desselben führte natürlich auf die Fragen von der Kirche und ihren Heilsmitteln, und so ward A. in die Nothwensdigkeit versetzt, seine geistreichen tiesen Erkenntnisse, die er aus der Offensbarung gewonnen, über diesen Gegenstand darzulegen.

Von der Kirche hatte sich aber A. nicht etwa einen beliebigen Besgriff a priori gebildet; sondern weil mit der Kirche selbst auch ihr wesenshafter Begriff war gegeben worden, so erfaste er mit dem Apostel (Eph. 1. 4. 5. 1 Kor. 12.) die Kirche stets nur als "Leib Christi dessen Haupt Christus." Aus diesem Offenbarungsworte erschloß sich ihm das ganze Wesen der Kirche als jener gottmenschlichen Persönlichkeit oder Körperschaft, welche die Erlösung der Menschen fort und fort wirket. Zu diesem Endzwecke hat Sich Christus der Kirche oder die Kirche Sich so innig und unzertrennlich einverleibt, daß Er und die Kirche wie Braut und Bräutigam nur Ein Fleisch seien §4). Wie nur Ein Haupt, der Erlöser, so auch nur Eine

Daß die donatistische Angelegenheit wie keine andere den h. A. beschäftigte, zeigt sein Briefwechsel. Die bei Weitem große Nehrzahl seiner Briefe ist im Interesse dieser Angelegenheit geschrieben. Wenn diese Briefe einerseits über den donatistischen Streit so belehrend sind, daß Niemand, der eine Geschichte dieses Schisma schreiben will, dieselben übergehen darf, so stellen sie andererseits die Thatsache in das klarste Licht, A. vorzüglich gebühre die Krone des Verdienstes, die Kraft des Schisma durch seinen erleuchteten Eiser gebrochen zu haben.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Die Worte des 72. Psalms: Deus meus, Deus meus quare me dereliquisti commentirend, schreibt A. (Ep. 140. De gratia N. T. liber ad Honoratum p. 428): "Haec ex persona sui corporis Christus dicit, quod est Ecclesia. Haec sponsus ex persona sponsae loquitur, quia univit eam sibi quodam

Kirche, Sein Leib. Diesen Leib allein beseelt und belebt der Erlöser durch den h. Geist. Wer also der Wirkungen des h. Geistes theilhaft werden will, muß sich der Kirche lebendig einverleiben; diese aber ist nur Eine, die katholische korzüglich durch ihre Verbreitung über den ganzen Erdfreis hin 86); und

- 85) Non quaerant Spiritum sanctum, nisi in Christi corpore . . Ecclesia catholica sola est corpus Christi, cujus ille caput est Salvator corporis sui. Extra hoc corpus neminem vivificat Spiritus sanctus, quia, sicut ipse dicit apostolus, caritas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. Non est autem particeps divinae caritatis, qui hostis est unitatis. Non habent itaque Spiritum sanctum, qui sunt extra Ecclesiam. De illis quippe scriptum est: Qui se ipsos segregant, animales, Spiritum non habentes. Sed nec ille eum percipit, qui fictus est in Ecclesia, quoniam et inde scriptum est: Sanctus enim Spiritus disciplinae effugiet fictum. Qui ergo vult habere Spiritum sanctum, caveat foris ab Ecclesia remanere, caveat in eam simulatus intrare; aut si jam talis intravit, caveat in eadem simulatione persistere, ut veraciter coalescat arbori vitae." Ep. 185 p. 663. Diese seine dogmatische Uebergeugung von der ausschließlich Einen Rirche, welche die katholische, bethätigte A. allezeit und überall, besonders aber Baretifern und Schismatifern gegenüber, welche fich herausnahmen, ihre Genossenschaften und Clubs, Kirche" zu nennen. Dies thaten vorzugsweise Die Donatisten. A. aber, eben so entfernt von Gedankenlosigkeit als bogmatischer Inconsequenz und Indifferenz, ließ sich niemals berbei, von einer donatistischen Kirche zu sprechen. Die Gesammtheit der donatistischen Gemeinden nannte er "Donatistas" ober "partem Donati," niemals aber Kirche. Seinen Brief an den donatistischen Bischof Honoratus überschrieb er: "Honorato episcopo partis Donati Augustinus episcopus Ecclesiae catholicae." Ep. 49. p. 114. Der gange Brief ift eine Rechtfertigung dieser Ueberschrift, indem U. zeigt, die "pars vestra. quae Donati dicitur" habe keinen Anspruch, sich "Kirche" zu nennen.
- Dieß Merkmal der Katholicität machte A. besonders geltend wider die Donatisten, indem er die Particularität ihres Schisma zur Kennzeichnung ihres unstrchlichen Besens hervorhob. "Quoniam Ecclesiam Dei, quae catholica dicitur, sieut de illa prophetatum est, per orbem terrarum dissusm videmus, arbitramur nos non debere dubitare de tam evidentissima completione sanctae prophetiae, quam Dominus etiam in evangelio confirmavit, et apostoli, per quos eadem Ecclesia dilatata est, sieut de illa praedictum erat. Nam et in capite sacrosancti psalterii scriptum est de Filio Dei: Postula a me et d. bo tibi gentes haeredi-

modo. Erunt duo in carne una: sacramentum magnum. dicit apostolus, in Christo et in Ecclesia: igitur non jam duo, sed una caro. Si ergo caro una, profecto competenter et vox una. . . Quid ergo dedignamur audire vocem corporis ex ore capitis? Ecclesia in illo patiebatur, quando pro Ecclesia patiebatur. Sicut etiam in Ecclesia patiebatur ipse, quando pro illo Ecclesia patiebatur. Nam sicut audivimus Ecclesiae vocem in Christo patientis: Deus, Deus meus respice etc. sic etiam audivimus Christi vocem in Ecclesia patientis: Saule, Saule, quid me persequeris?"

172 sichtbar

sie tritt Allen sichtbar entgegen, damit sie, die für Jedermann nothe wendig ist, auch von Jedermann leicht erkannt werden könne 87), da sie sich

tatem tuam. et possessionem tuam terminos terrae. Et ipse Dominus J. Chr. dicit evangelium suum in omnibus gentibus futurum. Et apostolus Paulus, antequam sermo Dei in Africam pervenisset, in ipso capite epistolae quam scripsit ad Romanos: Per quem accepimus, inquit, gratiam et apostolatum ad obediendum fidei in omnibus gentibus pro nomine ejus. Deinde ipse ab Jerusalem in circumitu per totam Asiam usque in Illyricum evangelium praedicavit, ecclesias constituit atque fundavit, non ipse, sed gratia Dei cum eo, sicut ipse testatur. Quid autem evidentius apparere potest, quam cum in ejus epistolis nomina etiam regionum vel civitatum invenimus. Ad Romanos, ad Corinthios etc. scribit. Joannes etiam scribit ad septem ecclesias . . . Ephesum, Smyrnam etc. Quibus omnibus ecclesiis nos hodie communicare manifestum est, sicut manifestum est, vos istis ecclesiis non communicare. Quaerimus ergo ut nobis respondere non graveris, quam causam forte noveris, qua factum est, ut Christus amitteret haereditatem suam per orbem terrarum diffusam, et subito in solis Afris, nec ipsis omnibus remaneret. Etenim Ecclesia catholica est etiam in Africa, quia per omnes terras eam Deus esse voluit et praedixit. Pars autem vestra, quae Donati dicitur, non est in omnibus illis locis, in quibus et litterae et sermo et facta apostolica cucurrerunt." Ep. 49. p. 115. Wider Diefen augustinischen Begriff von Ratholicität erhoben fich die Rogatiften, eine bonatistische Barrei, und behaupteten: bort fei die katholische Rirche, wo man alle göttlichen Gebote halte und alle Sacramente recht gebrauche. Indem A. erwiedert, auch darin bestehe die Katholicität der Kirche, daß fie fort und fort den gangen Schatz der geoffenbarten Bahrheit bewahre, während man bei ben verichiedenen Saresien nur Bruchftücke derselben treffe, meiset er die rogatistische Behauptung als aus dunkelbaftem Sochmuth und nicht aus Zeugniffen ber Offenbarung gefloffen gurud. "Acutum autem aliquid tibi videris dicere, cum Catholicae nomen non ex totius orbis communione interpretaris, sed in observatione omnium praeceptorum divinorum atque omnium sacramentorum: quasi nos, etiamsi forte hine sit appellata catholica, quod totum veraciter teneat, cujus veritatis nonnullae particulae etiam in diversis inveniuntur haeresibus. hujus nominis testimonio nitamur ad demonstrandum Ecclesiam in omnibus gentibus, et non promissis Dei et tam multis tamque manifestis oraculis ipsius veritatis. Sed nempe hoc est totum, quod nobis persuadere conaris, solos remansisse Rogatistas, qui catholici recte appellandi sint ex observatione praeceptorum omnium divinorum atque omnium sacramentorum; et vos esse solos, in quibus inveniat fidem cum venerit filius hominis. Da veniam, non credimus." Ep. 93, n. 23. p. 240.

s. Facile tibi est attendere et videre civitatem super montem constitutam, de qua Dominus ait in evangelio. quod abscondi non possit. Ipsa est enim Ecclesia catholica; unde καθολική graece appellatur, quod per totum orbem terrarum diffunditur. Hanc ignorare nulli licet: ideo secundum verbum Domini nostri J. Chr. abscondi non potest." Ep. 52. p. 119.

überdieß auch als die apostolische legitimiren kann durch Stammbaum und die Reihenfolge ihrer Bischöfe 88). Diese Eine, katholische und apostoslische Kirche beschließt in sich alle Mittel zur Heiligung ihrer Glieder; wenn dennoch in ihr nicht Alle geheiliget werden, so macht dieß dem heiligen Charakter der Kirche keinen Eintrag 89). Beil nun die Eine katholische

<sup>84)</sup> Die Apostolicität weiset A. als der Kirche wesentlich nach aus den Worten des 72. Pf. Dispersa sunt omnia ossa mea. "Quid sunt ossa, fragt er, nisi corporis firmamenta? Corpus autem Christi Ecclesia. Firmamenta autem Ecclesiae qui, nisi apostoli, qui etiam columnae alibi nuncupantur? Hi utique dispersi sunt, cum ad passionem ipse duceretur, vel cum esset passus et mortuus. Ep. 140. p. 435. Bon den Aposteln stammen in ununterbrochener Beichlechtsfolge die Bischöfe der fatholischen Kirche. A. führt Diesen Beweis (wie zwei Nahrhunderte vor ihm schon Frenans) durch Darlegung der bijdoflichen Reibenfolge in der römischen Kirche (Romanae ecclesiae, in qua semper apostolicae cathedrae viguit principatus. Ep. 43. p. 91), mit deren häuptern alle übrigen fatholischen Bischöfe in Verbindung stehen. Wer sich von dieser bischöflichen Gemeinschaft losreißt, wird Schismatifer. Dies erwiedert Al. den Donatisten, die sich auch auf die Reihe ihrer Bischöfe beriefen, indem er (Ep. 53. p. 120) sagt: "Si enim ordo episcoporum sibi succedentium considerandus est, quanto certius et vere salubriter ab ipso Petro numeramus, cui totius Ecclesiae figuram gerenti Dominus ait: Super hanc petram aedificabo Ecclesiam meam, et portae inferorum non vincent eam. Petro enim successit Linus etc. Er führt die Reibenfolge der römischen Bischöfe bis auf Anastasius fort, denn er schrieb den Brief um's 3. 400. Darauf fagt er: "In hoc ordine successionis nullus Donatista episcopus invenitur" etc.

<sup>59)</sup> Das Gegentheil behaupteten die Donatisten, denn sie meinten (Ep. 93. p. 246): sacramenta cum peccatoribus communicando periit Ecclesia. Bur Widerlegung dieses Frrthums zeigte A., in der sichtbaren Kirche bienieden seien nothwendig Bute und Bose; diese suche die Kirche zu beffern, gelänge dies aber nicht, so mußten fie um der Guten willen geduldet werden, die Rirche aber habe un der Befinnung und den Sitten der Schlimmen auch nicht den entferntesten Untheil. "Ipsa est ergo Ecclesia, quae intra sagenam dominicam cum malis piscibus natat, a quibus corde semper et moribus separatur atque discedit, ut exhibeatur viro suo gloriosa, non habens maculam neque rugam. Corporalem autem separationem in littore maris, hoc est, in fine saeculi exspectat, corrigens quos potest, tolerans quos corrigere non potest; non tamen propter eorum quos non corrigit iniquitatem, ipsa bonorum deserit unitatem." Ep. 93. p. 245. Bon Anbeginn habe darum die Kirche Gunder geduldet: "Sieut ipse Dominus nocentem Judam usque ad condignum ejus exitum toleravit, et eum sacram coenam cum innocentibus communicare permisit: sicut tolerarunt apostoli eos, qui per invidiam (quod ipsius diaboli vitium est) Christum annuntiabant; sicut toleravit Cyprianus collegarum avaritiam, quam secundum apostolum appellat idololatriam. Ib. p. 237. Durch folche Duldung der Gunder betheilige fich aber die Kirche feineswegs an ihren Gunden: "Quibus mali placent in

Rirche ausschließlich, fraft ihrer Berbindung mit Christus, die Mittel zur Heiligung und Beseligung der Menschen in sich trägt, so ist sie die alle in seligmachen de, wenn auch nicht alle in sichtbarem Berbande mit ihr hienieden Stehende selig werden 90). Das erste und nothwendigste aller

unitate, ipsi communicant malis: quibus autem displicent et eos emendare non possunt, neque ante tempus messis audent zizania eradicare, ne simul eradicent et triticum, non factis eorum sed altari Christi communicant: ita ut non solum non ab eis maculentur, sed etiam divinis verbis laudari praedicarique mereantur, quoniam, ne nomen Christi per horribilia schismata blasphemetur, pro bono unitatis tolerant, quod pro bono aequitatis oderunt." Ep. 43. p. 98. Die sittliche Unvollkommenheit vieler Blieder der Kirche sei eine nothwendige Erscheinung der freien Willfür und der Schwäche des Fleisches, und darum bete die gesammte Kirche täglich um Bergebung der Sündenschuld: "Quia manemus in hac vita humana, quae tentatio est super terram, merito dicimus: Dimitte nobis debita nostra. Et hanc orationem dicit universa Ecclesia, quam mundat Salvator lavacro aquae in verbo, ut eam sibi exhibeat gloriosam, non habentem maculam aut rugam aut aliquid ejusmodi; tunc utique cum perficietur in re, ubi nunc proficiendo ambulatur in spe. Nam quomodo est nunc non habens maculam aut rugam aut aliquid ejusmodi, quae vel in omnibus ad eam pertinentibus hominibus, qui jam ratione mentis utuntur et voluntatis arbitrio, mortalisque carnis sarcinam portant, vel certe quod etiam ipsos contentiosos necesse est fateri, in multis suis membris veraciter dicit: Dimitte nobis debita nostra?" Ep. 187. p. 687.

90) Gegen die fogenannte "Ehrlichen Mannes-Religion," welche ben Glauben an ein allmächtig Wefen und rechtschaffenen Bandel zur Erlangung ber Seligkeit für genügend erklärt, schreibt U.: "Cum membra Christi ex omni essent hominum genere colligenda, dicit; Hoc enim bonum et acceptum est coram Salvatore nostro Deo, qui omnes homines vult salvos fieri et in agnitionem veritatis venire. Et ne quisquam diceret, posse esse salutis viam in bona conversatione et unius Dei omnipotentis cultu, sine participatione corporis et sanguinis Christi; Unus enim Deus, inquit, et unus mediator Dei et hominum homo Christus Jesus: ut illud quod dixerat, omnes homines vult salvos fieri, nullo alio modo intelligatur praestari nisi per mediatorem, non Deum, quod semper Verbum erat, sed hominem Christum Jesum, cum Verbum caro factum est et habitavit in nobis." Ep. 149. p. 510. Wer darum die Kirche verwirft, der geht zu Grunde, er mag noch so ehrbar leben — so wie Jener, der zwar ein Glied der Kirche ift, aber unwürdig wandelt. "Quisquis ergo ab hac catholica Ecclesia fuerit separatus, quantumlibet laudabiliter se vivere existimet, hoc solo scelere, quod a Christi unitate disjunctus est, non habebit vitam; sed ira Dei manet super eum. Quisquis autem in hac Ecclesia bene vixerit, nihil ei praejudicant aliena peccata, quia unusquisque in ea proprium onus portabit, sicut apostolus dicit. Et quicunque in ea corpus Christi manducaverit indigne, judicium sibi manducat et bibit; nam etiam hoc ipse apostolus scripsit. Cum autem dicit, judicium sibi manducat, satis ostendit, quia non alteri judicium manducat,

firchlichen Heilungsmittel ist die Taufe, wirkend nicht nur die Vergebung der Erbsünde <sup>91</sup>), sondern auch die Vergebung aller vor der Taufe begangenen Sünden <sup>92</sup>). Diese Wirtung des Sacramentes der Taufe ist frast der göttlichen Gnade so unsehlbar, daß weder die Unwürdigkeit des Aussspenders noch die Intention der Pathen sie zu vereiteln im Stande ist <sup>93</sup>)

sed sibi." Ep. 141. p. 458. Solche unwürdig Wandelnde und darum nuc Scheinglieder der Kirche werden deßhalb auch vom Haupte der Kirche am Ende ihres Lebens aus der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen, d. h. der Seligkeit verlustig erklärt. "Separantur enim multi ab Ecclesia, sed cum moriuntur, qui tamen cum vivunt, per sacramentorum communionem unitatisque catholicae videntur Ecclesiae copulati." Ep. 149. p. 504.

<sup>91)</sup> Ep. 157. p. 546. 550. 552. Ep. 186. p. 674. Ep. 217. p. 804.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Spiritalis regeneratio non solum illud unum propter quod baptizantur infantes sed multa delicta facit aboleri, quae homines male vivendo ad illud, in quo generati sunt, addiderunt. Ep. 157. n. 11. p. 546.

<sup>93)</sup> Die Donatiften machten die Giltigfeit der Taufe von der Burdigfeit des Musfpenders abhängig. Diefen Frrthum befämpft U. in vielen Briefen auf's Rachdrücklichste und widerlegt ihn siegreich, z. B. Ep 89. p. 221: "De baptismo solent dicere, tunc esse verum baptismum Christi, cnm ab homine justo datur, cum et hinc teneat orbis terrarum evidentissimam et evangelicam veritatem. ubi Joannes ait: Qui me misit baptizare in aqua, ipse mihi dixit; Super quem videris Spiritum descendentem quasi columbam et manentem super eum, ipse est qui baptizat in Spiritu sancto. Unde secura Ecclesia spem non ponit in homine . . sed spem suam ponit in Christo, de quo dictum est: Ipse est qui baptizat. Proinde homo quilibet minister baptismi ejus qualemcunque sarcinam portet, non iste, sod super quem columba descendit, ipse est qui baptizat. Illos autem vana sentientes tanta absurditas sequitur, ut quo ab ea fugiant non inveniant. Cum enim fateantur ratum et verum esse baptismum, quando baptizat apud eos aliquis criminosus, cujus crimina latent; dicimus eis; quis tune baptizat? Nec habent quid respondeant, nisi: Deus; neque enim possunt dicere quod homo adulter quemquam sanctificet. Quibus respondemus: Si ergo cum baptizat homo justus manifestus, ipse sanctificat, cum autem baptizat homo iniquus occultus, tunc non ipse sed Deus sanctificat; optare debent qui baptizantur, ab occultis malis hominibus potius baptizari quam a manifestis bonis. Multo enim eos melius Deus quam quilibet homo justus sanctificat. Quod si absurdum est, ut quisque baptizandus optet ab occulto adultero potius baptizari quam a manifesto casto, restat utique ut quilibet ministrorum hominum accesserit, ideo ratus sit baptismus, quia, super quem descendit columba, ipse baptizat." Ebenso Ep. 105. p. 301, wo U. seine Argumentation also schließt: "Semper Dei est illa gratia et Dei sacramentum, hominis autem solum ministerium; qui si bonus est, adhaeret Deo et operatur cum Deo; si autem malus est, operatur per illum Deus visibilem sacramenti formam, ipse autem donat invisibilem gratiam." Der Baretiter fann daher eben jo giltig taufen, wie der Apostel: "Inter baptismum

Die Gnade der geistigen Wiedergeburt geht nur verloren durch eigene Suns denschuld des Getauften 94).

Christi, quem dedit apostolus, et baptismum Christi, quem dat haereticus. nihil interest. Agnoscitur enim sacramentorum species aequalis, etiam cum magna differentia est in hominum meritis." Ep. 93. p. 251. Viltig aber ift Die Taufe, welche nach dem Gebrauche der Kirche verrichtet wird. Wenn daher auch die Donatisten in Folge ihres Frrthums von der Unwürdigkeit des Minifters die Taufe der Katholiken verwarfen, so erkannte die Kirche die Taufe der Donatisten als giltig an, weil fie die firchliche Taufform beibehielten. So A. ibid. p. 249: "Ex catholica Ecclesia sunt omnia dominica sacramenta. quae sic habetis et datis, quemadmodum habebantur et dabantur etiam prius quam inde exirctis . . . Nobiscum autem estis in baptismo." Und Ep. 87. p. 212: "Sacramenta quae non mutastis, sicut habetis, approbantur a nobis . . Propterea ergo vos non rebaptizamus . . Baptismum Christi ubique veneramur." Auf dieses Zugeftandnig von Seiten der Kirche pochten die Schismatiker und meinten, wogu fich mit den Schismatikern vereinigen, da bei ihnen die Sacramente eben so giltig verwaltet würden als bei diesen? Darauf antwortete A.: die wenn auch giltiger Beise verwalteten Sacramente gereichen doch den Schismatifern nicht zum Beile ob ihrer widerjettlichen Gefinnung gegen die Rirche. So Ep. 89. p. 222: "Neque enim sacramenta corum nobis inimica sunt, quae cum illis nobis sunt communia; quia non humana sunt sed divina. Proprius eorum error auferendus est. quem male imbiberunt, non sacramenta quae similiter acceperunt, quae ad poenam suam portant et habent, quanto indignius habent, sed tamen habent. Errore itaque derelicto, separationis pravitate correcta, ab haeresi ad Ecclesiae pacem transeunt quam non habebant, sine qua illis perniciosum fuerat quod habebant." Ebenjo Ep. 61. p. 148.: "Sanctum sacramentum, quod foris ab Ecclesia habent ad perniciem, in pace Ecclesiae habeant ad salutem." - Wie von der moralischen Beschaffenheit des Ausspenders, so ift auch die Giltigkeit der Taufe unabhängig von der Gefinnung der Bathen: "Ut autem possit regenerari per officium voluntatis alienae, cum offertur consecrandus, facit hoc unus Spiritus, ex quo regeneratur oblatus. Non enim scriptum est: nisi quis renatus fuerit ex parentum voluntate aut ex offerentium vel ministrantium fide; sed: Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu sancto. Aqua igitur exhibens forinsecus sacramentum gratiae. et Spiritus operans intrinsecus beneficium gratiae, solvens vinculum culpae, reconcilians bonum naturae, regenerant hominem in uno Christo ex uno Adam generatum. Regenerans ergo Spiritus in majoribus offerentibus et parvulo oblato renatoque communis est; ideo per hanc societatem unius ejusdemque Spiritus prodest offerentium voluntas parvulo oblato. Quando autem in parvulum majores peccant, offerentes eum atque obligare conantes daemonum sacrilegis vinculis, non est anima utrorumque communis, ut etiam culpam habere possint communem. Non enim sic communicatur culpa per alterius voluntatem, quemadmodum communicatur gratia per sancti Spiritus unitatem etc. Ер. 98. р. 264.

<sup>94 &</sup>quot;Semel perceptam parvulus Christi gratiam non amittit, nisi propria impietate,

Als Heilmittel zur Vergebung der nach der Taufe begangenen Sünsten kennt die Kirche die Buße. Die von franken Gliedern der Kirche zu bestehende Buße ist eine doppelte: die öffentliche und außerordentliche ob begangener schwerer Sünden, welche die Ausschließung von der Kirche nach sich ziehen <sup>95</sup>), und eine geheime und tägliche zur Sühnung der leichtern Sünden <sup>96</sup>). Daß auch mit der geheimen Buße ein Bekenntniß der Sünden verbunden war, wenn man die Eucharistie empfangen wollte, sehrt die von A. in seinen Briefen erwähnte Thatsache, daß er selbst dem ausgezeichneten Tribun Marcellin im Gefängnisse die Eucharistie gereicht, nachs dem er vorher durch das Bekenntniß desselben von seiner Würdigkeit sich überzeugt habe <sup>97</sup>).

si aetatis accessu tam malus evaserit. Tunc enim etiam propria incipiet habere peccata, quae non regeneratione auferantur, sed alia curatione sanentur." Ep. 98. p. 264.

<sup>&</sup>quot;Agunt homines poenitentiam, si post baptismum ita peccaverint, ut excommunicari et postea reconciliari mereantur, sicut in omnibus ecclesiis illi qui proprie poenitentes appellantur." Ep. 265. p. 898.

<sup>&</sup>quot;Est etiam poenitentia bonorum et humilium fidelium pene quotidiana, in qua pectora tundimus dicentes: Dimitte no bis de bita nostra, sicut et nos dimittimus de bitoribus nostris. Neque enim ea nobis dimitti volumus, quae dimissa non dubitamus in baptismo, sed illa utique quae humanae fragilitati, quamvis parva, tamen crebra subrepunt; quae si collecta contra nos fuerint, ita nos gravabunt et oppriment sicut unum aliquod grande peccatum: Propter haec jejunia et eleemosynae et orationes invigilant, in quibus cum dicimus: Dimitte no bis de bita nostra etc. manifestamus habere nos quod nobis dimittatur, atque in iis verbis humiliantes animas nostras, quotidianam quodammodo agere poenitentiam non cessamus." Ibid.

<sup>97)</sup> Der berühmte Schiedsrichter auf der Conferenz zu Karthago ward auf Anstiften ber Donatisten von dem Comes Marinus, der ihn sammt seinem Bruder unter bem Borwande eines Einverständniffes mit dem hochverrätherischen Comes Beraclianus hatte ergreifen laffen, am 13. September 413 durch das Beil bingerichtet. Der durch und durch driftlich gefinnte Marcellinus äußerte im Befängniffe gegen seinen Bruder: er betrachte dieß sein Leiden als eine große Gnade Gottes, indem so bier schon seine Sunden gezüchtiget wurden die ihm fonft zum Gerichtstage vorbehalten worden waren. Indem U., der biefen seinen hochverehrten Freund im Kerker besuchte, dieß (Ep. 151. p. 521) erzählt, fügt er bingu: "Hie forte aliquis credat eum fuisse sibi conscium aliquorum occultorum impudicitiae peccatorum. Dicam ergo quid me Dominus Deus ad magnam meam censolationem ex ejus ore audire et plane scire voluerit. Cum de hoc ipso, ut sunt humana, sollicitus solus cum solo agerem jam in eadem custodia constituto, ne quid esset, unde majore et insigniore poenitentia Deum sibi placare deberet; ille ut erat verecundiae singularis, cum ipsam licet falsam meam suspicionem erubesceret, sed admonitionem

Zu den Sacramenten, welche A. Zeichen nennt, die sich auf göttliche Dinge beziehen (signa cum ad res divinas pertinent, sacramenta appellantur. Ep. 138. p. 412), zählt er ausdrücklich nebst der Taufe den Genuß des Leibes und Blutes Christi 98), so wie die Ordination 99). Das Sacrament der Eucharistie ist aber zugleich Opfer, Opfer des neuen Bundes, das täglich dargebracht wird und eine Quelle der Gnaden ist 100).

Wenn wir auf diese Darstellung der wichtigsten dogmatischen Wahrsheiten in den Briefen des h. Augustinus einen erwägenden Blick zurückswerfen, so erkennen wir in dem Bischofe von Hipporegius den großen Theologen, dessen wahrhaft philosophischer, scharfs und tiefsinniger Geist sich in die geoffenbarte Wahrheit ganz und gar versenkt hatte, und aus

gratissime acciperet, modeste graviterque subridens et utraque manu meam dexteram apprehendens: Testor, inquit, sacramenta, quae per hanc afferuntur manum, me nullum esse expertum concubitum, praeter uxorem, nec ante nec postea."

<sup>&</sup>quot;Sacramentis numero paucissimis, observatione facillimis, significatione praestantissimis societatem novi populi colligavit, sicuti est baptismus Trinitatis nomine consecratus, communicatio corporis et sanguinis ipsius, et si quid in seripturis canonicis commendatur." Ep. 54. p. 124. In welchem Sinne aber die Euchariftie Leib und Blut Christi sei, läßt A. unbestimmt und deutet nur an, daß sie dieß auf eine gewisse Weise sei. Ep. 98. p. 267. "Si enim sacramenta quamdam similitudinem earum rerum, quarum sacramenta sunt, non haberent, omnino sacramenta non essent. Ex hac autem similitudine plerumque ipsarum rerum nomina accipiunt. Sicut ergo secundum quemdam modum sacramentum corporis Christi corpus Christi est, sacramentum sanguinis Christi est, ita sacramentum fidei sides est."

<sup>99)</sup> Im 61. Br. S. 149 stellt A. neben die Taufe auch die "benedictionem ordinationis," die er unter die "dona Dei" und "sacramenta veritatis" zählt, und erklärt, es würde die von den Donatisten ertheilte Clericatsweibe von der Kirche als giltig anerkannt.

<sup>&</sup>quot;Nonne semel immolatus est Christus in se ipso, et tamen in sacramento non solum per omnes paschae solemnitates, sed omni die populis immolatur?" Ep. 98. p. 267. "Hujus corporis (Ecclesiae) caput est Christus, hujus corporis unitas nostro sacrificio commendatur. quod breviter significavit apostolus dicens: Unus panis, unum corpus multi sumus. Per caput nostrum reconciliamur Deo, quia in illo est divinitas Unigeniti facta particeps mortalitatis nostrae, ut et nos participes ejus immortalitatis essemus. Nosti autem in quo sacrificio dicatur: Gratias agamus Domino Deo nostro." Ep. 187. p. 684. Und in dem Buche de gratia Novi Testamenti (Ep. 140. p. 439) ichreibt er von der Guade des neuen Testamentes: "Haec est gratia quae gratis datur, non meritis operantis, sed miseratione donantis. Hinc gratias agimus Domino Deo nostro, quod est magnum sacramentum in sacrificio novi testamenti quod ubi et quando et quomodo offeratur, cum fueris baptizatus, invenies."

biefer lebendigen Mitte und Tiefe heraus die einzelnen Dogmen in ihrem lebendigen Zusammenhange unter einander als Artifel des Einen großartigen firchlichen Glaubenessisstems darftellte. — Wenn es mahr ware, mas häufig von einer gemiffen Seite her behauptet wird: nur gediegene Renntniß der orientalischen Sprachen und gelehrte Bibelfunde begründe den großen Theologen; bann würde A. auf das Prädicat eines großen Theologen feinen Unspruch haben. Denn er mar (Ep. 101. p. 272) nicht einmal des Hebräischen fundig, und er geftand, daß er an Bibelgelehrsamkeit dem hieronymus weit nachstehe, indem er nur so weit die h. Schriften findirt habe, als das Bedürfniß der Seelforge dies erheischt, und ein tiefes Studinm derfelben durch feine firchlichen Amtsgeschäfte ihm unmöglich gemacht werde 101). Dennoch war A. ein gewaltiger Schriftmann, fo daß er nicht nur in derfelben gum Stannen bewandert war, sondern daß er gang und gar in der h. Schrift und die h. Schrift in ihm lebte. Wie der Herr Seinen Aposteln das Verständniß der Schrift erschlossen hatte (Luc. 24, 45), so hatte der Beift der Rirche, von dem A. durchdrungen war, ihn eingeführt in das tiefste Verständniß der mit Seinem Griffel geschriebenen h. Urfunden der Kirche. Er war deshalb in ausgezeichnter Beife im Stande, feine Bilfe jum beffern Berftandniffe der h. Schrift (wie Ep. 132. p. 395) anzubieten. Wie tief A. in das Berständniß der Schrift eingedrungen war, lehrt am sprechendsten seine Ueberzeugung von der unerschöpflichen Tiefe der Schrift 102) und von dem bewunderungswürdigen Charafter ihrer Sprache 103).

nam neque in me tantum scientiae scripturarum divinarum est aut esse jam poterit, quantum inesse tibi video. Et si quid in hac re habeo facultatis, utcunque impendo populo Dei. Vacare autem studiis diligentius quam quae populi audiunt instruendi, propter ecclesiasticas occupationes omnino non possum." Ep. 73. p. 165.

<sup>&</sup>quot;Tanta est enim christianarum profunditas litterarum, ut in eis quotidie proficerem, si eas solas ab ineunte pueritia usque ad decrepitam senectutem maximo otio, summo studio, meliore ingenio conarer addiscere — non quod ad ea quae necessaria sunt saluti, tanta in eis perveniatur difficultate; sed cum quisque ibi fidem tenuerit, sine qua pie recteque non vivitur, tam multa tamque multiplicibus mysteriorum umbraculis opacata intelligenda proficientibus restant, tantaque non solum in verbis, quibus ista dicta sunt, verum etiam in rebus quae intelligendae sunt, latet altitudo sapientiae, ut annosissimis, acutissimis, flagrantissimis cupiditate discendi hoc contingat, quod eadem scriptura quodam loco habet: Cum consummaverit homo, tune incipit." Ep. 137. p. 402.

<sup>&</sup>quot;Modus autem ipse dicendi, quo sancta scriptura contexitur, quam omnibus accessibilis, quamvis paucissimis penetrabilis. Ea quae aperta continet, quasi amicus familiaris sine fuco ad cor loquitur indoctorum atque doctorum. Ea

Nebst der erleuchteten Schriftweisheit wohnte in A auch in besonders ausgezeichnetem Maße und Grade ein zweites Element, das den großen Theologen macht: die Gesinnung des Herzens. Pectus est, quod theologum facit. Der speculative Geist des A. war mit demüthig gläubisgem Sinne vermählt, welcher niemals vergaß, daß man zur Wissenschaft göttlicher Dinge nur durch Glauben gelangen könne <sup>104</sup>), daß der christliche Forscher zum Gebete seine Zuslucht nehmen müsse <sup>105</sup>), und daß die rechte Erkenntniß der göttlichen Wahrheit auf der Liebe zu Gott beruht <sup>106</sup>). Die Gesinnung des A. war ferner eine entschieden kirchliche; die Kirche galt ihm als die unverwerslichste Autorität, als die unbezwingbare Burg des Glausbens, an die man sich unverrückbar fest halten müsse <sup>107</sup>), und das Dogma

- "Ut in quibusdam rebus ad doctrinam salutarem pertinentibus, quas ratione nondum percipere valemus, sed aliquando valebimus, fides praecedat rationem, qua cor mundetur ut magnae rationis capiat et perferat lucem, hoc utique rationis est. Et ideo rationabiliter dictum est per prophetam: Nisi credideritis, non intelligetis. Ubi procul dubio discrevit haec duo, deditque consilium, quo prius credamus ut id quod credimus intelligere valeamus. Proinde ut fides praecedat rationem, rationabiliter visum est." Ep. 120. p. 347. Und a. a. D. S. 352. "Ipsae scripturae sanctae ante magnarum rerum intelligentiam suadent fidem."
- 105) A. ermahnt den Consentius, nachdem er denselben auf den Glauben als die nothwendige Bedingung der Erkenntniß verwiesen, Ep. 120. p. 352: "Tu autem carissime, ora fortiter et fideliter, ut det tibi Dominus intellectum, ac sic ea, quae forinsecus adhibet diligentia praeceptoris vel doctoris, possint esse fructuosa."
- 106) Abfall von der Liebe zu Gott ist Heimfall an Frrthum und Finsterniß. "Creaturae rationales ipsius creatoris fiunt participatione meliores, cum ei cohaerent purissima et sanctissima caritate; qua omni modo si carucrint, tenebrescunt et obdurescunt quodam modo." Ep. 140. p. 442 zu Ende. Daher Liebe zu Gott nothwendig mit Erleuchtung verbunden: "Si Deus lux est et Deus caritas est, profecto caritas lux ipsa est, quae diffunditur in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis." Ebend. oben.
- 107) In dem vortrefflichen 118. Br. an Diosforus S. 342 schreibt A.: "Dubitabis tu vel quisquam vigilanti ingenio praeditus, ullo modo ad sequendam veritatem melius consuli potuisse generi humano, quam ut homo ab ipsa veritate susceptus ineffabiliter atque mirabiliter, et ipsius in terris personam gerens,

vero quae in mysteriis occultat, nec ipsa eloquio superbo erigit, quo non audeat accedere mens tardiuscula et inerudita quasi pauper ad divitem, sed invitat omnes humili sermone, quos non solum manifesta pascat sed etiam secreta exerceat veritate, hoc in promtis quod in reconditis habens. Sed ne aperta fastidirentur, eadem rursus operta desiderantur, desiderata quodam modo renovantur, renovata suaviter intimantur. His salubriter et prava corriguntur et parva nutriuntur et magna oblectantur ingenia." Ibid. p. 409.

ber Kirche war ihm unverletzliche Norm aller Speculation 108). Innerhalb bieser von der geoffenbarten Wahrheit gezogenen und darum von Gott

recta praecipiendo et divina faciendo, salubriter credi persuaderet, quod nondum prudenter posset intelligi? Hujus nos gloriae servimus, huic te immobiliter atque constanter credere hortamur, per quem factum est, ut non pauci, sed populi etiam, qui non possunt ista dijudicare ratione, fide credant, done c salutaribus praeceptis adminiculati evadant ab his perplexitatibus in auras purissimae atque sincerissimae veritatis. Cujus auctoritati tanto devotius obtemperari oportet, quanto videmus nullum jam errorem se audere extollere ad congregandas sibi turbas imperitorum, qui non christiani nominis velamenta conquirat . . . Porro illi qui cum in unitate atque communione catholica non sint, christiano tamen nomine gloriantur, coguntur adversari credentibus et audent imperitos quasi ratione traducere, quando maxime cum ista medicina Dominus venerit, ut fidem populis imperaret. Sed hoc facere coguntur, ut dixi, quia jacere se abjectissime sentiunt, si eorum auctoritas cum auctoritate catholica conferatur. Conantur ergo auctoritatem stabilissimam fundatissimae Ecclesiae quasi rationis nomine et pollicitatione superare. Omnium enim haereticorum quasi regularis est ista temeritas. Sed ille fidei imperator clementissimus et per conventus celeberrimos populorum atque gentium sedesque ipsas apostolorum arce auctoritatis munivit Ecclesiam, et per pauciores pie doctos et vere spiritales viros copiosissimis apparatibus etiam invictissimae rationis armavit. Verum illa rectissima disciplina est, in arcem fidei quam maxime recipi infirmos, ut pro eis jam tutissime positis fortissima ratione pugnetur . . . Itaque totum culmen auctoritatis lumenque rationis in illo uno salutari nomine atque in una ejus Ecclesia recreando atque reformando humano generi constitutum est." Das religiöse firchliche Leben lehrt beffer als Redner und Buch. Bon diefer Wahrheit, daß Leben und Erkennen sich gegenseitig stützen und tragen, war A. tief durchdrungen, wie er dies Ep. 147. p. 473 ausspricht: "Primum mihi videtur, plus valere in hac inquisitione vivendi quam loquendi modum. Nam qui didicerunt a Domino J. Chr. mites esse et humiles corde, plus cogitando et orando proficiunt quam legendo et audiendo. Nec ideo tamen agere partes suas sermo cessaverit; sed cum plantator et rigator officium sui gesserit muneris, cetera illi, qui dat incrementum, relinquit."

Die Frage z. B. de origine animae hominis ist Gegenstand der Speculation und A. schrieb hierüber den 106. Br. an Hieronhmus, wobei er (l. 2. retract.) bemerkt: über diesen sehr dunkeln Gegenstand sei nur eine solche Lösung der Frage zulässig, quae contraria non sit apertissimis redus, quas de originali peccato sides catholica novit in parvulis nisi regenerentur in Christo sine duditatione damnandis." Ep. p. 583. Er erwähnt in demselben Briefe vier Meinungen über die Menschwerdung der Seele (de animae incarnatione): utrum ex illa una, quae primo homini data est, ceterae propagentur, an singulis quidusque novae etiam modo sant, an alicudi jam existentes vel mittantur divinitus, vel sponte labantur in corpora, und erksärt nur jene dieser Meinungen sür annehmbar, welche mit dem Dogma von der Erbsinde vereindar sei: Ex

gesetzten Schranken erging sich der große Geist des Augustinus auf die freieste Weise, und das Gebiet der Offenbarung erschien ihm eben so nach Umfang wie nach Tiefe unermeßlich für den Menschengeist.

## 3 weiter Artikes.

## Der sittliche Geift des h. Angustinus.

Die Sittensehre des Evangeliums — in all' ihrer Heiligkeit und Strenge — war in dem h. Augustinus Leben geworden. Aus diesem Leben heraus geflossen sind alle seine Urtheile über Gegenstände der Sitten, welche man in reicher Fülle in seinen Briefen <sup>109</sup>) findet.

Fragen wir zu allererst, worin eigentlich das Wesen aller menschlichen Tugend und moralischen Güte bestehe, so weiset uns A. auf die
ausschließlich absolute Güte und Heiligkeit, auf Gott, hin. An dieser sich
zu betheiligen ist der Mensch durch seine Willenskraft besähigt; insofern
also der Mensch das erfannte Gute mit Liebe und Ergebung thut, insoweit
ist er gut. Da der Wille des Menschen aber nur ein endliches und unvollkommenes Vermögen ist, so kann von absoluter moralischer Güte unter
Menschen nicht die Rede sein: alle menschliche Tugend ist nur relative
Güte 110). Die Tugend besteht also wesentlich in der Liebe Gottes 111);

quatuor (his) opinionibus quaenam sit eligenda scire desidero. Quaecumque enim eligenda est, absit ut impugnat hanc fidem, de qua certi sumus, omni animae etiam parvuli infantis necessariam esse liberationem ex obligatione peccati, eamque nullam esse nisi per Jesum Christum, et hunc crucifixum (Ep. 166. n. 7. p. 586.); und: Sed antequam sciam, quaenam earum potius eligenda sit, hoc me non temere sentire profiteor, eam quae vera est, non adversari robustissimae ac fundatissimae fidei, qua Christi Ecclesia nec parvulos homines recentissime natos a damnatione credit, nisi per gratiam nominis Christi, quam in suis sacramentis commendavit. posse liberari. Ep. 166. n. 28. p. 594.

- 109) Viele derselben beschäftigten sich allein oder großen Theils mit Fragen der Sittenlehre, vorzüglich aber die Briefe 47, 127, 145, 153, 155, 157, 167, 220, 262.
- <sup>110</sup>) In quantum homo recte agit, id est scienter et amanter et pie bonum operatur, in tantum bonus est; in quantum autem peccat, id est a veritate et caritate et pietate deviat, in tantum malus est. Quis autem est in hac vita sine aliquo peccato? Sed eum dicimus bonum, cujus praevalent bona, eumque optimum, qui peccat minimum. Ep. 153. n. 12. p. 528.
- 111) Ut generaliter breviterque complectar, quam de virtute habeam notionem, quod ad recte vivendum adtinet, virtus est caritas, qua id quod diligendum est

und deßhalb darf auch der Beweggrund zur Erfüllung des göttlichen Gesetzes nur die Liebe zu Gott, Liebe und Achtung des Gesetzes und der Gesechtigkeit sein, weil die Tugend wesentlich in der Richtung des Willens auf das Gute hin besteht, welche in Ienem nicht vorhanden ist, der sich durch Furcht vor Strase zur Befolgung des Gesetzes treiben läßt 112). Da die Tugend ganz und gar in der Liebe Gottes und des Gesetzes ausgeht und von derselben getragen wird, so ist die Gesinnung, welche nicht das ganze Gesetz und ohne Ausnahme alle und jede Borschrift desselben mit Liebe untsfaßt, nicht tugendhaft, sondern sündhaft 113).

Gott zu lieben war darum das heiligste Verlangen und das höchste Streben des A. 114), und die Liebe Gottes galt ihm allein als die wahre Frömmigkeit und Gottesverehrung 115). A. lebte ganz und gar in Gott, und das Gebet war das eben so feste als lebendige Band, das ihn mit Gott verknüpste. Ein so eifriger Beter er war, der auch das Gebet Anderer

diligitur. Ep. 167. n. 15. p. 600. In hac vita virtus non est, nisi diligere quod diligendum est.. Quid autem eligamus quod praecipue diligamus, nisi quo nihil melius inveniamus? Hoc Deus est Ep. 155. n. 13. p. 540.

n 16. p. 530. Inaniter putat victorem se esse peccati, qui poenae timore non peccat; quia etsi non impletur foris negotium malae cupiditatis, ipsa tamen mala cupiditas intus est hostis. Et quis coram Deo innocens invenitur, qui vult fieri quod vetatur, si subtrahas quod timetur? Ac per hoc in ipsa voluntate reus est, qui vult facere quod non licet fieri, sed ideo non facit, quia impune non potest fieri. Nam quantum in ipso est, mallet non esse justitiam peccata prohibentem atque punientem. Et utique si mallet non esse justitiam, quis dubitaverit quod cam si posset auferret? Ac per hoc quomodo justus est, justitiae talis inimicus? . . Inimicus ergo justitiae est, qui poenae timore non peccat; amicus autem erit, si ejus amore non peccet, tunc enim vere timebit peccare. Nam qui gehennas metuit, non peccare metuit, sed ardere. Ille autem peccare metuit, qui peccatum ipsum sicut gehennas odit. Ep 145. n. 4. p. 470 s.

<sup>113)</sup> A. rechtfertigt das Wort Jac. 2, 10. "Quicunque totam legem servaverite offendat autem in uno, factus est omnium reus" also: "Per hoc qui totam legem servaverit, si in uno offenderit, fit omnium reus: quia contra caritatem facit, unde tota lex pendet. Reus itaque fit omnium, faciendo contra eam, in qua pendent omnia." Ep. 167. p. 600.

Der wiedergeborne A. seuszte tief darob auf, daß er die ewige und immer neu Liebe so spät gesiebt habe, und ssehte zu ihr: "O amor qui semper ardes et numquam exstingueris, caritas Deus meus, accende me!" Consess. 1. 10. c. 29. Opp. ed. Venet. 1729. Tom. I. p. 184.

<sup>115) &</sup>quot;Pietas cultus Dei est, nec colitur ille nisi amando," Ep. 140. p. 438.

für sich fleifig in Anspruch nahm 116), ein eben so erleuchteter Beter war er, der da im Geifte und der Wahrheit zu beten verftand. Davon geben Zeugniß seine Aussprüche über einige das Gebet betreffende Fragen. Warum wir nöthig haben, Gott dem Allwissenden unf're Bedürfnisse im Gebete porzutragen? darauf antwortet U.: das Gebet macht uns erst empfänglich der Gaben Gottes, und zwar in dem Grade und Make, in welchem es das Verlangen nach denfelben in uns entzündet hat 117). Eben so ist der Grund dessen, daß wir uns zu bestimmten Stunden ins Gebet begeben und dasselbe in Worte fleiden, in ber Natur des Menschen zu suchen 118); aber wenn auch das Gebet im Geiste sich in Worten fasset, so heißt doch anhaltend und viel Beten etwas ganz Unberes, als viele Worte machen 119). — Wie Al. ganz und gar in Gott lebte, tritt in seinen Briefen auch darin hell zu Tage, daß er wie Alles und Jedes, so auch seine Studien und seine literarischen Arbeiten mit Gott trieb. "Ich habe unsern Gott gebeten und bitte ihn — schreibt er an Hieronymus -- daß er den schriftlichen Verfehr, den ich mit dir eröffne, für uns fruchtbringend wolle sein lassen" (Ep. 166, p. 583). Und als er bem Bischofe Claudius seine Bücher "wider Julianus" zuschickte, schrieb er

<sup>116)</sup> A. hat kaum einen Brief geschrieben, in welchem er nicht bes Empfängers Gebete sich empfohlen hätte, z. B. Ep. 130. p. 394.

<sup>117)</sup> Intelligamus quod Dominus et Deus noster non voluntatem nostram sibi velit innotescere, quam non potest ignorare, sed exerceri in orationibus desiderium nostrum, quo possimus capere quod praeparat dare. Illud enim valde magnum est, sed nos ad capiendum parvi et angusti sumus. Ideo nobis dicitur: Dilatamini, ne sitis jugum ducentes cum infidelibus. Tanto quippe illud quod valde magnum est. . sumemus capacius, quanto id et fidelius credimus et speramus firmius et desideramus ardentius. Ep. 130. n. 17. p. 388 s.

<sup>118)</sup> Ideo per certa intervalla horarum et temporum etiam verbis rogamus Deum, ut illis rerum signis nos ipsos admoneamus, quantumque in hoc desiderio profecerimus nobis ipsis innotescamus, et ad hoc augendum nos ipsos acrius excitemus. Dignior enim sequetur effectus, quem ferventior praecedit affectus... Ideo ab aliis curis atque negotiis, quibus ipsum desiderium quodam modo tepescit, certis horis ad negotium orandi mentem revocamus, verbis orationis nos ipsos admonentes in id, quod desideramus, intendere, ne quod tepescere coeperat, omnino frigescat, et penitus extinquatur, nisi crebrius inflammetur Ep. 130. n. 18. p. 389.

oretur. Aliud est sermo multus, aliud diuturnus affectus . . . Absit enim ab oratione multa loquutio, sed non desit multa precatio, si fervens perseverat intentio. Nam multum loqui, est in orando rem necessariam superfluis agere verbis. Multum autem precari, est ad eum, quem precamur, diuturna et pia cordis excitatione pulsare. Ep. 130. n. 19. 20. p. 389.

ihm: "Unter dem Beistande des Erlösers bin ich an dieses Werk gegangen, und ich weiß, daß auch du gebetet hast für mich, daß ich es vollenden möge, und für Jene, von denen wir glauben und wünschen, daß diese uns're Arbeiten ihnen ersprießlich sein werden" (Ep. 207. p. 774).

Dem von Liebe zu Gott durchdrungenen Augustinus mußte noths wendig Alles, was sich unmittelbar auf Gott bezog, unverletzlich heilig sein. In welchem Grade dieß bei ihm Statt hatte, erkennen wir vorzüglich aus seinen Grundsätzen über die Heiligkeit und Unverletzlichkeit des Eidsschwurs und der Gelübde.

Augustin's ftrengsittliche Grundfätze über den Eid lernt man aus einigen seiner ums Jahr 411 geschriebenen Briefe fennen 120). Was diese Briefe veranlaßte, war Folgendes: Eine römische Familie (Albing, Pinianus und Melania), die vor den Westgothen, welche unter Alarich im Jahr 410 Rom bedrohten, geflohen war, war nach Afrika gekommen. Die Familie, eben so fromm als reich, hatte sich zu Thagaste, dem Geburtsorte des A., auf einige Zeit niedergelaffen. A. war verhindert, sie nach ihrer Ankunft in Thagaste fogleich zu begrüßen. Daher machte fich Binianus und Melania in Begleitung des Alppius (Jugendfreund des A. und Bischof von Thagaste) auf, um dem verdeckt ausgesprochenen Wunsche des A. zu entsprechen, ihn felbst in Sippo zu besuchen. Hier ereignete sich nun Etwas, was nicht nur den genannten Personen Allen höchst unangenehm war, sondern auch die zarte Berbindung A. mit dieser religiosen Familie empfindlich verlette, und, wie es scheint, auf längere Zeit trennte. — Die katholische Gemeinde von Hipporegius war, wie aus A.'s Briefen fattsam erhellt, aus besonders leiden= schaftlichen Elementen zusammengesett, und A. hatte als Bischof derselben bei all' seiner ausgezeichneten Perfonlichkeit und seinem überall gefeierten Namen einen fo schwierigen Standpunkt, daß es seiner driftlichen Weisheit und Liebe nicht immer gelang, ben Sturm der gegen ihn aufbraufenden Elemente alfogleich zu befänftigen. So geschah es auch bei dem Besuche der genannten Bersonen in Sippo. Die Lebensverhältnisse der Fremden mochten bald in der Gemeinde bekannt geworden sein. Man bewunderte an ihnen, den an irdischen Schätzen so Reichen, um so mehr, daß sie den Eitelkeiten der Welt ganzlich entsagt und sich Gott geweiht hatten; man hatte von ihrer driftlichen Milde und Freigebigkeit gegen die Kirche von Thagaste und den Geschenken an andere Kirchen gehört; auch dem A. hatten fie zum Beften der Rirche von Sippo eine Summe Geldes übergeben. Es ist begreiflich, daß von den Gemeindegliedern in ihren wechselseitigen Gesprächen der Wunsch geäußert wurde, daß doch der von so bei-

<sup>120)</sup> Epp. 124. 125. 126. p. 363-73.

ligem Gifer beseelte Binianus Presbyter der Kirche und zwar in ihrer Gemeinde murde! Go löblich dieser in solchen Grenzen fich aussprechende Bunsch war, so tadelnswürdig war das Beginnen der Hipponenser, die Bewährung dieses Wunsches von Pinianus zu erzwingen. Eines Tages erhob nämlich die Gemeinde nach dem Gottesdienste, dem auch die Gafte des Bischofs beiwohnten, ein großes Geschrei, durch welches fie auf eine, die driftliche Sitte eben fo, wie die Beiligfeit des Ortes verletende Weise verlangte: Pianianus folle zum Presbyter geweiht werden. A. erflärte der Gemeinde. B. könne und durfe nicht gegen feinen Willen ordinirt werden, und wenn sie trotheffen ihn zum Presbyter haben wollten, so höre er auf, ihr Bischof zu fein. Diese unerwartete Erflärung des Bischofs schlug zwar auf einige Minuten die Aufregung nieder, aber sie brach bald nur noch stürmischer 108; denn man meinte, durch Tumult den Bischof am besten zur Zurucknahme seines Wortes zu bringen, oder wenigstens das zu erzielen, daß B. von einem fremden Bischofe ordinirt werde. Die Gemeinde drängte sich jum Presbyterium; Ginige der ansehnlichern Gemeindeglieder traten jum Site des Bischofs. Diesen erflärte A., er werde weder von seinem Worte laffen, noch auch fonne B. ohne feine Erlaubnig von einem andern Bifchofe ordinirt werden; man würde auch durch eine erzwungene Ordination nur zu Wege bringen, daß B. sich nach der Weihe auf immer entferne. Das Bolk aber schrie und tobte fürchterlich fort, stieß gegen Bischof Alnpius Schmäh= und Schimpfworte aus und fette die gesammte Beiftlichkeit in Angst und Berwirrung.

A., der sich alles Zuredens gegen B. enthielt und lange unschlüffig war, ob er die Kirche verlassen solle oder nicht, blieb endlich doch zurück fürchtend, die Kirche könne in seiner Abwesenheit durch noch ungebührlichere Excesse entweiht und seinem Freunde Alppius gar Gewalt angethan werden. Da ließ B. dem Bischofe bedeuten, er wolle dem Bolte schwören, daß, wenn er gezwungen ordinirt werden sollte, er allerdings Afrika verlaffen werde; wenn ihm aber Niemand die Bürde des Clericats auflade, so wolle er in Hippo bleiben. A. wollte hierüber die Meinung des Alppius vernehmen, diefer wies ihn aber mit der runden Erklärung ab: hinc me nemo consulat. A. eröffnete nun dem Bolfe den Willen des B. Das aber nicht damit zufrieden, verlangte, B. folle erklaren: wurde er einft in den geift= lichen Stand zu treten Lust haben, so wolle er dieß nur in der Kirche von Hippo thun. Auch dazu ließ sich P. herbei, und erst nach dem auf diese Meinung von B. abgelegten Gibe ging die Gemeinde beruhigt auseinander. Bald nach diesem unangenehmen Erlebnisse entfernten sich die Fremden von Hippo, und in Thagaste wurde dieser Vorfall in mehreren Punkten entstellt. Man sagte dort z. B., B. habe nicht blos mit Zu-

laffung, fondern auf Befehl U.'s geschworen; die Hipponenser hätten nur aus niedriger Begierde nach dem Bermögen des P. so gehandelt, und selbst auf A. suchte man diesen Vorwurf, den das Bolt von Sippo dem Bischofe von Thagafte gemacht hatte, ju übertragen; B. fei gum Schwur gezwungen worden. A. widerlegt dieses Alles in Briefen an Alppius und die Albina auf eben so treffende als christliche Weise. Daß man aber in Thagaste auch aussprach: ein solch' erzwungener Gid binde nicht, dieß gibt bem A. Gelegenheit, sich über die Beiligkeit des Gides auszusprechen. Un Alpins (Ep. 125. p. 365) schreibt er also: "Du hast mir geschrieben, wir möchten die Frage über einen mit Gewalt abgedrungenen Schwur unter uns erörtern; aber ich bitte dich, unf're Verhandlung wolle doch nicht fonnenklare Dinge verdunkeln. Denn wenn auch einem Diener Gottes der sichere Tod angedroht wurde, damit er sich durch einen Schwur zu etwas Unerlaubtem und Schändlichem verpflichte, fo hätte er lieber sterben, als schwören muffen, um nicht den Schwur durch ein Verbrechen zu erfüllen. Aber im vorliegenden Falle, wo nur das anhaltende Geschrei des Volkes den Mann zwang — zu keinerlei Unrecht, sondern zu etwas Erlaubtem, und wo er zwar fürchtete . . . dennoch aber das, was er befürchtete, ungewiß war; wer dürfte behaupten: man durfe einen offenbaren Meineid begehen, um der keineswegs offenbaren Gefahr — ich fage nicht von Schaben und förperlicher Unbill, sondern selbst des Todes zu entgehen?" — Er führt dann aus der römischen Geschichte das Beispiel des Regulus an und sagt: "Solches pflegen wir an Heiden gewaltig zu bewundern und zu rühmen, und wir meinen, man folle erst in den h. Schriften erforschen, ob es je erlaubt sei, falsch zu schwören, in denen uns sogar geboten ist, nicht zu schwören, damit wir nicht durch leichtsinniges Schwören in Meineid verfallen! Ohne Zweifel wird mit allem Recht behauptet: nicht nach den Worten des Schwörenden, sondern gemäß der Erwartung deffen, dem der Eid geleistet wird, und die dem Schwörenden bekannt ift, muffe der Schwur treulich erfüllt werden. Denn in Worte, besonders wenige, läßt sich sehr schwer die Meinung fassen, deren Gewähr von dem Schwörenden verlangt wird. Defhalb find meineidig Jene, welche, den Wortlaut erfüllend, die Er= wartung Derer, welchen der Schwur geleistet worden, getäuscht haben, und meineidig find Jene nicht, welche, obschon sie das Wort nicht gehalten, das erfüllt haben, mas man von ihnen, da sie schwuren, erwartete. Weil nun die Sipponenser den Pinianus nicht wie einen Berurtheilten, sondern als einen fehr Berehrten zum Einwohner ihrer Stadt haben wollten, fo ift, obschon es nicht genau in seine Worte gefaßt werden konnte, deßungeachtet fo offen, mas fie von ihm erwarteten, daß fein gegenwärtiges Entfernen nach dem Schwure Niemanden von Denen beunruhigt, die da hören konnten

er wolle aus einer bestimmten Ursache verreisen — Willens wieder zurück= zufehren. Und wegen dessen wird er weder meineidig sein, noch von ihnen bafür gehalten werden, — außer er täusche die Erwartung derselben. wird fie aber nicht betrügen, außer er anderte entweder seinen Willen, bei ihnen zu wohnen, oder er ginge einmal fort, ohne an die Rückfehr zu den-Das sei fern von seiner Gesinnung und der Treue, die er Chriftus und der Kirche gebührend zollt. Ich mag nicht erwähnen, was du wie ich weißt, wie schrecklich das göttliche Gericht über den Meineid sei; das aber weiß ich sicher, daß wir dann Niemandem grollen durfen, der unfern Schwüren nicht glauben wird, wenn wir den Meineid eines folchen Mannes nicht nur gleichgiltig hinnehmen, sondern auch vertheidigen wollten. Das wolle die Erbarmung Deffen von uns und ihm abwenden, der da aus der Bersuchung errettet, die auf ihn hoffen." — Und an Albina schreibt A. (Ep. 126. p. 371) über diesen Punkt also: "Du hast mir geschrieben, ob ich oder die Hipponenser meinen, daß dem gewaltthätig erpreften Eide Genüge geleiftet werden solle? Was meinst denn du felbst? Stimmst du bei, der Christ dürfe selbst in Gefahr des sichern Todes (und so Etwas wurde damals gan; grundlos befürchtet) des Namens feines Herrgottes sich zur Täuschung bedienen, der Chrift durfe seinen Gott zum Betruge als Zeugen nehmen? Gewiß muß ein Solcher, wenn er auch ohne Schwur zu einem falschen Zeugnisse durch Androhung des Todes gezwungen würde, mehr fürchten, sein Leben zu beflecken, als es zu verlieren . . . Und wir stellen es noch als eine Streitfrage hin, ob Diener Gottes einen erzwungenen Gid erfüllen follen. die ausgezeichnet sind durch die Gnade der Frommigkeit? Wird denn, ich bitte, jene Zusage des Hierwohnens dadurch so unerträglich, daß man es ein Exil nennt? Ich meine, das Presbyterium sei doch keine Verbannung. Das fei fern, dag man fagen mußte: er habe lieber das Exil, als die Presbyterwürde gewollt, oder lieber den Meineid, als das Exil. Dies wurde ich fagen, wenn in der That von uns oder vom Bolte ihm das eidliche Bersprechen, hier wohnen zu wollen, wäre abgedrungen worden; nun ift es aber nicht erzwungen worden, da man es verweigerte, sondern angenommen worden, da man es antrug. Und das, wie gesagt, in der Hoffnung und dem Glauben, er werde durch fein Siersein dazu gebracht werden, dem Berlangen gemäß das Clericat zu übernehmen. Endlich, was man immer über uns und die Hipponenser denken mag: ganz anders steht es um Jene, welche einen Schwur erzwungen haben, als um Jene, welche einen Meineid, ich fage nicht erzwungen, sondern angerathen haben. Es geschehe also, was versprochen wurde 121), damit nicht durch ein solches Beispiel Jene, benen es

<sup>121)</sup> Binianus icheint jedoch feinem beeidigten Bersprechen, in Sippo feinen Bohnfit

gefällt, zur Nachahmung des Meineides gestimmt werden, und Jene, denen es mißfällt, nicht mit allem Rechte sagen mögen; es sei Keinem von uns zu glauben, wenn er auch Etwas nicht bloß verspricht, sondern auch beschwört."

Eben so vortrefflich, wie über die unverletzliche Heiligkeit des Eides, fpricht sich Al. über die Verbindlichkeit und den sittlichen Werth der Gelübde aus. Die driftlichen Cheleute Armentarius und Paulina hatten eheliche Enthaltsamfeit angelobt; A. schreibt (Ep. 127 p. 376) über dieß Gelöbniß an den Mann also: "Ich könnte die zum himmelreiche Bestimmten nach ihren Stufen und Berdiensten zeichnen und zeigen, wodurch sich das eheliche Leben gottesfürchtiger und frommer Familienväter und Mütter von jenem Leben unterscheidet, das ihr Gott gelobt habet, wenn es gälte, dich erst zu einem folden Gelübde zu ermuntern; aber weil du es schon gelobt, dich schon verbunden haft, so ist dir anders zu handeln nicht erlaubt. Che du ein Gelübde zu bezahlen hattest, mar es deinem Belieben anheimgestellt, auf einer niedrigeren Stufe (des sittlichen Strebens) zu stehen; jetzt aber, da dein Gelöbniß bei Gott hinterlegt ist, lade ich dich nicht zu einer großen Pflichttreue ein, sondern schrecke dich zurück vor einer großen Uebelthat. Denn du wirst, wenn du nicht erfüllst, was du gelobt hast, derjenige nicht fein, der du geblieben wärft, wenn du nicht fo Etwas angelobt hätteft. Kleiner wärst du dann wohl, aber nicht schlechter. Jest aber — was fern fei - um so elender, wenn du Gott die Treue brichst, je feliger, wenn du fie bewahrest. Defhalb aber lag' dich nicht reuen, ein Gelübbe gemacht zu haben, vielmehr freue dich, daß dir schon nicht mehr erlaubt ist, was dir nur zu deinem Nachtheile frei stand. Gehe also unverzagt an's Werk und erfülle das Wort durch die That: Er selbst wird beistehen, der deine Gelübde begehrt. Glücklich der Zwang, der zu Besserem treibt (Felix est necessitas, quae in meliora compellit). — Ein Umstand allein könnte es sein, weßhalb wir dich zu dem, was du gelobt, nicht nur nicht ermuntern, sondern auch hindern würden, es auszuführen, nämlich wenn etwa deine Gattin aus Beiftes= oder Fleischesschwäche sich weigerte, dasselbe mit dir auf sich zu nehmen. Denn so Etwas darf von Berheirateten nicht angelobt werden, außer mit gemeinsamer Zustimmung und Entschließung. Und ware dies vorschnell geschehen, so ist das unüberlegte Thun vielmehr zu verbessern, als

zu nehmen, nicht nachgekommen zu sein. Bon ihrem ascetischen Eifer getrieben, mag die Familie Afrika verlassen und sich nach Palästina gewendet haben; wenigstens trifft man Albina, Pinianus und Melania im Jahre 419 in Bethlehem bei Hieronymus, welcher dieselben schon in Rom kennen gelernt und (wie sein Brief an die Aseigt) mit ihnen eng verbunden war. Er meldet an U. (Ep. 202. p. 763) Grüße von ihnen.

das Versprechen zu erfüllen. Denn wenn Jemand mit dem Eigenthum eines Andern ein Gelübde macht, so mag dieß Gott nicht, vielmehr verbietet er, Fremdes an sich zu reißen. Denn über diesen Gegenstand ist durch den Apostel der göttliche Ausspruch verfündigt worden: "das Weib hat nicht Macht über ihren Leib, sondern der Mann: ingleichen hat nicht der Mann Gewalt über seinen Leib, sondern das Weib." — Weil aber Paulina zu gleichem Gelübde bereit war, so schließt A. seine Ansprache an Beide mit dem schönen Worte: "Euer gemeinsamer Entschluß sei ein Opfer, gelegt auf den erhabenen Altar des Schöpfers, und die besiegte Begierlichseit ein um so stärkeres, je heiligeres Band der Liebe."

Wenn schon die bisherige Darlegung der ethischen Grundfate des A. deutlich erkennen läßt, wie durchaus evangelisch, gefund und besonnen dieselben seien, so dürften einen noch sprechenderen Beleg hiefur feine Unsichten über die evangelischen Rathschläge der Jungfräulichkeit und Armuth liefern. A. erkennt in den Rathschlägen (laut Ep. 157. p. 553 sg.) einen Ruf der göttlichen Gnade zur Betretung des Weges, der zu höherer sittlicher Vollkommenheit führt. Niemanden kann das Betreten dieses Weges angesonnen werden, außer es ergehe an ihm der besondere Ruf der Gnade. A. tadelt darum auf's Schärffte die Berfehrtheit Jener, melde Jedermann diesen Weg auweisen wollen, ja, sogar Jene zu verunglimpfen und zu verdammen sich nicht scheuen, die eines andern Weges gehen. Dergleichen gab es unter den Mönchen seiner Zeit, und A. läßt nicht undeutlich durchblicken, daß das Interesse dieser Leute ihnen so verkehrte schriftwidrige Behauptungen eingab. "Mögen Solche darum aufhören" - schreibt er -"wider die Schriften zu reden, und mögen fie bei ihren Ermahnungen zu dem Höheren (ad majora) so aneifern, daß sie das Riedrigere (minora) nicht verdammen. Können sie denn die heilige Birginität nicht anders empfehlen, als daß sie die eheliche Verbindung verdammen, da doch nach der Lehre des Apostels Jeder eine besondere Gabe von Gott hat, der Eine diese, der Andere jene? Mögen sie also den Weg der Bollkommenheit wandeln, nachdem sie all' ihre Habe verfauft und mitleidsvoll verschenft haben. Aber wenn sie in Wahrheit Arme Christi sind, und nicht für sich, sondern für Christus sammeln, warum strafen fie Seine schwächern Blieder, ehe fie die Richterstühle erhalten haben? Denn ich meine, Einige derer, welche fo unverschämt und unklug schwäßen, werden von reichen und frommen Chriften in ihren Bedrängniffen unterhalten. Denn die Kirche hat gewisser Weise ihre Krieger, und auch eine Art Provincialen. Darum fagt der Apostel: Wer leistet je Kriegsdienste und befoldet sich selbst? Sie hat auch einen Weinberg und Winzer, und eine Heerde und hirten. Weghalb eben der Apostel fagt: Wer pflanzet einen Weinberg und ift nicht von der Frucht desselben? Wer hütet die Beerde

und genießt nicht von der Milch derselben? Aber freilich — Solches vorsbringen, wie diese mauldreschen, das heißt nicht friegen, sondern rebelliren; das ist fein Weinbergpflanzen, sondern ein Ausrotten; das heißt nicht die zu Weidenden sammeln, sondern die zu Verderbenden von der Heerde trennen 122)."

Auch an A. war der Ruf der Gnade ergangen, sich all' seines Besitzthums zu entäußern; wie demüthig er aber dabei von sich dachte und gegen Andere gerecht war, vernehmen wir von ihm selbst. "Ich, der ich diek schreibe. habe die Bollkommenheit, von welcher der Herr sprach in seiner Rede an den reichen Jüngling: Geh, verkaufe Alles, mas du haft und gib es den Urmen und du wirst einen Schatz im Himmel haben und koinm' und folge mir - ich habe diese Vollendung heftig geliebt, und nicht aus meiner Kraft, sondern unterstützt durch Seine Gnade habe ich also gethan. 3ch mar zwar nicht reich, aber deshalb wird es mir nicht weniger angerechnet werden. Denn auch die Apostel selbst, welche dieß zuerst gethan, waren nicht reich. Aber es gibt die ganze Welt hin, wer das hingibt, was er hat und zu haben wünscht. Wie weit ich aber auf diesem Wege nach Vollkommenheit fortgeschritten sei, das weiß ich selbst zwar besser als sonst Jemand, aber mehr noch Gott als ich. Und zu diesem Vorsatze ermuntere ich, so viel ich kann. Undere, und ich habe im Namen des Herrn Genoffen, die durch meinen Dienst dazu gebracht wurden; aber so, daß vor Allem die gesunde Lehre festgehalten werde und wir nicht Jene, die das nicht thun, mit eitler Harte richten, indem wir sprächen: es nüte ihnen nichts, daß sie, wenn auch verehelicht, keusch leben, daß sie ihr Haus und ihre Familie driftlich regieren,

<sup>122)</sup> Proinde isti desinant contra Scripturas loqui, et in suis exhortationibus ad majora sic excitent, ut minora non damnent. Nam enim et sanctam virginitatem aliter exhortando persuadere non possunt, nisi conjugalia vincula damnaverint, cum docente Apostolo unusquisque donum proprium habeat a Deo, alius sie, alius autem sie? Ambulent itaque perfectionis viam, venditis omnibus suis rebus et misericorditer erogatis. Sed si vere pauperes Christi sunt, et non sibi sed Christo colligunt, infirmiora ejus membra quare puniunt antequam sedes judiciarias acceperint? . . Puto enim quod quidam eorum, qui hacc impudenter et imprudenter garriunt, a divitibus Christianis et piis in suis necessitatibus sustentantur. Habet enim Ecclesia quodammodo suos milites, et quodammodo Provinciales. Unde dicit Apostolus: Quis militat suis stipendis umquam? Habet et vineam et plantatores, habet gregem et pastores. Unde consequenter dicit: Quis plantat vineam et de fructu ejus non edit? Quis pascit gregem et de lacte ejus non percipit? Quamvis talia disputare, qualia isti disputant, non sit militare, sed rebellare, non sit plantare vineam, sed eradicare, non sit passendos congregare, sed perdendos a grege separare. Ep. 157. n. 37. p. 557 s.

daß sie durch Werke der Barmherzigkeit einen Schatz für die Zukunft sammeln, auf daß wir nicht, wenn wir Solches vorbrächten, nicht als Aussleger der h. Schriften, sondern als Ankläger derselben erfunden werden." (Ep. 157. p. 558 sq.)

Frauen mochten insbesondere nicht felten von ungemäßigtem Gifer zu ascetischem Leben und höherer Religiosität über die Grenzen hinausgeführt werden, welche das Evangelium diesem Streben gesetzt hat. Es fehlte ihrem Eifer die driftliche Weisheit, und diefer Mangel ließ fie felbst Pflichtverletzungen übersehen, deren sie sich schuldig nachten. Unser erleuchteter Rirchenlehrer war aber weit entfernt, folch' unerleuchteten Gifer aut zu heißen: vielmehr wies er denfelben in die gehörigen Schranken und zeigte, wie berselbe dem sittlichen Beiste des Christenthums widerstreite. Gine gewisse Ekdicia hatte sich ihrem Manne gegen seinen Willen durch längere Zeit entzogen, später aber ihn felbst dahin gebracht, daß er gleiche Enthaltsamkeit im ehelichen Umgange gelobte 123). Auf diefer Stufe driftlichen Strebens wollte sie aber nicht stehen bleiben, sondern auch die Stufe der freiwilligen Armuth ersteigen. Sie gab daher — ohne Vorwissen des Mannes und obwohl fie einen Sohn hatten — das ganze baare Bermögen (ihr einge= brachtes Cigenthum) zwei bei ihr einsprechenden Mönchen. Diese der driftlichen Besonnenheit ganz entbehrende Handlung entfremdete ihr das Gemüth des Mannes fo fehr, daß er sie verließ und nun auch die angelobte Reusch= heit nicht bewahrte, sondern des Chebruchs sich schuldig machte 124). A. machte dieser Frau über ihre unchriftliche Handlungsweise fehr ernste Borwürfe und zeigte ihr Punkt für Punkt, wie unrecht und unweise sie gehandelt habe. Auch dies tadelte er an ihr, daß sie ohne alle Rücksicht auf ihren Mann das Witwenkleid getragen habe 125), und ermahnt sie endlich dringend, Alles anzuwenden, um ihren Gatten wieder zu gewinnen.

Die reine Gottesliebe, welche in reicher Fülle in Augustinus wohnte, hatte sein Herz auch sanktmüthig und demüthig gemacht. De muth und Sanktmuth ist ein Grundzug im Charakter Augustin's. Davon geben uns besonders seine Briefe an Hieronhmus Zeugniß. Der in hohem Grade empfindliche und reizbare Hieronhmus 126) zeigte sich durch die Aus-

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>) Ep. 262. p. 889.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>) Ibid. p. 890.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>) Ibid. p. 891.

Dem H. gegenüber erscheint A. vollkommener, durchgebildeter und durchdrungener vom Geiste des Herrn. H. hatte noch nicht die Eigenliebe in sich ganz bezwungen. Dennoch verehrt die Kirche auch ihn als Heiligen, weil die Tugend des Christen hienieden im Kampse besteht, wie ernstlich aber H. kämpste, dafür ist auch Bürge die große Verehrung, welche A. demselben zollte.

stellungen Augustin's gegen seine Auslegung der Stelle (Bal. 2, 11. 14 beleidigt und gefränft. A. gab sich demnach alle Mühe (Ep. 73, p. 163 sq.), ben H. zu befänftigen, indem er ihm zu Gemüthe führte, wie weit er davon entfernt sei, ihn, den er so sehr verehre und liebe, beleidigen zu wollen, und wie selbst der Gegenstand von der Art sei, daß er einen verständigen Mann nicht beleidigen könne. Darauf bittet er ihn durch die Sanftmuth Chrifti um Berzeihung, wenn er ihn beleidigt habe. — Ein Ausfluß dieser Sanftmuth war auch die edle Art und Weise, wie A. einen gelehrten Streit führte, und ein schönes Mufter seiner edlen driftlichen Polemik ift vorzugeweise sein 82. Brief an Hieronymus. Mit großem Schmerze mußte darum A. der zwischen Hieronymus und Rufinus entstandenen Gehde zuschauen, und tief schnitt der bittere Ton in sein Herz, der in ihren Gegenschriften herrschte. "Ich gestehe," schreibt er deßhalb (Ep. 73. p. 163) an Hieronnmus, "es hat mich ungemein geschmerzt, daß zwischen so theuern vertrauten Personen, die durch ein fast allen Kirchen sehr befanntes Freundschaftsband verbunden waren, ein so großes Unheil des Zerwürfnisses entstanden ist ... Welcher Freund mag fortan nicht fürchten, er dürfe einst Feind sein (quasi futurus inimicus), wenn das, was wir beweinen, zwischen einem Hieronymus und Rufinus entstehen konnte?" Darauf beschwört sie A. um ihrer eigenen Würde und der Schwachen willen, für die Chriftus gestorben, von einem so leidenschaftlich geführten Streite abzustehen 127). Weil aber H. an A. selbst in einem ziemlich gereizten Tone geschrieben hatte, so bittet ihn dieser, lieber ihre gegenseitigen Schriften gar nicht zu beurtheilen, wenn es nicht ohne Erbitterung und Verletzung der Freundschaft geschehen könne. "Wenn ich nicht sagen darf, was mir in deinen und dir in meinen Schriften zu verbessern scheint, außer daß man der Scheelsucht verdächtig oder die Freundschaft verletzt wird, so lassen wir das gehen und schonen unser Leben und Beil" (ibid. p. 167).

Die Demuth, welche in A. wohnte, erwies sich aber nicht bloß als das Bewußtsein der eigenen sittlichen Schwäche und der Bedürftigkeit der Gnade, sondern eben so sehr auch als Erkenntniß seines mangelhaften unsvollkommenen Wissens. Der große Geist des A. ermangelte nicht der schönsten Zierde: Bescheidenheit, Die große Bescheidenheit A.'s tritt sast in jedem seiner Briefe hervor; denn sie hatte sein ganzes Wesen durchdrunsgen. A. war allgemein als die erste Größe seiner Zeit in der Kirche anserkannt. Darum strömten von allen Seiten nicht nur Briese, sondern Bersonen aller Stände nach Hippo, um sich über verwickelte Fragen und dunkle Gegenstände bei A. Raths zu erholen; aber diese Anerkennung und

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) Ibid. p. 166.

Gingel, Rirchenbifter. Echriften.

Feier seines Namens blendete ihn nicht. So fam z. B., getrieben von dem Rufe der erleuchteten Wissenschaft des A., im 3. 415 der spanische Presbyter Orosius nach Hippo. A. aber schrieb an Hieronymus (Ep. 166. p. 584): "Einige Frucht seines Kommens ist ihm geworden. Zuerst die, daß er dem Rufe von mir nicht viel traue. Dann habe ich den Mann nach Kräften belehrt; was ich aber nicht konnte, habe ich ihn angewiesen, woher er dieß lernen könne, und ihn ermahnt, zu dir zu reisen." Wie wenig A. von dem Lehrbünkel eingenommen war, zeigt sein Bekenntniß an Mercator: "Ich habe — das muß ich beiner Liebe gestehen — mehr Lust am Lernen als am Lehren (plus amo discere quam docere). Zum Lernen muß uns die Suge der Wahrheit einladen, zum Lehren aber das Bedürfniß der Liebe treiben. Es ist aber vielmehr zu münschen, daß dies Bedürfniß, um beffen willen ein Mensch den andern lehrt, vorübergehe, auf dag wir Alle Lehr= linge Gottes seien. Doch dies sind wir, wenn wir lernen, was zur mahren Frömmigkeit gehört, auch dann, wenn ein Mensch es zu lehren scheint. Denn nicht wer da pflanzt und begießt, ist Etwas, sondern Gott, der das Gedeihen gibt. Da also, wenn Gott nicht das Gedeihen gabe, die apostolischen Bflanzer und Begießer nichts waren, wie vielmehr ich oder du oder irgend Jemand heut zu Tag, wenn wir uns Lehrer zu fein dünken!" (Ep. 193. p. 715.) — Rur kleine Geister wollen niemals geirrt haben, und der Bahn der Irrthumslosigfeit ist eine besonders in der Schriftstellerwelt fehr weit verbreitete Schwäche. A. zählte sich nicht zu diesen Unfehlbaren; er befannte vielmehr (Ep. 143. ad Marcellinum p. 463), er gebe sich Mühe, zu Jenen zu gehören, die lernend schreiben und schreibend lernen (qui proficiendo scribunt et scribendo proficiunt). Wenn daher Etwas weniger bedacht und minder richtig von mir hingestellt wurde, was nicht nur von Andern, die dieß würdigen fonnen, mit Recht getadelt wird, sondern auch von mir selbst (weil auch ich wenigstens später dieß einsehen muß, wenn ich fortschreite); so ist dieß weder zu verwundern noch zu beflagen, sondern vielmehr zu ver= geben und zu beglückwünschen - nicht weil gefehlt, sondern weil es mißbilligt wurde. Denn alizu verkehrt liebt der sich selbst, welcher will, daß auch Andere irren, damit sein Irrthum verborgen bleibe. Denn wie viel besser und nützlicher ist es, daß, wo er selbst geirrt hat, Andere nicht irren, auf daß er, durch sie aufmerksam gemacht, des Irrthums los werde, und - will er dieg nicht, weni gftens feine Gefährten des Frrthums habe. Denn wenn mir Gott verleiht, was ich vorhabe, daß ich nämlich das, was mir in all' meinen Büchern mit vollem Recht mißfällt, in einem bazu berechneten Werke zusammenstelle und nachweise 128), dann werden die Leute sehen, wie

<sup>128)</sup> Un dies Werf, mit deffen Gedanken A. fich gemäß des vorliegenden Briefes an

ich meine Person nicht im Auge habe. Wenn ihr aber, die ihr mich sehr liebt, Jenen gegenüber, deren Böswilligkeit oder Unwissenheit oder Unverstand mich tadelt, mich als einen Solchen erflärt, der nirgends in feinen Schriften geirrt habe; so müht ihr euch vergebens und habt eine unglückliche Streitsache auf euch genommen, in welcher ihr durch meinen eigenen Rich. terspruch unterliegt. Denn das ist mir nicht angenehm, wenn ich von den mir Theuersten für einen Solchen gehalten werde, der ich nicht bin." -So fern A. in seiner Wahrhaftigkeit und Bescheidenheit davon mar, Irrthumslosigkeit zu affectiren, so wenig gab er sich auch für einen Alles-Wisser aus. An Hieronymus (Ep. 166. p. 587) fchrieb er; "Du haft mir Schüser zugeschickt, die ich sehren soll, was ich selbst noch nicht gelernt habe . . Biele verlangen von mir, daß ich lehren foll; aber ich gestehe ihnen, daß ich wie so vieles Andere, so auch das nicht verstehe." Und an den Bischof Hefnchius von Salona (Ep. 197. p. 739): "Ich möchte freilich Alles das, worüber du mich gefragt, lieber wissen als nicht wissen, aber weil ich dazu noch nicht gefommen bin, so ziehe ich vor, bedächtiges Nichtwissen zu gestehen, als falsches Wiffen vorzugeben."

Die Demuth des A. bernhte auf einer so gesunden Schätzung seiner Selbst, daß er auch ertrug, von Andern gelobt zu werden. Dem Comes Darius, welcher sich brieflich im Lobe unseres ausgezeichneten Bischoss ergangen hatte, antwortete (Ep. 231. p. 839) er: "Ich kann nicht läugnen, daß mich auch das mir in deinem Schreiben gespendete Lob ergötzt hat — obwohl ich nicht an jeglichem Lobe Gesallen sinde, noch von Jedermann gelobt zu werden, sondern von Solchen, wie du Einer bist, die nämlich wesgen Christus seine Diener lieben . . . Warum sollte es mich auch nicht freuen, von dir gelobt zu werden, da du ein guter Mann bist, der mich nicht täuschen mag, und das lobst, was du liebst, und was zu lieben nützlich und heilsam ist, auch wenn es in mir sich nicht findet? Denn das ist nicht nur dir, sondern auch mir ersprießlich. Denn wenn dieß Alles nicht in mir

den Tribun Marcellin bereits im J. 412 trug, konnte er erst in den J. 426 und 427 gehen, und er erledigte sich dieser seiner Aufgabe in den zwei Büchern der "retractationum." Laut des Schlusses der Retractationen, so wie seines 224. Br. an Duotvultdeus p. 820 hatte er in diesen zwei Büchern 93 seiner Werke (232 Bücher enthaltend) nochmals gesichtet; nur seine Briese und Homissien waren noch einer Musterung vorbehalten. Doch an diese tam er nicht. Julianus hatte dem zweiten Buche des A. de nuptis et concupiscentia acht Bücher entgegengesetzt, die ihm Aspius in Abschrift zusendete, mit der dringenden Aufsforderung, sich ungesäumt an ihre Widerlegung zu machen. Noch vor Vollendung dieses Werkes rief ihn der Herr ab, und so blieben auch die Retractationen unvollständig.

ift, so ergreift mich heilsame Scham und ein brennender Gifer, auf daß es jei (salubriter erubesco, atque ut sint inardesco). In sofern ich in deinem Lobe meine Eigenschaften erfenne, freut es mich, sie zu besitzen, und daß du sie und mich ihrer wegen liebst. Die ich aber nicht in mir erkenne, wünsche ich zu erreichen, nicht nur um sie felbst zu besitzen, sondern damit auch Jene, die mich aufrichtig lieben, nicht immer in meinem Lobe sich täuschen . . . Empfange darum, mein Sohn, die Bücher meiner Bekenntniffe, die du verlangt haft; in ihnen betrachte mich, auf daß du mich nicht höher preisest, denn ich bin; hier glaube nicht Andern über mich, sondern mir selbst; hier beobachte mich und siehe, was ich von mir selbst und durch mich felbst mar; und wenn dir Etwas an mir gefällt, lobe dort mit mir Den, den ich meiner willen gelobt sehen wollte, und nicht mich. Denn Er hat uns gemacht und nicht wir uns felbst; wir aber hatten uns zu Grunde gerichtet, Der uns jedoch geschaffen, hat uns umgeschaffen (sed qui fecit, refecit). Wenn du mich aber in den Büchern triffft, so bete für mich, daß ich nicht abnehme, fondern zunehme (ne deficiam sed perficiar), bete Cohn, bete!"

Wie die Liebe Gottes, von der das Herz des A. brannte, die Selbstliebe in ihm geläutert und verklärt hatte, fo hatte fie auch ein gewaltig Feuer der mahren echten Menschenliebe in ihm entzündet. Alle Menschen, welche Gott dem A. auf irgend eine Beise nahe brachte, umfaßte dieser mit seinem großen Bergen, das nicht nur von Gefühlen und Worten der Liebe überfloß, sondern sich auch wie ein fegenbringender Strom ergoß, wo es galt, Seele und Leib des Nächsten zu erquicken. Diese liebevolle Sorgfalt um das Seelenheil Anderer trieb ihn, Alle Chriftus zu gewinnen, die 3hm noch nicht angehörten. Cold' driftliche Liebe offenbarte A. z. B. gegen die Heiden von Madaura. A. hatte dort in seiner Jugend studirt (Confess. II. 3). Als er Bischof von Hippo geworden mar, schrieben die Madaurenser an ihn, um für einen gemiffen Florentinus feine Hilfe in Unspruch zu nehmen. Gie hatten ihn mit "Pater" angeredet und ihn "im herrn" gegrüßt. Dieg ergriff A. und ichrieb ihnen also gurud: "Als ich die Worte eures Briefes las: dem Bater A. im herrn ewiges Heil! fühlte ich augenblicklich zu solcher Hoffnung mich erhoben, daß ich glaubte, ihr seiet zum Herrn selbst und zum ewigen Beile entweder schon bekehrt, oder verlangtet, durch unsern Dienst dazu gebracht zu werden. Als ich aber weiter las, ward mein Berg enttäuscht. Dennoch fragte ich den Ueberbringer des Briefes, ob ihr schon Christen seiet, oder es zu sein wünschtet. Da ich aber aus seiner Antwort entnahm, daß ihr feineswegs umgewandelt seiet, so schmerzte es mich um so mehr, daß ihr den Namen Christi, welchem ihr bereits die ganze Welt unterworfen feht, nicht nur von euch weisen zu mussen meintet, sondern ihn auch in uns zu verhöhnen.

Denn ich konnte außer Christus dem Herrn an keinen andern Herrn denken, nach welchem ein Bischof von euch "Bater" tonnte genannt werden. Wäre aber ein Zweifel über den Sinn eurer Rede, so murde er durch den Schlufffatz des Briefes gehoben, wo ihr ausdrücklich gefetzt habt: Wir munfchen, o Herr, daß du in Gott und seinem Christus viele Jahre unter beinem Clerus dich freuest. Da ich dieß Alles gelesen und bedacht, mas konnte mir, oder kann irgend Jemandem, Anderes in Sinn kommen als, es fei dieß entweder in aufrichtiger oder in trüglicher Gesinnung der Briefsteller geschrieben worden? Wenn ihr aber dieß in aufrichtiger Meinung schreibt, wer hat euch den Weg zu dieser Wahrheit verlegt? Wer hat den eintreten Wollenden die Thure der Kirche verschlossen, daß ihr in demselben Herru, durch Den ihr uns grußet, gleiches Heil mit uns nicht haben möget? Wenn ihr aber trüglicher und spöttischer Weise dieß schreibt, wie könnt ihr mir die Beforgung eurer Anliegen also übertragen, daß ihr es magt, den Ramen Desjenigen, durch Den ich Etwas vermag, nicht mit der schuldigen Ehrfurcht zu preisen, sondern mit schmeichlerischem Hohne durchzuziehen?" 129 Dieß sage er ihnen mit unaussprechlicher Berzensangst, denn er wisse, welch ichwierigern und verderblichern Stand fie bei Gott haben würden, wenn seine Worte fruchtlos sein würden. Um sie von der Wahrheit des Christenthums zu überzeugen, hält er ihnen zuerst vor, wie alle Weissagungen der h.

<sup>129)</sup> Quod enim scripsistis, Patri Augustino in Domino aeternam salutem. cum legerem, tanta spe subito erectus sum, ut crederem vos ad ipsum Dominum et ad ipsam aeternam salutem aut jam esse conversos aut per nostrum ministerium desiderare converti. Sed ubi cetera legi, refriguit animus meus. Quaesivi tamen ab epistolae perlatore, utrum jam vel essetis Christiani vel esse cuperetis. Cujus responsione postea quam comperi, nequaquam vos esse mutatos. gravius dolui, quod Christi nomen, cui jam totum orbem subjectum esse conspicitis, non solum a vobis repellendum, sed etiam in nobis irridendum esse credidistis. Non enim potui cogitare alterum Dominum, secundum quem possit episcopus pater a vobis vocari praeter Dominum Christum. Et si esset hine aliqua de interpretatione vestrae sententiae dubitatio, subscriptione epistolae tolleretur, ubi aperte posuistis: Optamus te Domine in Deo et Christo ejus per multos annos semper in clero tuo gaudere. Quibus omnibus perlectis atque discussis quid mihi aliud occurrere potuit aut cuilibet homini potest, nisi aut veridico aut fallaci scribentium animo hace esse conscripta? Sed si veridico animo ista scribitis, quis vobis ad hanc veritatem interclusit viam? . . Quis basilicae januam ingrediendi cupientibus clausit, ut in eodem Domino, per quem nos salutatis, eamdem salutem nobiscum habere nolitis? Si autem fallaciter atque irridenter haec scribitis, itane tandem mihi negotia vestra curanda imponitis, ut nomen ejus, per quem aliquid possum, audeatis non veneratione debita adtollere, sed insultatione adulatoria ventilare? Ep. 232. n. 2. p. 842 s.

Schriften vor den Augen der Welt in Erfüllung gegangen und fort und fort in Erfüllung gehen, wie die Juden in aller Welt zerstreut murden, das Wort und Gesetz Gottes aber durch Christus den Glauben aller Völker erobert habe; die Götzentempel seien gestürzt worden und jene weltlichen Gewalten, welche einst das Christenvolf im Interesse der Gößenbilder verfolgten, seien selbst besiegt worden — nicht von widerstreitenden, sondern von sterbenden Christen; dieselben Gewalten hatten nun ihre Angriffe und Gesetze gegen die Götzenbilder gekehrt, für welche sie früher die Christen getödtet, und der höchste Träger der Reichsgewalt bete mit geneigtem Diademe am Grabe des Fischers Betrus. — Nachdem A. den Madaurenfern noch eindringlich das letzte Gericht und die göttliche Natur des Erlösers vorgestellt, schließt er seinen Brief also: "Erwachet denn einmal, ihr meine Brüder und Bäter von Madaura, denn diese Beranlassung, euch ju schreiben, hat mir Gott gegeben. So viel ich vermochte, habe ich in der Sache des Bruders Florentinus, durch den ihr den Brief fandtet, nach dem Wil-Ien Gottes durch mein Beisein geholfen; aber die Angelegenheit mar von der Art, daß sie auch ohne meinen Beistand leicht erledigt werden konnte. Denn fast alle Leute seiner Familie, die in Hippo leben, kennen den Florentin und bedauern seinen Verlust sehr. Ihr habt mir geschrieben, auf daß mein Brief, wenn er auf die von euch gegebene Beranlassung zu den Götzendienern Etwas von Christus spricht, nicht unverschämt sei. Ich aber bitte euch, lagt mich dieß, wenn ihr Ihn in jenem Briefe nicht eitler Weise genannt habt, nicht vergebens geschrieben haben. Wolltet ihr mich aber verhöhnen, jo fürchtet Den, den die stolze Welt als den Hingerichteten zuerst verlachte, nun aber gebeugt als Richter erwartet. Denn es wird die Zuneigung meines Herzens zu euch, der ich so viel ich vermochte auf diefem Blatte Ausdruck gab, Zeuge fein - euch ein Zeuge fein beim Berichte Deffen, welcher die an Ihn Glaubenden ermuthigen, die Ungläubigen aber verwirren wird Der Eine und mahre Gott wolle euch von aller Eitelfeit dieser Welt befreien und zu Sich befehren, ihr preiswürdigen herrn und fehr geliebten Brüder! 130)."

Expergiscimini aliquando fratres mei et parentes mei Madaurenses, hanc occasionem scribendi vobis Deus mihi obtulit. Quantum potui quidem in negotio fratris Florentini, per quem litteras misistis, sicut Deus voluit, adfui et adjuvi; sed tale negotium erat, quod etiam sine opera mea facile peragi posset. Prope omnes enim domus ipsius homines, qui apud Hipponem sunt, noverunt Florentinum et multum ejus orbitatem dolent. Sed epistola mihi a vobis missa est, ut non impudens esset epistola mea, cum occasione a vobis accepta idolorum cultoribus de Christo aliquid loquerer. Sed obsecto vos, si eum non inaniter in ea epistola nominastis, ut non inaniter vobis ista scripserim. Si

Dieselbe Liebe, welche A. trieb, die Heiden des Heils in Christus theilhaft zu machen, war es auch, welche ihn unablässig spornt e, die von der Kirche, der Einen und alle Mittel des Heils in sich schließenden, durch Häresie und Schisma Getrennten zur firchlichen Cinheit wieder zurückzusführen. Wie glänzend A. hierin seine Menschenliebe bethätigte, dieß zu schildern, behalten wir uns vor dis zur Darstellung seines bischöflichen Wirkens.

So liebevolle Sorge A. für das Seelenheil Underer im Berzen trug, eben fo erglühte sein Berg von Mitleid bei dem Anblicke leiblicher Roth und zeitlicher Drangsal. Wie herzlichen Antheil A. an den Leiden des Nächsten nahm, erkennen wir aus einem Briefe desfelben an die romische Dame Italica, die mit ihm in Briefwechsel stand, aber der Drangfale gegen ihn feine Erwähnung gemacht hatte, die in Folge der ersten Belagerung Roms durch Alarich gegen Ende des 3. 408 und zu Anfange des folgenden über die Römer gekommen waren. Deghalb schrieb A. (Ep. 99. p. 268 sq.) an fie: "Ich habe mich außerordentlich gewundert, daß dein Brief uns nichts über eure großen Bedrängnisse meldete, welche doch fraft der Liebe auch die unfern find; es fei denn, daß du es deghalb unterlassen zu follen meinteft, weil du glaubtest, es nütze nichts, oder uns durch deinen Brief nicht betrüben wolltest. Meines Erachtens aber nützt es, auch folche Dinge zu erfahren. Zuerst weil es unrecht ist, sich mit den Fröhlichen zwar freuen, mit den Weinenden aber nicht weinen zu wollen. Dann weil die Trübfal Geduld wirfet, die Geduld Bewährung, die Bewährung hoffnung, die Hoffnung aber nicht zu Schanden macht, weil die Liebe Gottes durch den uns verliehenen h. Geist ausgegoffen ist in unsere Herzen. Das sei fern, daß wir nicht hören wollten, mas für die uns Theuern bitter und betrübend ist. Ich weiß nicht, wie anders das Leid eines Gliedes geringer wird, als daß die andern Glieder mitleiden. Denn das Unglück wird nicht erleichtert durch Mittheilung des Unfalls, sondern durch den Trost der Liebe, fo zwar, daß, obschon die Einen tragen und leiden, die Andern dieß erfahren und mitleiden, die Bedrängniß doch Denen gemeinschaftlich ist, die von einerlei Hoffnung, Liebe und Geist beseelt sind."

Da der weithin beste Trostgrund in der richtigen Ansicht und Würdigung der Leiden liegt, so unterließ auch A. nicht, Leidende und

autem me irridere voluistis, timete illum, quem prius judicatum irrisit superbus orbis terrarum, et nunc judicem subjectus exspectat. Erit enim testis affectus in vos cordis mei, per hanc, quantum potui, paginam expressus; erit testis vobis in judicio ejus, qui credentes sibi confirmaturus est et incredulos confusurus. Deus unus et verus vos ab omni hujus saccali vanitate liberatos convertat ad se, Domini praedicabiles et dilectissimi fratres. Ep. 232. n. 7. p. 845.

Rlagende auf den driftlichen Standpunft ju ftellen, von welchem aus die zeitlichen Uebel dem Menschen in ihrem wahren Lichte erscheinen. So hatte ein Presbyter Bictorian sehr fläglich an A. geschrieben über arge Gräuel, welche Barbaren an Mönchen und Nonnen verübt. A. antwortet ihm, von solchen Schlägen werde jetzt (Ende des 3. 409) die ganze Welt heimgesucht, so daß es beinahe fein gand gebe, wo Dergleichen nicht verübt und beweint werde; felbst in den Ginoden Egyptens seien Monche von Barbaren erschlagen worden; gräuliche Dinge vernehme man aus Italien, Gallien und Spanien, und in Ufrika selbst wüthen donatistische Beistliche und Circumcellionen gegen Kirche und Clerus ärger als Barbaren. beweinen ift das, aber nicht zu verwundern, und man muß zu Gott rufen, daß er nicht nach unferem Verdienste, sondern nach seiner Barmherzigkeit uns von jolchen llebeln befreien möge. Denn was fonnte das Menschengeschlecht wohl erwarten, da dieß durch die Propheten und im Evangelium so lange vorhergesagt murde? Wir dürfen uns daher nicht so widersprechen, daß wir es glauben, wenn es gelesen wird, und flagen, wenn es in Erfül= lung geht . . Jenen, welche wider den Chriftenglauben jo unfromme Rlagen fort und fort erheben, indem sie sagen, die Menschheit habe, ehe diese Lehre durch die Welt hin gepredigt wurde, so große Uebel nicht erlitten, — denen ist aus dem Evangelium leicht zu antworten. Denn der herr fagt: Der Diener, welcher den Willen seines Herrn nicht fennt und der Schläge Würdiges thut, wird wenige erhalten; der Knecht aber, der den Willen seines Herrn fennt und doch der Schläge Bürdiges thut, wird viele erhalten." Ist es also zu wundern, wenn in christlicher Zeit diese Welt als der Knecht, der den Willen seines Herrn weiß und doch der Schläge Werthes thut, viele befommt? Man fieht, mit welcher Schnelligfeit bas Evangelium gepredigt, und man beachtet nicht, mit welcher Berkehrtheit es verachtet wird. Demüthige und fromme Diener Gottes aber, welche doppelt die zeitlichen Uebel leiden, indem fie dieselben von den Unfrommen und mit denfelben erdulden, haben ihre Tröstungen und die Hoffnung des ewigen Lebens. Darum antworte Benen, deren Rede, wie du jagit, dir unerträglich ist, weil sie sagen: wenn wir Sünder ichon Solches verdient haben, warum find denn auch Diener Gottes durch das Schwert der Barbaren umgefommen und Magde Gottes gefangen davongeschleppt worden? - Solchen erwiedere demuthig und mahrhaft und fromm: Wie gerecht wir immer mandeln, welchen Gehorsam wir dem Herrn immer erweisen, tonnen wir wohl besser sein als jene drei Männer, die ob Beilighaltung des göttlichen Befetes in den glühenden Feuerofen geworfen murden? Siehe, wie biefe heiligen und in ihrer Qual so starkmüthigen Männer (die jedoch verschont wurden und welche die Flamme zu brennen sich scheute) ihre Sünden

bekannten, für welche fie einsahen, verdienter und gerechter Weise gedemüs thigt zu werden und dieß auch nicht verschwiegen . . . Hüte dich also soviel du fannst und lehre, daß man sich hüte, wider Gott bei Bersuchungen und Bedrängniffen zu murren. Du fagft, gute, eifrige und fromme Monche seien durch das Schwert der Barbaren umgekommen. Was liegt daran, ob ein Fieber oder das Schwert sie vom Leibe trennte? Richt darauf fieht der Herr bei seinen Dienern, durch welche Beranlaffung, sondern in welcher Verfassung (quales) fie aus dem Leben scheiden . . . Ungemein hart und sehr zu beklagen ist freilich die Gefangenschaft der keuschen und frommen Frauen, aber ihr Gott ift nicht gefangen, noch verläßt er die in Ge= fangenschaft gerathenen Seinigen, wenn er fie als die Seinigen fennt . . . und er wird nicht zulaffen, daß die feindliche Luft an ihren feuschen Gliebern etwas verübe, und falls er es zuließe, wird er es nicht zurechnen. Denn wenn der Wille nicht durch fündhafte Zustimmung befleckt wird, fo bewahrt er auch den Leib vor der fündhaften That, und mas die Begierde des sich leidend Verhaltenden weder begangen noch zugelassen hat, das ist allein die Schuld dessen, der es gethan. Denn soviel vermag die unversehrt bewahrte Reuschheit des Geiftes, daß wenn nur diese unverletzt bleibt, auch die Schamhaftigkeit des Leibes nicht verletzt werden fann, deffen Glieder immerhin überwunden werden konnten." (Ep. 111. p. 319 sq.)

Allen Menschen fühlte A. sich verbunden durch das Band der Liebe, Bielen - durch das engere Band der Freundschaft. Welch' einen edeln und erhabenen, echt driftlichen Begriff Al. von Freundschaft hatte, zeigt ein Brief, den er an einen alten Jugendfreund, Martianus, schrieb, als diefer sich endlich zum Glauben an Christus gewendet hatte. "Losgeriffen habe ich mich, schreibt er (Ep. 238. p. 883 sq.) diesem, oder vielmehr entschlüpft bin ich und habe mich selbst gewissermaßen meinen vielen Beschäften gestohlen, um dir, dem ältesten Freunde, zu schreiben, den ich boch nicht hatte, so lange ich ihn nicht in Christus besaß. Du weißt ja, wie Tullius die Freundschaft erklärt hat, indem er überaus mahr gesagt: Freundschaft ift die mit Wohlwollen und Liebe verbundene Sarmonie in menschlichen und göttlichen Dingen (amicitia est rerum humanarum et divinarum cum benevolentia et caritate consensio). Du aber, mein Theuerster, stimmtest einst mit mir zusammen in mensch= lichen Dingen, da ich ihrer nach Art des Pöbels zu genießen begehrte, ja du schwelltest die Segel meiner Begierden mit meinen übrigen damaligen Lieblingen, als der Ersten Einer, durch Zuwehen des Beifalls. Aber was das Göttliche betrifft, dessen Wahrheit mir damals noch nicht einleuchtete, also in dem Hauptmerkmale jener Begriffsbestimmung - hinkte unsere Freundschaft. Denn nur in menschlichen, nicht auch in göttlichen Dingen

Da die Freundschaft nach Augustin's Ueberzeugung in religiösem Grunde wurzelt, so ist auch nur ein religiöses Gemüth für dieselbe emspfänglich — ein Gemüth, das für Gott, die ewige Wahrheit erglüht. Darum schreibt A. an den Statthalter Afrika's, Macedonius (Ep. 155. p. 536): "Niemand kann in Wahrheit eines Menschen Freund sein, der nicht zuvörderst ein Freund der Wahrheit ist." — Als einen solchen von der Liebe zur Wahrheit durchdrungenen Freund erwies sich A. insbesondere jenen Freunden gegenüber, deren Wandel nicht Gott gefällig war. Seine Freundschaft ließ ihn die Verirrungen derselben nicht übersehen, vielmehr trieb sie ihn an, in edler Freimüthigkeit ihnen einen Sittenspiegel vorzushalten und sie durch religiöse Vorstellungen der Tugend wieder zu gewinnen. So hatte z. B. Cornelius, Einer seiner Jugendgenossen, den A. um ein Trostschreiben über den Verlust seiner Gattin Chpriana gebeten, — ein Mann, der bei Lebzeiten seines Weibes und noch mehr nach dem Ableben derselben sich den ärgsten Ausschweifungen hingab. Entrüstet über solche

Berworfenheit und Heuchelei schreibt ihm A. (Ep. 239. p. 883 sq.): "E in Saufe von Beibsbildern liegt zu beinen Seiten, die Bahl der Rebeweiber nimmt täglich zu, und ben Herrn, ober vielmehr den Sclaven diefer Zahl, der in durch so viele Beischläferinnen nicht zu erfättigender Wollust zerfließt, hören wir Bischöfe geduldig an, wie er von uns Lobsprüche der verstorbenen teuschen Gattin gleichsam zur Beschwichtigung seiner Trauer aus dem Rechte der Freundschaft in Unspruch nimmt? Du willst durch uns über den Tod des guten Beibes getröstet werden; wer aber troftet uns über deinen viel wahrern gewissern Tod (de hae tua veriore morte)? Oder mussen wir beffhalb, weil wir deine Berdienste um uns nicht vergeisen konnen, burch beine Sitten gefrenzigt und barob verachtet und schnöde behandelt werden, wenn wir an dich Seufzer über dich aussprechen? Doch befennen wir, daß wir nichts vermögen, dich zu beffern und zu heilen; auf Gott muß man merken, an Chriftus benken und den Apostel hören, der da fagt: "Soll ich also die Glieder Christi nehmen und fie zu Hurengliedern machen?" Wenn du die Worte was immer für eines Bischofs, deines Freundes, in beinem Bergen verachtest, so bedente doch den Leib deines Berrn in deinem Leibe. und zuletzt wie du durch Berschieben von Tag zu Tag sündigest, da du doch beinen letten Tag nicht weißt." - Ein glänzendes Zeugniß der besorgten Freundesliebe eben so fehr, als des edlen Freimuthes, der da Macht und Unsehen nicht scheut, wenn der Träger derselben unwürdig wandelt, ist vorzüglich der Brief des A. an den Comes Bonifacins, den die Weltliebe nicht nur seinem Vorsatze untreu gemacht, nach dem Tode seiner ersten Gattin enthaltsam zu leben, sondern auch dahin gebracht hatte, daß er als Rebell gegen Raifer und Reich Afrika in unfägliches Elend stürzte 131). Diesem seinem tiefgefallenen Freunde schrieb A. (Ep. 220. p. 812 sq.) also: "Ginen verlässigern Mann konnte ich nicht finden, um an dich einige Worte zu richten — nicht im Interesse deiner Macht und Ehre, welche du in dieser schlimmen Welt befleidest, noch für das Wohl deines hinfälligen

Der Comes B. befehligte schon im J. 414 in Afrika, und er war es, welcher diese Provinz dem legitimen Herrscher Valentinian III. erhielt, als nach dem Tode des Kaisers Honorius der Usurpator Johannes, 423, im Einverständniß mit dem Oberfeldherrn Castinus die Herrschaft an sich riß. Der steigende Ruhm und die Macht des B. erweckten ihm Neider am Hose. Von Aëtius und dem Oberfeld herrn Felix verdächtigt, ward B. vom Kaiser nach Ravenna vorgeladen, und der dem Befehle nicht Folgeleistende als Feind des Keichs erklärt, der in Verbindung mit den Beduinen Ufrika's die gegen ihn gesendeten Feldberrn Mavortius, Galbio und Sinox schlug, und als darauf an der Spitze des ihn bekämpsenden Heeres der Comes Sigisvultus gestellt wurde, im Mai 428 die Vandalen aus Spanien zu Hilfe rief. Prosperi chronie, in Opp. ed. Venet. 1744. p. 431.

und sterblichen Gleisches, sondern im Interesse jenes Beils, das uns Christus verheißen, welcher deghalb hier entehrt und gefreuzigt murde, um uns zu lehren, die Güter dieser Welt mehr zu verachten als zu lieben, und das zu lieben und von Ihm zu erwarten, mas Er uns in Seiner Auferstehung gezeigt hat . . . Ich weiß, es fehlt nicht an Menschen, die dich nach der Lebensweise dieser Welt lieben und ihr gemäß dir Rathschläge geben, bald nütsliche, bald unnüte . . . Einen gottgemäßen Rath aber, auf daß deine Seele nicht zu Grunde gehe, gibt dir nicht leicht Jemand; nicht weil es an Solchen fehlt, die dieß thun möchten, sondern weil es schwer ist, Zeit zu finden, wenn Solches mit dir besprochen werden könnte. Denn auch ich habe immer gewünscht, aber niemals Ort und Zeit gefunden, mit dir zu verhandeln, was mir oblag einem Manne gegenüber, den ich in Chriftus liebe . . . Nun also, Sohn, höre mich, wenn ich brieflich zu dir spreche . . . und ich bitte um Berzeihung, wenn du meinst, ich habe mehr befürchtet als ich follte; habe ich doch ausgesprochen, mas ich befürchtete. Höre mich also, oder vielmehr den Herrn, unsern Gott, durch mich, seinen schwachen Diener! Erinnere dich, wie du gesinnt warst bei Lebzeiten beiner ersten Gattin, und wie du dich sehntest, allein Gott zu dienen . . . Du wolltest nämlich alle öffentlichen Geschäfte, mit denen du betraut marst, aufgeben und dich in heilige Muße begeben und jene Lebensweise ergreifen, welche die Diener Gottes, die Mönche, führen. Dag du aber dieß nicht thatest, mas hielt dich zurück, außer der Gedanke, den wir dir vorhielten, wie ersprießlich deine Thätigkeit für die Kirchen Christi wäre, wenn dich bloß die Absicht triebe, daß sie geschützt vor den Unfällen der Barbaren ein ruhiges sicheres Leben führten in aller Frömmigkeit und Keuschheit, du aber von der Welt nichts begehrtest, als den nothdürftigsten Lebensunterhalt für dich und die Deinigen, umgürtet mit dem Gürtel feuscher Enthaltsamkeit und so unter forperlichen Waffen durch geistige um so sicherer und stärkerer bewahrt? 2118 wir uns nun freuten über dein Berharren bei diesem Borsate, begabst du dich über Meer und nahmst ein Beib 132), was du nicht gethan hattest, wenn du nicht von der Begierlichfeit besiegt worden wärest, indem du die

<sup>3°2)</sup> Im Jahre 417 starb die erste Frau des Bonisacius, der Witwer blieb bis zum J. 422. In diesem Jahre wurde B. nach Prosper I. c. dem Castinus beigeordnet, welcher mit einem Heere gegen die Bandalen in Spanien operirte. Der kriegsersahrene B. sand sich durch das ungeschickte und herrische Commando des Castinus so verletzt, daß er sich von ihm trennte und sich über Porto nach Afrika zurückzog. Hier in Spanien lernte er die vornehme Bandalin Pelagia kennen und nahm sie zum Weibe. Ob nicht dieser Schritt schon darauf Einsluß batte, daß er sich von Castinus trennte, so wie auf seine spätere Verbindung mit den Bandalen?

angelobte Enthaltsamfeit verließest. 2118 ich dieß erfahren hatte, ergriff mich — ich gestehe es — verwundernd Staunen; meinen Schmerz aber linderte es einigermaßen, als ich vernahm, du habest sie nicht eber zur Frau nehmen wollen, als bis fie fatholisch geworden; und doch hat die Bareile Jener, welche den mahren Cohn Gottes längnen, in beinem Saufe folche Dbmacht gewonnen, daß beine Tochter von ihnen getauft murde. Und wenn uns nicht Falsches hinterbracht wurde, - o möchte es doch falsch sein! fo find von diesen Baretifern sogar gottgeweihte Jungfrauen wiedergetauft worden. Selbst daß beine Gattin dir nicht genügt, und durch Umgang mit Concubinen du dich befleckt habest, sagen die Leute; aber vielleicht lügen fie. — Was foll ich aber zu dem vielen und großen Unheil sagen, das aller Welt offen liegt und auf beine Beirat folgte? Du bist ein Chrift, haft ein Berg, fürchtest Gott; bedenke felbst, was ich nicht sagen mag, und du wirst finden, über welch' große Uebelthaten du Buße zu thun hast . . . Du fagft zwar, beine Sache fei gerecht, aber ich bin nicht Richter berfelben. weil ich beide Theile nicht hören fann; aber wie es immer um deine Ungelegenheit stehe, über welche jetzt zu fragen und zu streiten nicht nöthig ift, fannst du vor Gott läugnen, daß du in solche Bedrängniß nicht gefommen wärest, wenn du nicht die Güter dieser Welt geliebt hättest, welche bu als Diener Gottes, als den wir dich früher fannten, gering und für nichts achten mußtest? . . . Damit ich nur Etwas erwähne, wer sieht, daß viele Leute jum Schutze beiner Macht und beiner Wohlfahrt bir anhängen, welche durch dich zu irdischen Gütern zu fommen begehren; dadurch aber wirst du, der du deine Begierden zügeln und unterdrücken mußtest, gezwungen, fremde zu fättigen. Bum Behufe deffen aber muß Bieles geschehen, was Gott miffällt, und doch werden folche Begierden auch dadurch nicht gestillt . . . Wann wirst du die Habsucht so vieler Bewaffneten — ich sage nicht fättigen, mas unmöglich ift, sondern nur theilweise nahren fonnen, soll nicht Alles noch mehr zu Grunde gehen, wenn du nicht thust, was Gott verbietet? Defhalb siehst du so Vieles durchgebracht, daß man faum noch etwas Werthloses findet, das man rauben könnte. — Was soll ich aber von der Bermuftung Afrita's sagen, welche die wilden Afern anrichten, weil ihnen Niemand widersteht, da dich deine eigenen Bedrängnisse so beschäftigen und du zur Abwehr dieses Unglücks nichts vortehrest? Wer hatte geglaubt, wer befürchtet, daß unter dem Comes Bonifacius, der als Tribun mit wenigen Berbündeten alle diefe Stämme bezwungen und durch Schrecken eingeschüchtert hatte, jetzt, da er in Afrika mit einem so großen Heere steht, diese Barbaren Solches magen, so weit vordringen, so plündern und rauben und die bewohntesten Blate fo entvöllern murden? Wer fagte nicht, als du die Statthalterei übernahmft, daß die wilden Alfern nicht bloß

gebändigt, sondern auch zinspflichtig würden gemacht werden dem römischen Staate? Und nun siehe, wie die Hoffnung der Leute in's Begentheil umgeschlagen ift! Darauf erwiederst du vielleicht, das musse Denen qugerechnet werden, die dich beleidigt und dein verdienstvolles Wirken arg vergolten haben. Darüber fann ich nicht richten; fasse vielmehr beine Sache in's Auge, die du nicht mit Menschen, sondern mit Gott zu haben erkennst; weil du gläubig in Chriftus lebst, mußt du fürchten, Diesen zu beleidigen . . . Auf Gott merke, auf Chriftus schaue, welcher so viel Gutes gethan und so viel Boses erlitten hat. Die da immer zu Seinem Reiche gehören wollen, lieben auch ihre Feinde, und thun Denen wohl, die fie haffen und beten für Jene, von welchen sie Verfolgung leiden . . . Ift dir also vom römischen Reiche Gutes, wenn auch Irdisches und Bergängliches, erwiesen worden, so gahle nicht Boses für das Gute. Ift dir aber Unbill angethan worden, so vergilt nicht Boses mit Bosem . . . - Du frägst mich vielleicht: was foll ich in so bedrängter Lage thun? Berlangst du Rath von mir nach dieser Welt, wie dein vergänglich Wohl gesichert und deine gegenwärtige Macht und dein Reichthum erhalten oder auch vergrößert werden möge, jo weiß ich freilich dir nicht zu rathen. Denn diese ungewissen Dinge laffen sichern Rath nicht zu. Wenn du mich aber nach Gott um Rath frägst, auf daß deine Seele nicht zu Grunde gehe, und du Chrfurcht haft vor den Worten der Wahrheit, die da spricht: "Was nütt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, an feiner Seele aber Schaden leidet?" dann weiß ich wohl zu antworten, dann ist bei mir Rath, den du von mir hören mögest. Was foll ich aber Underes jagen, als: Liebe nicht die Welt, noch was in der Welt ist 2c. (1. Joh. 2, 15). Siehe, das ist der Rath, ergreife, befolge ihn! Hier mag sich zeigen, ob du ein tapferer Mann bift; besiege die Begierden, mit denen man an der Welt hängt, thue Buffe über die alten Miffethaten, da du besiegt von jenen Begierden durch unlautere Gelüfte dich ziehen ließest. Wenn du diesen Rath annimmst und festhältst und befolgst, dann wirst du zu jenen sichern Gütern gelangen und mit Bewahrung beines Seelenheils dich unter diefen unsichern bewegen. Aber du frägst vielleicht wieder, wie du dieß, verwickelt in so gefährliche Welthandel, ausführen mögeft. Bete mader und fprich zu Gott: Errette mich aus meinen Bedrängniffen! Denn dann hören diefe Bedrängniffe auf, wenn jene Begierden besiegt werden . . . Auf daß du Gott liebest, liebe nicht die Welt; auf daß felbst im Kriege, wenn du ferner noch in demfelben bleiben mußt, du den Glauben bewahrest, suche den Frieden; daß du aber mit den Gütern der Welt gute Werfe thueft, und um derselben willen Boses nicht verübest, daran hindert dich die Gattin nicht, oder darf dich nicht hindern. Dir Solches zu schreiben, hieß mich die Liebe, mit welcher ich dich

nach Gott und nicht nach der Welt liebe, und weil ich dich nicht für einen Thoren, sondern für einen Weisen halten mußte."

So erst und scharf und zugleich so schonend sprach A. zu Freunden, die sich zum Berderben ihrer Seele an die Welt und ihre Lust hingegeben hatten; denn ihre Berirrungen mußte die christliche Freundschaft eben so strenge ahnden, als die Berirrten selbst mit zarter Liebe auf den Weg der Pflicht zurückzusühren suchen. Besonders galt es in diesem Falle den, wenn auch noch so tief gefallenen Mann nicht zu verletzen! und meisterhaft hat die erleuchtete Liebe des A. den Forderungen des göttlichen Gesetzes genug gethan, ohne den Uebertreter desselben zu erbittern.

Wie gart und lauter die Liebe des 21. gegen Bedermann, insonderheit gegen Räherstehende mar, tritt am Sprechendsten in dem ungeheuchelten Schmerze hervor, von welchem 21. ergriffen ward, wenn Jemand fich durch ihn beleidigt, gefrankt und verletzt fühlte. Ein schones Zeugniß solch' berglicher Betrübniß ift der Brief an den Bischof Fortunatianus von Sicca, welchen A. bittet, er wolle einen Bermittler und Aussöhner machen zwischen ihm und einem ungenannten Bischofe. A. hatte nämlich einem Bischofe, welcher über Gott ziemlich anthropomorphistisch denken mochte, über den Satz geschrieben: "Gott fonne mit den Augen des menschlichen Leibes nicht gesehen werden." Dieß Schreiben, welches der Fassungsfraft des Mannes ziemlich angemessen und plan gewesen sein mag, hatte aber denfelben empfindlich verlett (laesum se litterarum mearum asperitate conquestus est), wahrscheinlich besonders dadurch, daß 21. es scharf tadelte, daß Bischöfe folch' irrige und unwürdige Vorstellungen von Gott hegen. Der Aerger des Bischofs beunruhigte den A. im Bergen also, daß er sich Mühe gab, denselben durch Vermittlung eines hochachtbaren Mannes zu einer persönlichen Busammenkunft mit sich zu bewegen, um ihn um Berzeihung bitten zu fonnen. Da dieser aber nicht kommen mochte, wendete sich A. an Fortunatian, der in der Nähe des Beleidigten lebte, und schrieb (Ep. 148. p. 497 sq.) ihm: "Ich bin im Tadel unmäßig und unbedachtsam gewesen und habe als Bruder und Bischof nicht, wie es sich ziemte, die brüderliche und bischöfliche Person beachtet; das vertheidige ich nicht, sondern tadle es, das entschuldige ich nicht, sondern beschuldige ich. Ich bitte um Berzeihung; er erinnere sich unferer alten Liebe und vergeffe die neuliche Beleidigung. Er thue doch sicher, weßhalb er mir zurnte, daß ich es nicht gethan: er habe Milbe im Berzeihen, die ich nicht hatte bei Abfassung jenes Briefes. Um das bitte ich durch deine Liebe, um was ich ihn von Angesicht zu Angesicht bitten wollte, wenn mir dieß möglich gewesen ware. . . . Sage ihm, mit welch' großem und aufrichtigem Schmerze ich mit dir über die Araufung seines Berzens gesprochen habe. Er wisse, wie ich ihn nicht gering schätze und wie

sehr ich in ihm Gott verehre und unser Haupt beachte, in dessen Leibe wir Brüder sind. Un seinen Wohnort glaubte ich deßhalb mich nicht begeben zu sollen, um kein Spectakel zu machen — den Fremden zum Gelächter, den Unsern zum Schmerz, uns zur Beschämung."

Von solch' liebevoller gläubiger Gesinnung war A. durchdrungen. Der Geist des Christenthums, der Geist des Glaubens und der Liebe hatte sein ganzes Wesen erfüllt, und er war somit in hohem Grade befähigt, als ein Hauptorgan des h. Geistes auf das Leben der Kirche den großartigsten Einfluß zu üben.

## Dritter Artikel.

## Der h. Augustinus als Bischof.

Der in allem Betrachte große Augustinus war auch ein großer Bischof, ja der größten Einer, die je der h. Geist gesetzt hat, die Kirche Gottes zu regieren. Das murde er durch die Gnade Gottes und durch sein raftloses Wirfen mit derfelben. Er hatte sich nicht in's Beiligthum gedrängt, sondern war mit Gewalt in dasselbe gezogen worden. Der befehrte und von Ambrofius zu Mailand in der Ofternacht des 3. 387 getaufte Augustinus mar bald darauf mit den Seinigen in's heimatliche Afrika zurückgekehrt. Hier lebte er in ländlicher Zurückgezogenheit bei Tagafte mit einigen Freunden durch fast drei Jahre in strenger Ascese, verbunden mit schriftstellerischer Thätigkeit; denn was Gott hier dem Berständnisse des Nachdenkenden und Betenden eröffnet hatte, darüber belehrte A. die um ihn Seienden und die Entfernten mündlich und schriftlich. Tadurch gewann der Rame des A. bald eine folche Celebrität, daß ein Agent in Hipporegius ihn fennen ju lernen wünschte, um durch ihn zur Weltentsagung gebracht zu werden. Da nun A., dem Rufe desfelben folgend, in Hippo weilte, geschah es um den Anfang des 3. 391, daß er mit dem fatholischen Volke in der Kirche versammelt war, als der Bischof Valerius seiner Gemeinde das Bedürfniß der Weihe eines Presbyters vorstellte. Da ergriffen die Hipponenser den A., dessen Gesinnung und Lehrtüchtigfeit ihnen schon bekannt geworden, zogen ihn vor den Bischof, und verlangten eben so laut und nachdrücklich als einstimmig, daß er diesen zum Presbyter weihe; A. aber, der sich dessen nicht von ferne versehen, brach darob in reichliche Thränen aus. Diese Thränen deuteten Einige so, als ob sie ein Erguß des verletten Chrgeizes seien, der nach dem Spiscopate strebe, und suchten ihn durch die Bemerkung zu beruhigen, die Stellung des Presbyters sei ja nur die Stufe zum Bischofsamte;

aber der Mann Gottes senfzte und weinte ob der Größe der Laften und Gefahren, denen er fich mit Uebernahme eines Rirchenamtes unterziehen follte. Der Wille des Herrn geschah: A. ward zum Presbyter geweiht 133). Er hatte aber fo hohe Begriffe von der Erhabenheit und den Obliegenheiten eines Kirchenamtes, daß er fich zum Antritte desselben eine Borbereitungszeit von einigen Monden von seinem Bischofe erbitten zu muffen glaubte. Er schrieb deghalb an Balerius (Ep. 21. p. 25 s.) also: "Bor Allem bitte ich, es wolle beine religiöse Ginficht bedenten, daß es in diesem Leben und besonders gegenwärtig nichts Leichteres und Angenehmeres und bei den Leuten Beliebteres gebe, als das Amt eines Bischofs oder Presbyters oder Diacons, wenn die Sache oberflächlich und mit Schmeichelei (adulatorie) getrieben wird; daß aber auch bei Gott nichts elender, trostlofer und verdammlicher fei. Ebenso gibt es aber auch im Leben und vorzüglich in der Gegenwart nichts Schwereres, Mühevolleres und Gefährlicheres, als das Aint des Bischofs oder Presbyters und Diacons, aber auch bei Gott nichts Beseligenderes, wenn man es so wacker verwaltet (si eo modo militetur), wie unser Heerführer befiehlt. Diese Art und Weise aber habe ich weder als Knabe noch als Jüngling gelernt, und da ich aufing, sie zu lernen, that man mir Gewalt an - aus Schuld meiner Sünden, (denn ich weiß nicht, was ich Anderes denken foll), um mir die zweite Stelle am Steuerruder anzuweisen, mir, der ich das Ruder zu halten nicht verstand. Ich meine aber, deghalb habe mich mein Herr auf diese Art von Mängeln frei machen wollen, weil ich, als ob gelehrter und beffer, mich erfühnte, die Fehler vieler Steuerleute zu tadeln, ehe ich erfahren hatte, um was es sich dort handelt. Da ich nun aber mitten hinein gesetzt bin, fing ich an, das Unbesonnene meiner Ausstellungen zu fühlen, obschon ich auch vorher dieß Amt als höchst gefahrvoll erachtete. Daher jene Thränen, welche einige Brüder zur Zeit meiner Ordination mich vergießen faben, und die Gründe meines Schmerzes nicht fennend, wie fie nur konnten mit Worten, die freilich meiner Bunde nicht zusagten, bennoch in guter Meinung mich trösteten. In viel höherem Grade und Mage, als ich dachte, habe ich nun Erfahrung gemacht, nicht weil ich einige neue Wogen und Sturme gefeben, die ich früher nicht gefannt, oder von benen ich nicht gehört und gelesen, oder an die ich nicht gedacht hatte, sondern weil ich die Tüchtigfeit und meine Kräfte gar nicht kannte und sie für stark genug hielt, den Stürmen zu entweichen, oder fie zu bestehen. Der Berr aber lachte über mich und wollte mir thatsächlich zeigen, wer ich fei. Wenn

Possidius in vita S. Augustini e. 3. et 4. in Opp. August. Tom. X. Append. Venet. 1733. p. 259 s.

Er dieß nicht zu meiner Verdammung, sondern aus Erbarmen gethan (benn dieß hoffe ich zuversichtlich wenigstens jett, da ich meine Schwäche erfannt), so muß ich alle Beilmittel seiner Schriften durchforschen und durch Gebet und Lefung bemüht fein, daß meinem Geiste tüchtige Rraft zu fo gefährlichen Geschäften verliehen werde; denn dieß habe ich früher nicht gethan, weil ich auch nicht Zeit hatte. Denn ich wurde geweiht, als ich erst an eine Zeit der Muße zum Studium der h. Schriften dachte . . . ist wahr, ich wußte noch nicht, was mir zu einem folchen Werke fehlt, das mich jest dränget und drücket. Da ich nun aber aus der Wirklichkeit gelernt habe, mas einem Manne Noth thut, welcher dem Bolfe das Sacrament und Wort Gottes spenden foll, - foll es mir nun nicht erlaubt fein, das zu erftreben, mas ich nicht besitze? Willst du also, daß ich zu Grunde gehe, Bater Balerius? Wo ift beine Liebe? Gemiß liebst du mich, gemiß liebst du auch die Kirche, welcher du gewollt haft, daß ich diene. Aber du hältst mich für tüchtig, da ich mich doch besser kenne; ich würde mich aber felbst nicht fennen, mare ich zu dieser Renntnig nicht durch Erfahrung gefommen. Aber du sprichst vielleicht: ich möchte doch wissen, woran es beiner Kenntniß gebricht? Deffen ift so Bieles, daß ich leichter herzählen kann, was ich besitze, als was ich zu haben wünsche. Wohl möchte ich mich erfühnen, zu sagen, ich wisse und halte mit vollem Glauben fest, was unser Beil betrifft. Wie foll ich aber dieß Wiffen zum Beile Anderer handhaben, wo es sich nicht frägt, was mir, sondern was Bielen frommt, auf daß sie felig werden?" — Diese ihm nothwendige Pastoralwissenschaft wollte A. unter Gebet und Thränen aus den h. Schriften schöpfen, und er verlangte zu diesem Geschäfte von seinem Bischofe die furze Zeit bis zu Oftern, und bat denfelben um sein Gebet, auf daß der Herr ihn vielleicht noch in fürzerer Zeit mit den heilsamsten Unterweisungen aus seinen Schriften ausrufte. Ohne Zweifel gewährte Balerius diese Bitte bes A.; denn dieser fromme und gottesfürchtige Mann jubelte und danfte Gott, daß ihm der himmel in A. einen Mann verliehen, welcher die Kirche des Herrn durch das Wort Gottes und heilsame Lehre zu erbauen vermöge, wozu er, von Geburt ein Grieche und der lateinischen Sprache minder mächtig, sich weniger geeignet erfannte. Darum predigte der Presbyter A. auf das Geheiß seines Bischofs in Gegenwart desselben das Evangelium und hielt in der Kirche häufige Borträge über die Schrift, - zwar gegen den Gebrauch der afrikanischen Rirchen, aber nach dem Ermeffen des Bischofs gemäß der Sitte des Drients zum Nuten der Gemeinde. So leuchtete A. als ein brennend Licht auf den Leuchter gestellt Allen, die im Hause waren. Aber auch die, so außer dem Haufe maren, murden erleuchtet durch die Strahlen dieses Lichtes. Denn A. predigte öffentlich in der Kirche und daheim in geschlossenem Kreise das

Wort des Heils mit besonderer Rücksicht auf die in Afrika maltenden firchlichen Gegenfage des donatistischen Schisma, des Manichaismus und Beibenthums, und befämpfte dieselben durch geschriebene Abhandlungen, sowie burch unvorbereitet gesprochene Reden — zu eben so großer Berwunderung als Freude der Rechtgläubigen, aber auch zur Belehrung der Baretifer, welche mit großer Begierde den Bortragen des 21. guftromten. Wahrend über dieß fegensreiche Wirfen feines Bresbyters der Bischof Balerins frohloctte, bemächtigte fich zugleich seiner die Furcht, der gefeierte 2. durfte ihm mit Bewalt auf einen erledigten bischöflichen Stubl entführt werden; und in der That hatte er diese Gefahr in einem Falle nur dadurch abwenden fonnen, daß er den A. in einem abgelegenen Orte verborgen hielt. Um benselben also für immer der Rirche von Sippo zu erhalten, faßte der greise und gebrechliche Bischof den Gebanken, den U. sich zum Mitbischofe weihen zu laffen. In einem vertraulichen Schreiben eröffnete er dieg dem Primas von Carthago, und nachdem er deffen Zustimmung erhalten, lud er den Metropoliten Rumidiens, den Bischof Megalius von Calama, unter dem Titel der vorzunehmenden Kirchenvisitation nach Hippo ein. Uls nun dieser mit andern Bischöfen in der Kirche versammelt war, eröffnete Balerius dem gesammten Clerus und Bolte feine Absicht. Go unerwartet diefelbe Allen war, mit fo ungetheiltem, stürmisch sich außerndem Beifalle murde sie aufgenommen; nur A. weigerte fich, gegen die Sitte der Kirche noch bei Lebzeiten feines Bischofs das bischöfliche Umt zu übernehmen. Gein Widerstand ward gebrochen, indem man auf Beispiele überseeischer und afritanischer Kirchen hinwies, und A. ward zum Bischofe geweiht 134) - furz vor Weihnachten des 3. 395. - Co hatte der Herr seinem Diener den Hirtenstab in die Hand gegeben, auf daß er um so nachdrücklicher und eifriger das Wohl seiner ganzen Heerde in Afrika mahre und fordere, je mehr er nun fraft seiner bischöflichen Stellung dazu berufen mar.

Und wahrlich! es bedurfte die afrikanische Kirche der eminenten Geistesfraft eines A. Denn sollte die durch die schismatische Partei des Tonatus niedergebeugte aus eigener Kraft sich wieder erheben und über die ihr verderbliche Spaltung Meisterin werden, so mußte diese ihr innewohnende Kraft durch einen bischöflichen Geist geweckt, und die aufgerusene in den Streit wider den sie so lange knechtenden Feind geführt werden. Dieser Heerführer wider die Donatisten war der Kirche in der Person des A. gegeben worden. Was ihn aber vor Allem dazu befähigte und trieb, und in dem Kampfe nicht ermüden ließ, bis die Kirche den Sieg errungen: das war die Liebe zur katholischen Kirche, welche in überschwänglichem

<sup>134)</sup> Possidius in vita Aug. e. 5, 7, 8, 1, e. p. 260 ---

Maße in dem Bischofe Augustinus wohnte. Diese Liebe war der reiche Quellbrunn seiner gesammten bischöflichen Wirksamkeit.

Dieje Liebe zur Kirche war es also auch, welche das ganze Thun und Streben und Ringen des U. gegenüber dem donatistischen Schiema bestimmte. Denn weil diese Liebe in dem lebendigen Glauben an die alleinfeligmachende Kraft der Kirche wurzelt, so trieb sie U. unablässig, Alle, welche in Häreste oder Schisma befangen waren, der Kirche zu gewinnen. Ein schönes Zeugniß bessen ist außer vielen andern besonders der 170. Brief an den Argt Maximus. A. hatte in Verbindung mit feinem Freunde Alppius diesen schon bejahrten Mann von der Häresie des Arius zum Glauben der Kirche zurückgebracht; die Familie desjelben war aber noch immer arianisch. A. schrieb ihm deghalb: "Da wir bei unserem Bruder und Mitbischofe Peregrin nach deinem und der Deinigen nicht sowohl leiblichen als vielmehr geistigen Wohlbefinden uns erfundigten, haben uns seine Antworten bezüglich deiner froh, mas aber die Deinigen betrifft, betrübt gemacht, weil diese der fatholischen Kirche noch nicht vereint sind. Und weil wir hofften, es werde dieß schnell geschehen, so schmerzt es uns sehr, daß es noch nicht geschehen. Indem wir defihalb beine Liebe im Frieden grußen, tragen wir dir auf und bitten dich, daß du nicht verschiebest, sie zu lehren, mas du gelernt haft" (p. 608). Nachdem nun A. den firchlichen Lehrsatz von der Trinität auseinandergesett, schließt er seinen Brief also: "Da wir uns also freuen, daß du diesem rechten und fatholischen Glauben in unserer Gegenwart unter großem Jubel des Volfes Gottes dich angeschlossen haft, warum trauern wir noch über das Zögern der Deinigen? Durch Gottes Barmherzigfeit bitten wir dich, nimm mit feinem Beiftande diefe Betrübnig von unfern Bergen. Denn man foll nicht glauben, daß dein Ansehen fehr viel vermocht haben fonne gur Verfehrung der Deinigen, und nichts vermöge gu ihrer Bekehrung. Ober verachten sie dich vielleicht, weil du zur Gemeinschaft der katholischen Kirche in solchem Alter getreten bist, da sie dich vielmehr bewundern und verehren sollten, weil du einen so veralteten Irrthum wie ein greiser Süngling (senili quadam juventute) besiegt haft? Ferne sei es, daß sie dir, dem sie beistimmten, als du von der Wahrheit abwichest, nun, da du die Wahrheit verfündigst, widerstreben. Fern sei es, daß sie mit dir nicht rechtgläubig sein wollen, mit dem es ihnen eine Lust war zu irren. Bete nur für sie und setze ihnen zu. Ja führe nur mit dir ins Haus Gottes, welche mit dir in deinem Saufe leben; lag es dich nicht verdriegen, in's Haus Gottes mit Jenen zu kommen, welche gewohnt waren, in dein Haus zusammenzufommen — besonders da die katholische Mutter Einige von dir verlangt, Andere zurückverlangt: sie verlangt Jene, welche sie bei dir findet, zurück verlangt sie Bene, welche sie durch vich verloren hat. Sie foll nicht

durch Berluft gepeinigt, sondern vielmehr durch Gewinn erfreut werden; sie gewinne Sohne, die sie nicht hatte, beweine nicht Bene, die fie hatte. Wir beten zu Gott, daß du unferer Mahnung nachkommest, und hoffen von feiner Barmherzigkeit, daß durch den Brief unseres Bruders Beregrin und durch die Antwort beiner Liebe unfer Berg über diefe Sache fluge voll Freude und unsere Zunge voll Jubet sein werde" (p. 611). Aber - nicht die Baresie hatte der afrikanischen Kirche einen erhebtichen Abbruch gethan; ihr ingrimmigster Feind, der sie bei hundert Jahren betriegte, ihr die Halfte des Landes und der Leute entriffen hatte und sie immer fort mit blutiger Waffe und toller Buth verfolgte war das donatistische Schisma. Die Kirche Afrifa's blutete aus hundert und hundert Wunden, die ihr die Donatisten geschlagen; denn es gab feine einzige Kirchengemeinde in allen Brovinzen des Landes, von welcher nicht das Schisma einen bedeutenden Theil ihrer Glieder losgeriffen hatte, der fich unter einem Ufterbifchofe gegen die selbe zu behaupten suchte. Dieser beflagenswerthe Zustand der Lirche, fo fehr er das Bemuth 21.'s mit Schmerz erfüllte, verfetzte ihn aber feineswas in mußige Trauer, sondern spornte alle Kraft seines Geistes, nach dem Einen Ziele zu ftreben: Aufhebung ber Spaltung, Beilegung bes Zerwürfniffes. Wie fehr Al. dieg ale die hauptaufgabe feiner bischöflichen Thätigkeit betrachtete, lehren seine Briefe: die große Mehrzahl berselben wurde im Interesse dieser Angelegenheit geschrieben.

Wie griff A. diese Aufgabe an, welche Mittel und Kräfte setzte er in Bewegung zur lösung berselben? Seinem durch und durch driftlichen Beifte erschien feine andere Waffe zur Bekämpfung des Schisma zuläffig, feine andere auch so wirfsam als - Belehrung. Die Wahrheit und das Recht der Kirche gegenüber dem Irrthume und dem Unrechte Spaltung war ihm eine fo sebendige und unumftößliche lleberzeugung, daß er ganz durchdrungen war von dem zuversichtlichen Bertrauen: es musse dieselbe, erhalte sie nur Behör, auch bei den Donat isten Anerkennung finden. Darum ergriff er eifrig jede Gelegenheit, die sich ihm im Privatverkehre bot, Anhängern des Schisma seine Ueberzeugung beizubringen. Hiebei durfte er es aber natürlich nicht bewenden laffen; denn follten feine Bemühungen einen Erfolg im Großen haben, fo mußte er mit ber Spaltung im Gangen in Controverse treten. Darauf war auch in der That von Anfang sein vorzüglichstes Augenmerk gerichtet, denn er glaubte, die Differenzen zwischen Rirche und Schisma dürften am besten durch ruhige, im christlichen Geiste gepflogene Besprechung der streitigen Punkte ausgeglichen werden. Zu solchen Conferenzen trug fich A. den Häuptern der Donatisten an; da diese aber, seine Ueberlegenheit fürchtend, die Disputation mit ihm von der Hand wiesen, schlug er, den Sieg von der Kraft der fatholischen Bahrheit, nicht von der Gewandtheit ihres Verfechters erwartend, andere ungelehrte katholische Bischöfe zur Verhandlung vor 135).

Die von der siegreichen Rraft der Wahrheit, fo erwartete U. ben Triumph der Kirche über das Schisma von der Gewalt der Alles über mindenden driftlichen Liebe. Die Spaltung, aus dem antidriftlichen Beifte der Lieblofigfeit geboren, bewies gegen die Kirche, je alter fie wurde, einen immer feindseligern Charafter, der die blutigste Gewaltthat nicht scheute. Diefer dem Schisma eingeborne Ingrimm gegen alles Kirchliche hatte die Donatisten auch getrieben, jum offenen Kriege wider die Kirche die Circumcellionen, "die Freischaaren Ufrika's," zu dingen, die (nach Possidius 1. e. p. 263) "ein unerhört verfehrtes und gewaltthätiges Menschengelichter waren, ungemein gablreich in allen Gegenden Afrika's, welche durch schlechte Lehrer perführt in un rlaubter Kühnheit und Berwegenheit weder fich noch Undere iconten und gegen Recht und Gerechtigfeit den Leuten ihren Willen dictirten und, wenn sie demselben nicht nachkamen, den schwerften Schaden an But und Beib zufügten; denn verschiedenartig bewaffnet durchzogen fie Weld und Dorf, und scheuten selbst nicht Bergiefung des Blutes." Trop all' der Müthereien, welche Donatisten und Circumcellionen ungescheut wider die Kirche und ihre Glieder begingen, wollte U. fie dennoch nur im Geifte der Liebe. ber Sanftmuth und Versöhnlichfeit von fatholischer Seite behandelt miffen 136).

<sup>135)</sup> Si (Proculejanus, epise. Donatistarum, consentit, ut ipsam totam quaestionem dissensionis nostrae placide pertractemus, ut error, qui jam manifestus est, manifestius innotescat, libenter amplector. Audivi enim quod dixerit, ut sine tumultu populari adsint nobiscum deni ex utraque parte graves et honesti viri, et secundum Scripturas, quid in vero sit, perquiramus . . Mihi tota hajus quaestionis ratio maxime cum Proculejano est. Sed si forte imparem se putat, cujus voluerit collegae sui imploret auxilium . . . Quamquam et iste qui se tot annorum episcopum dicit, quid in me tyrone timeat, quominus meeam velit conferre sermonem, non satis intelligo. Si doctrinam liberalium litterarum, quas forte ipse aut non didicit aut minus didicit, quid hoc pertinet ad eam quaestionem, quae vel de sanctis scripturis, vel documentis ecclesiasticis aut publicis discutienda est, in quibus ille per tot annos versatur, unde in eis deberet esse peritior? Postremo est hic frater et collega meus Samsucius episcopus Turrensis exclesiae, qui nullas tales didicit, quales iste dicitur formidare. Ipse adsit, agat cum illo. Rogabo unum, et ut confido in nomine Christi, facile mihi concedet, ut suscipiat in hac re vicem meam, et eum Dominus pro veritate certantem, quamvis sermone impolitum, tamen vera fide eruditum, sicut confidimus, adjuvabit. Ep. 34. n. 5. 6 p. 65 s.

Apud Hasnam, ubi est presbyter frater Argentius, Circumcelliones invadentes basilicam nostram altare comminuerunt. Causa nunc agitur; quae ut pacate agruur et ut E elesiam catholicam decet, ad opprimendas linquas haereseos impacatae, multum vos petimus ut oretis. Ep. 29. n. 12. p. 53.

beklagte, was früher bagegen gefehlt worden war, und bat, von gegenseitigen Borwürfen zu laffen 137).

Aber die Wuth sowie die Indolenz der Donatisten <sup>138</sup>) machte das eine wie das andere dieser Mittel fruchtlos; die vorgeschlagene ruhige Ersörterung der Differenz ward von den Schismatifern zurückgewiesen und auf die sanstmüthige Geduld der Katholiken stürmten sie mit gesteigerter Buth ein. Dieß zwang die wehrlose Kirche, den Schutz des Staates wider diese ihre Verfolger anzurusen, und als die Donatisten sich nun als Verfolgte wider die Katholiken und ihr Versahren beklagten, rechtsertigte A. auf eben so eifrige als schlagende Weise das Verhalten der Kirche.

Sehr schneidend entgegnete er den sich über Verfolgung beflagenden Donatiften: "Ihr Alle, die ihr fagt, ihr leidet Berfolgung, bedenft boch, daß ihr bei diesen so schrecklichen Gesetzen der fatholischen Raifer auf euern eigenen und fremden Besitzungen gang ruhig sitzet, mahrend wir von den Eurigen fo unerhört Bofes erdulden. Ihr fagt, ihr leidet Berfolgung, und wir - werden von euren Bewaffneten mit Reulen und Gifen zusammengeschlagen. Ihr fagt, ihr leidet Berfolgung, und — unsere Baufer werden von euren Söldlingen geplündert und zerstört. Ihr fagt, ihr leidet Berfolgung, und - unfere Augen werden von euren Rriegstnechten mit Kalt und Effig geblendet" (Ep. 88. p. 217). Nachdem er so gezeigt, auf welcher Seite die Berfolger ftanden, hob er hervor, wie man tatholischer Seits weit bavon entfernt fei, folch' Bofes mit Bofen zu vergelten, sondern nur darauf bedacht sei, die entwaffneten Berfolger zur Erkenntnig der Wahrheit und zur firchlichen Ginheit zurückzuführen. "Rehmen wir einmal die Eurigen fest, so bewahren wir sie mit großer Liebe vor Berletzung; aber wir stellen und lefen ihnen Alles vor, was den Irrthum überwindet, der Brüder von Brüdern trennt. Und wenn Ginige das Einleuchtende der Wahrheit und die Schönheit des Friedens erkennen, so nehmen wir sie in die Gemeinschaft des Glaubens, der Liebe des h. Geistes und des Leibes Christi auf" (a. a. D.).

Wider dieß Verfahren der Kirche erhoben die Donatisten den Vorswurf: man zwinge sie, katholisch zu werden, indem die kaiserslichen Gesetze das donatistische Bekenntniß mit Strafen belegen. So wenig A. im Stande war, diese Anklage als factisch unwahr zurückzuweisen, so wenig war er andererseits außer Stande, sich selbst und die Kirche wider

<sup>137)</sup> Tollamus de medio inania objecta, quae a partibus imperitis jactari contra invicem solent, nec tu objicias tempora Macariana, nec ego saevitiam Circumcellionum. Si hoc ad te non pertinet, nec illud ad me. Area Dominica nondum ventilata est, sine paleis esse non potest. Ep. 33. n. 6. p. 33.

<sup>736) &</sup>quot;Resistant autem duobus modis, aut saeviendo aut pigrescendo" (Ep. 89. p. 222.)

dieselbe zu rechtfertigen. Hören wir zuerst, mas 21. über seine perfonliche Ansicht der Frage äußerte: ob man gegen die Donatisten Gewalt brauchen solle? "Che diese Gesetze" — schrieb er in dem 185. Briefe 139) — "nach Afrika famen, maren einige Brüder (Bischöfe), unter denen auch ich mar. der Ansicht: man solle, obschon die Buth der Donatisten fort und fort tobe, von den Raifern nicht begehren, daß sie die Existenz ber Barefie gang und gar verbieten sollten, indem sie über Jene, welche in ihr verbleiben wollten, Strafe verhängten; fondern dieg follten fie vielmehr festfeten, daß wer immer die fatholische Wahrheit verfündet, vertheidigt, gegen die wüthenden Gemaltthaten derfelben gesichert fei. Bir meinten, dieß fonnte einigermagen dadurch geschehen, wenn sie das Gesetz, welches Theodosius schlechthin gegen alle Baretiter erließ: "jeder Bischof oder Geiftliche derselben, wo er sich immer finde, solle mit 10 Pfund Goldes gestraft werden" - ausdrücklich wider die Donatisten, welche läugneten, Häretiter zu sein, dahin bestimmten, daß nicht über Alle diese Strafe verhängt werde, sondern nur über Jene, in deren Kreisen die katholische Kirche von ihren Geistlichen oder Circumcellionen oder ihrem Volke Gewalt litte; so nämlich, daß nach Unzeige der Ratholiten, welche Solches erduldet, die Bischöfe oder übrigen Diener durch die Behörden zur Erlegung der Geldbuge angehalten wurden. So, meinten wir, würden fie eingeschüchtert nicht mehr dergleichen magen, und es könnte die fatholische Wahrheit frei gelehrt und bekannt werden, fo daß Riemand zu ihr gezwungen wurde, sondern Beder ihr anhängen durfte, ber dieß ungefährdet wollte, auf daß wir nicht falsche und verstellte Katholiken hätten. Andere Brüder aber, und zwar ichon bejahrtere, waren anderer Meinung und wiesen auf das Beispiel vieler Städte und Orte hin, wo wir den katholischen Glauben fest und echt fanden, welcher daselbst jedoch nur durch die wohlthätigen Fügungen Gottes begründet und befestiget wor= ben sei, indem durch die Gesetze der früheren Raiser die Leute gur fatho: lischen Gemeinschaft gezwungen wurden. Dennoch setzten wir durch, daß man vielmehr um Ersteres, wie ich angeführt, die Raiser bitten folle; demgemäß ward in unserem Concil (zu Carthago am 26. Juni 404) beschlossen, und Gefandte an's Hoflager geschickt. Aber - Gottes größere Barmherzigfeit, der da mußte, wie nothwendig den bojen oder falten Gemüthern und jener Barte, welche nicht durch Worte, wohl aber durch einige Strenge der Zucht gebessert werden fann, der Schreden dieser Gesetze und eine heilfame Plage

Dieser um's Jahr 417 an den damaligen Tribun und spätern Comes Bonifacius geschriebene Brief ist eine umfassendere Abhandlung, bervorgerusen durch Jene, welche wider die Donatisten keine Staatsgesetze angewendet wissen wollten, weßbalb ihn auch A. überichrieb: "liber de correctione Donatistarum."

sei, bewirkte, daß unsere Gesandten ihren Zweck nicht erreichten. Denn es waren aus anderen Orten sehr schwere Alagen von Bischösen, die von ihnen viel Schlimmes erduldet und von ihren Sitzen waren vertrieben worden, uns zuvorgesommen, und vorzüglich der schauderhafte und unglaubliche Mordanfall auf Maximian, den katholischen Bischof von Bagaia, hatte bewirkt, daß unsere Gesandtschaft nichts mehr zu betreiben hatte. Denn schon war das Geset verkündiget worden: die so ungehenerliche Häresie der Donatisten (welcher Schonung angedeihen zu lassen grausamer schien, als sie selbst wüthete) solle — nicht nur gewaltthätig, sondern schlechthin zu sein nicht ungestraft gelassen werden; nicht jedoch durch Verhängung der Todesstraße ob der anch Unwürdigen gegenüber zu beobachtenden christlichen Milde, sondern nur durch Bestimmung von Geldbußen, und der Landesverweisung für ihre Bischöse oder Geistlichen" (p. 653 s.)

Die guten Folgen der wider die Donatisten angewendeten Strenge wendeten die frühere Unsicht A.'s 140), und er ward der Ueberzeugung: auch Zwang fei tein absolut verwerfliches Mittel, Baretifer zur katholischen Ginheit zu bringen, insofern derfelbe nur die Hindernisse wegräume, welche dem freiwilligen Gintritte in die Rirche entgegenstehen. Denn es gabe der Donatiften Viele, welche durch ihre lleberzeugung gedrungen gerne Katholiten würden, und nur aus Furcht bei den Ihrigen dadurch anzustoßen, diesen Schritt verschöben; Biele, welche das drückende Joch veralteter Gewohnheit in der Häresie festhielte; Biele, welche die Partei des Donatus defihalb für die katholische Kirche hielten, weil sie die Sicherheit träge und faul mache zur Erforschung der fatholischen Wahr= heit; vielen Anderen verschließe den Eintritt das Gefasel Böswilliger, als ob die Katholifen wer weiß mas auf den Altar Gottes legen; Biele wieder seien der indifferentistischen Meinung, es liege nichts daran, zu welcher driftlichen Vartei man sich halte (nihil interesse credentes in qua quisque parte Christianus sit), und die deghalb bei der Partei des Donatus blieben

Nam mea primitus sententia non erat, nisi neminem ad unitatem Christi esse cogendum, verbo esse agendum, disputatione pugnandum, ratione vincendum, ne fictos catholicos haberemus, quos apertos haereticos noveramus. Sed haec opinio mea non contradicentium verbis, sed demonstrantium superabatur exemplis. Nam primo mihi opponebatur civitas mea, quae cum tota esset in parte Donati, ad unitatem catholicam timore legum imperialium conversa est, quam nunc videmus ita hujus vestrae animositatis perniciem detestari, ut in ea nunquam fuisse eredatur. Ita aliae multae, quae mihi nominatim commemorabantur, ut ipsis rebus agnoscerem etiam in hae causa reete intelligi posse quod scriptum est: Da sapienti occasionem, et sapientior erit. Ep. 93, n. 17, p. 237 s.

weil sie in derselben geboren und von Niemanden gezwungen würden, von derselben zu lassen und zur Kirche überzugehen (Ep. 93. p. 238). Solcher waren Biele, denen die gegen sie erflossenen kaiserlichen Gesetze heilsame Beranlassung wurden zum Schritte in die Kirche <sup>141</sup>).

Bon diesem Gesichtspunkte aus führte auch Al. die Vertheidigung der Rirche wider die Vorwürfe, welche die Donatiften gegen das wider fie eingehaltene Zwangsverfahren erhoben. Weil man fatholischer Seits den Donatiften zu bedenken gab, nicht darauf fei zu feben, daß Jemand gezwungen werde, sondern ob das, wozu man gezwungen wird, etwas Gutes oder Boses fei (Ep. 93. p. 237); fo entgegneten diefe: es durfe Diemand auch jum Buten gezwungen werden, denn Gott habe den Menschen freien Willen gegeben und deghalb fei auch Nöthigung zum Guten unftatthaft 142). Dieses seichte Geschwätz, welches dem ärgften Migbrauche der Freiheit das Wort redete, wies 21. mit folgenden Bemerfungen gurud: "Wer weiß es nicht, daß der Mensch nur verdammt wird durch Schuld des bofen Willens, und erlöset wird, nur wenn er einen guten Willen hat? Richts desto weni= ger dürfen aber Jene, die man liebt, ihrem bofen Willen nicht ungeftraft und graufam überlaffen werden, sondern muffen, falls die Macht zu Gebote steht, vom Bosen zurückgehalten und zum Guten gezwungen werden . . . Wenn der bofe Wille immer feiner Willfur zu überlaffen ift, warum wurde dem Baulus nicht zugelaffen, feine fehr schlimme Gefinnung zur Berfolgung der Kirche zu äußern? Er ward vielmehr niedergeworfen, auf daß er geblendet, geblendet, auf daß er befehrt, befehrt, auf daß er ausgesendet, gesendet, auf daß er, mas er im Irrthum verübt, für die Wahrheit erdulden follte. Wenn man den bojen Willen immer feiner Willfur überlaffen foll, warum werden denn die nachlässigen Hirten getadelt und ihnen gefagt: das irrende Schaf habt ihr nicht zurückgerufen und das verlorne nicht gefucht? Auch ihr seid Chrifti Schafe, aber ihr irret und geht zu Grunde. Mögen wir darum euch nicht miffallen, weil wir die Irrenden guruckrufen, und die Berlornen suchen. Besser, wir thun den Willen des Herrn, der uns mahnt, euch zu nöthigen, zu feiner Hürde zurückzufehren, als wir ftimmen in das Begehren der irrenden Schafe ein, euch zu Grunde gehen zu laffen. Sprich daher nicht mehr, was ich höre, daß du immerfort fagit: ich will fo zu Grunde geben. Denn es ist besser, dag mir dieß, so viel mir vermögen,

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup>) Ep. 93. p. 230. 231.

<sup>142)</sup> So hatte sich (Ep. 173. p. 613) der donatistische Presbnter Donatus im Sprengel von Hippo geäußert, der sich lieber in einem Brunnen ersäusen, als katholisch werden wollte. Seine Aeußerungen gelten füglich als Meinungsausdruck der ganzen Parcei.

schlechterdings nicht zulassen" (Ep. 173. p. 613). — Das Versahren der Kirche, bemerkte A. ferner, saufe feineswegs wider die Forderungen der chriftlichen Liebe; "denn nicht Jeder, der da schont, ist ein Freund, noch Jeder, der da schlägt, ein Keind. Ersprießlicher sind Wunsden vom Freunde geschlagen, als die zuvorkommenden Küsse des Keindes. Es ist besser, streng sein und lieben, als mild sein und betrügen. Wer den Rasenden vindet und den in tiesen Schlaf Versunkenen aufrüttelt, fällt Beiden lästig, siebt aber Beide. Wer fann uns mehr sieben als Gott? Und dennoch hört er nicht auf, uns nicht nur sanst zu besehren, sondern auch heilsam zu schrecken. . Du meinst, es dürse Riemand zur Gerechtigkeit gezwungen werden, da du doch liesest, der Hansvater habe zu seinen Knechten gesprochen: die ihr immer findet, nöthiget sie einzutreten; da du doch liesest, daß Saulus durch große Gewaltthat des zwingenden Erlösers gestrieben worden sei zur Ersenntniß und zur Annahme der Wahrheit" (Ep. 93. p. 231 s.).

Wenn die Kirche nun also versahre, so könne man sie in Wahrheit nicht beschuldigen, daß sie zum Glauben zwinge; denn nur dann dürste man über ungerechte Thrannei klagen, wenn die Kirche allein Schreckmittel ges brauchen und die Belehrung ganz unterlassen würde <sup>143</sup>). Es sei zwar unstreitig besser, wenn die Meuschen sich durch bloße Belehrung zur Verchrung Gottes führen lassen; es gebe der Meuschen aber, die bloß durch Furcht dahin gebracht werden müßten, sich belehren zu lassen, und Solche dürse man nicht vernachlässigen <sup>144</sup>).

Wenn aber die Donatisten, um auch solch' indirecten Zwang als unsevangelisch darzustellen, sich auf Joh. 6, 67 ff. beriefen, allwo der Herr die von ihm Abfallenden ihrem bösen Willen überlassen und zu den Zwölsen nur gesprochen habe: wollt auch ihr davongehen? — so gab A. zu bedenken, die start gewordene, herrschende Kirche bediene sich natürlich anderer Mittel, als die junge, kaum gepflanzte. "Je mehr die Beissagung: Es werden Ihn andeten alle Könige der Erde und alle Völker Ihm dienen" — in Erfüllung geht, um so größerer Gewalt bedient sich auch die Kirche, so daß sie nicht bloß einladet, sondern auch zum Guten nöth get. Das hat der Herr in jenem Gleichnisse vom Gasunahle ziemlich deutlich

<sup>143) &</sup>quot;Si enim terrerentur, et non docerentur, improba quasi dominatio videretur." Ep. 93. p. 231.

<sup>144) &</sup>quot;Melius est quidem, (quis dubitaverit?) ad Deum colendum doctrina homines duci, quam poenae timore vel dolore compelli. Sed non quia isti meliores sunt, ideo illi, qui tales non sunt, negligendi sunt. Multis enim profuit (quod experimentis probavimus et probamus) prius timore vel dolore cogi, ut poste a possent doceri, aut quod jam verbis didicerant, opere sectari." Ep. 185. p. 651.

bargelegt, mo er zu dem Diener fpricht: "Gehe aus auf die Straken und Blate der Stadt, und führe die Armen und Schwachen und Blinden und Lahmen herein." Und darauf: "Gehe hinaus auf die Wege und an die Zäune und treibe fie herein, auf daß Mein Haus voll werde." - Siehe, wie es von Jenen, die zuerst kamen, heißt: führe fie herein; es heißt nicht: treibe sie her. Damit sind bezeichnet die Anfänge der dazu heranwachsenden Kirche, daß sie Kraft gewinne, auch zusammen zu treiben. Weil sie daber nach erstarfter Kraft und Größe die Leute zum Mahle des ewigen Heiles auch nöthigen follte, deschalb fagte der Berr, nachdem es hieß, es sei noch Raum: "Gehe hinaus auf die Wege und an die Zäune und zwinge fie, einzutreten." Würdet ihr ruhig außerhalb des Gastmahls des ewigen Beils mandeln, so murden wir euch gleichsam auf Landwegen treffen ; weil ihr aber ob der an den Unsern verübten Uebel und Graufamteiten wie voll Dornen und Stacheln seid, so finden wir euch gleichsam an Zäunen und nöthigen euch, einzutreten. Wer getrieben wird, wird genöthiget, wohin er nicht will; ist er aber eingetreten, so labt er sich freiwillig" (volens pascitur) 145).

So gewandt und geiftreich A. die katholische Sache wider die Borwürfe der Donatisten vertheidigte, — diese blieben bei ihnen stehen; und wie Biele auch die faiferlichen Strafgesetze zur Rirche trieben, - die große Mehrzahl der Donatisten blieb schismatisch und beutete das wider sie eingehaltene Zwangsverfahren gegen die Kirche aus, als welche, unvermögend von der Wahrheit und Gerechtigfeit ihrer Sache zu überzeugen, zur Gewalt des weltlichen Urmes ihre Zuflucht nehme 146). Bei solchem Stande der Dinge fonnte es dem hellen Blicke des A. nicht entgehen: zum entscheidenden Siege der fatholischen Sache erübrige eine öffentliche Erörterung der zwischen der Rirche und dem Schisma streitigen Punkte. Das war vom Anfange seine Ueberzeugung gewesen und er hatte sich vielfach bemüht, die Donatisten zu einer folchen Besprechung zu bewegen. Da nun alle Aufforderungen an die donatistischen Bischöfe, die von A. und anderen Bischöfen ausgegangen, fruchtlos gewesen waren, so ging auf Betrieb des A. durch eine Gefandtschaft von Bischöfen die Bitte an Kaifer Honorius, er wolle die Bischöfe der Donatisten zu

<sup>145)</sup> Ep. 173. p. 615 s. Derselbe Gedanke durchgeführt Ep. 185. p. 653. und deutlich ausgesprochen in dem Sage: "Quapropter si potestate quam per religionem ac fidem regum, tempore quo debuit, divino munere accepit Ecclesia, hi qui inveniuntur in viis et in sepibus, id est in haeresidus et schismatidus coguntur intrare, non quia coguntur reprehendant, sed quo cogantur, adtendant."

<sup>,</sup> Concitantes nobis invidiam et in odium vestrum nos adducentes, quia ecclesiae causam apud imperatores agimus. Ep 141. p. 459.

einer Conferenz mit jenen der Katholiken nach Carthago vorladen. Demgemäß erging denn das faiferliche Ausschreiben dieser Versammlung, welche am 1. Juni 411 eröffnet mard. Wie in diefer Conferenz, die in ihrer Großartigfeit einzig und allein in der Geschichte der Lirche dasteht, die dogmatische Frage über die Kirche sowohl als die historische über die Sache Cacilian's fiegreich gegen die Donatisten von den katholischen Sprechern durchfochten wurde, das stellte Augustinus in furger lebersicht in einem Schreiben gufammen 147), welches eine Synode von Cirta in Rumidien an die Donatiften erließ. A. war es vorzüglich gewesen, der in der dogmatischen Controverse die Begner übermunden; aber ohne seiner selbst mit einer Entbe zu erwähnen, legte er den Gang der Verhandlungen also dar: "Ta das Berücht wiederholt zu unfern Ohren fam: eure Bischöfe sagen euch, ber Schiederichter sei bestochen gewesen, damit die Sentenz wieder sie gefällt wurde, - und wir hören, daß ihr dieß leicht glaubet und Biele aus ench deßhalb der Wahrheit noch nicht huldigen wollen; so hat es uns aus Trang ber Liebe des Herrn gefallen, aus unferer Berfammlung dieß Schreiben an euch zu richten ... Nach Carthago famen sowohl wir als eure Bischöfe, und - was sie früher nicht wollten und für unwürdig erklärten, wir famen in einen Berein zusammen. Es wurden aus uns sowie aus ihnen je fieben ermählt, welche für die Sache Aller sprechen follten, und andere fieben von beiden Seiten, mit welchen Jene sich im Rothfalle berathen könnten. Dann wurden vier hüben und drüben gewählt, welche das Niederschreiben der Verhandlungen beaufsichtigen sollten, und von uns sowohl als ihnen wurden beiderseitig vier Notare bestellt, welche zu Zweien mit den Proto: follführern des Richters abwechseln sollten, auf dag Reiner von uns flagen fönne, er habe Etwas gesagt, mas nicht verzeichnet worden mare. Zu so großer Sorgfalt ward noch das hinzugefügt, daß wir und sie, wie auch felbst der Vorsitzende, die eigenen Worte unterschreiben follten, damit Diemand fagen fonne, es fei in den Acten später etwas gefälscht worden . . . Seid daher nicht undantbar gegen die fo große Barmherzigfeit Gottes, welche sich euch durch diese Sorgfalt erwiesen hat. Keine Entschuldigung ist mehr übrig; allzu verhartet, allzu teuflisch sind die Herzen jener Leute, welche einer solchen Darlegung der Wahrheit noch widerstreben. Seht, die Bischöfe eurer Partei, welche von Allen zu Sprechern waren erwählt morben, gaben sich so viel sie konnten Dlühe, es zu keiner Berhandlung kommen

Dieses Synodalschreiben vom 14. Juni 412 ist der 141ste unter den Briesen A.'s, welcher den Jubalt desselben als eine kurzgesaßte llebersicht der Berbandslungen der Conserenz selbst bezeichnet: "Quae maxime necessaria credidimus, his litteris tanquam breviario collecta inseruimus, ne forte ad magna gestorum volumina vel pervenire non facile possitis, vel ea legere laboriosum putetis."

zu laffen, um deren willen doch eine fo große Anzahl von Bischöfen beider Seiten aus gang Ufrifa und aus jo fernen Orten nach Rarthago gefommen war. Während jede Seele mit Spannung harrte, mas in einer jo großen Berfammlung murde verhandelt werden, bestanden Jene heftig darauf, es folle nichts verhandelt merden. Warum dieß? Gie mußten, wie schlimm ihre Sache beschaffen sei, und fonnten nicht zweifeln, sie könnten, fame es zur Berhandlung, sehr leicht besiegt werden . . . Nachdem sie aber nicht durchsetzen konnten, mas fie wollten, erwies die Berhandlung selbst, mas fie gefürchtet hatten, denn fie murden in allen Studen befiegt. Denn fie haben befannt, daß sie gegen die katholische Kirche, welche über die ganze Erde verbreitet ift, nichts vorzubringen haben; weil sie erdrückt murden burch die göttlichen Zeugnisse der h. Schriften, durch welche die Kirche dargestellt wird, wie sie gepflanzt in Berusalem, gewachsen ift an allen Orten, wo die Apostel gepredigt haben, und von da aus sich verbreite unter allen Völkern. Daß sie gegen diese Rirche nichts haben, haben sie ausdrücklich befannt; darin liegt aber unser augenscheinlichster Gieg. Denn wenn fic die Kirche anerkennen, mit welcher offenkundig wohl wir, nicht aber sie in Gemeinschaft stehen, so bezeugen sie, daß sie vorlängst schon besiegt feien, und euch - wollt ihr weise sein - zeigen sie auf's deutlichste an, von wem ihr laffen und zu wem ihr halten muffet. - Wer also immer von dieser katholischen Kirche getrennt ist, er mag wie löblich immer zu leben meinen, der wird ob dieser Unthat allein, daß er von der Einheit Christi getrennt ift, das Leben nicht haben und der Zorn Gottes bleibt über ihm. Wer aber immer in dieser Kirche recht lebt, dem schaden fremde Sünden nichts, weil Jeder in ihr, wie der Apostel fagt, die eigene Last tragen wird Und wer immer in ihr den Leib Christi unwürdig ift, der ift und trinft sich das Gericht; denn auch dieß hat der Apostel geschrieben. Da er aber fagt: er ist sich das Gericht, so zeigt er genugsam, daß er nicht einem Anderm das Gericht ift, sondern sich. Dadurch haben wir dargethan und gezeigt und zur Unerfenntnig gebracht, daß mit den Bofen Gemeinschaft zu pflegen im Genuffe der Sacramente Niemanden befleckt, wohl aber die Bemeinschaft in Zustimmung zu ihren Thaten. Denn wenn ihnen Niemand ju ihrem bofen Thun beiftimmt, so steht der Bose für seine Sache und sich allein, und schadet dem Andern nicht, den er nicht zum Genoffen des Berbrechens durch Zustimmung zum bosen Werke hat. Das waren sie auch mit den ausdrücklichsten Worten felbst zu befennen gezwungen. Denn nachdem man zur Angelegenheit Cäcilian's gefommen war und auch der Sache Maximian's Erwähnung geschah, wobei sie Jene, welche sie früher verdammt hatten, zu voller Ehre wieder aufnahmen, . . . da geriethen sie in Berwirrung und vergeffend auch das früher gegen uns Borgebrachte, fagten fie fo-

gleich: weder eine Sache schadet der andern, noch eine Berfon der andern; und befräftigten durch diese ihre Worte, mas wir früher von der Kirche gesagt hatten: daß nämlich nicht nur der überseeischen ka= tholischen Kirche, wider die sie nichts zu haben befannten, sondern auch der fatholischen Kirche in Ufrifa, welche mit jener durch bas Band ber Ginheit verbunden ift, die Sache und Perfon Cacilian's, fei fie mas immer für eine gewesen, keinen Eintrag thun konnte . . . Was wollt ihr noch mehr? Mit viel überflüffigen Worten füllten sie die Acten, und weil sie die Berhandlung nicht hindern fonnten, so bewirften fie durch ihr Bielreden, daß das Lesen der Berhandlungen erschwert wurde. Aber auch diese ihre wenigen Worte muffen euch genügen, auf daß ihr nicht — ich weiß nicht, ob welder und welcher Leute Berbrechen — die Ginheit der fatholischen Kirche haffet, weil, wie sie gesprochen, überlesen und unterschrieben haben, weder eine Sache ber andern, noch eine Berson der andern Gintrag thut. Auch in ber Angelegenheit Cacilian's, welche wir, obschon sie nicht zur Sache ber Rirche gehört, dennoch zu vertheidigen unternahmen, damit auch hier ihre Berläumdungen aufgedeckt murden, sind sie offenbar besiegt worden, und fonnten nichts von dem, was sie gegen Cäcilian beabsichtigten, beweisen . . . Sie sollen euch daher ja nicht fagen, daß wir den Richter bestochen haben. Denn was pflegen überwundene Leute Anderes zu fagen? Dder wenn wir bem Schiedsrichter etwas gegeben haben, auf daß er gegen sie für uns die Sentenz fälle; was haben wir ihnen denn gegeben, damit fie gegen sich für uns nicht nur so viel sprachen, sondern auch aus Documenten vorlasen? Dber wollen sie, daß wir ihnen bei euch dafür Dank fagen follen, daß sie (während wir den Richter bestochen haben follen) so Bieles, mas sie zu unsern Bunften wider sich felbst gefagt und vorgelesen haben, uns allumfonst erwiesen haben? Sagen sie aber defihalb, sie hatten uns besiegt, weil sie die Sache Cäcilian's beffer vertreten haben als wir — das glaubt ihnen gang und gar. Denn wir hatten geglaubt, das Borlesen zweier Actenstücke genüge zu feiner Rechtfertigung; sie aber haben berfelben vier vorgebracht" (Ep. 141. p. 456-61).

Nachdem A. den Gang der Verhandlungen also geschildert, ermahnt er die Donatisten eindringlich, sich dem Gewichte der auf der Conserenz zu Carthago so glänzend erwiesenen Wahrheit nicht zu entziehen und sich mit der Kirche zu vereinigen. in welcher allein die Sacramente Christi für sie heilbringend seien.

Der Erfolg, den A. sich von dieser öffentlichen Verhandlung mit den Häuptern des Schisma versprach, täuschte nicht ganz seine Erwartungen. Denn mochte insbesondere viele schismatische Geistliche zum Anschluß an die Kirche der Beschluß der katholischen Bischöfe bestimmen: alle donatistischen

Clerifer sollten in ihrer Weihe anersannt und in ihrem Kirchendienste belassen werden, — und mochten noch Mehrere zu demselben Schritte durch
die strengen kaiserlichen Strafgesetze vermocht werden, welche wider die Hartnäckigen und Widerstrebenden in Aussicht standen und wirklich erstossen; so versehlte doch auch der auf der Conferenz ersochtene Sieg der katholischen Wahrheit bei Tausenden der Donatisten seine Wirkung nicht. Und wieder unterließ A. nichts, was geeignet war, den Eintritt der heilsamen Wirkungen der Conserenz herbeizusühren und zu beschleunigen. Zu dem Ende erließ er nicht nur Aussorderungen an die Donatisten zum Eintritt in die Kirche (Ep. 141) und wünschte Geistlichen (Ep. 142) und Gemeinden (Ep. 144), welche diesen Schritt gethan, Glück dazu, sondern war auch besorgt für Verbreitung der Conserenzverhandlungen und veröffentlichte selbst gedrängte Darstellungen (Ep. 141 und sein brevieulus collationis) derselben.

So wurde vorzugsweise durch die Geistestraft des Angustinus die Kraft des donatistischen Schisma gebrochen und durch seinen heiligen Sifer die kirchliche Sinheit im größten Theile der afrikanischen Kirchenprovinzen wieder hergestellt; "denn das ganze gute Werk wurde, wie gesagt, durch diesen heiligen Mann unter Beistimmung und Mitwirkung unserer Bischöfe besonnen und vollendet" (Possidius I. c. p. 266).

Dieß erfolgreiche Wirken des Bischofs Augustinus für das Heil der Kirche, für ihren Glauben und ihre Einheit wurde auch von Katholiken wie von Häretikern — freilich in verschiedenem Sinne! — anerkannt <sup>148</sup>). Es floß aber all' dieser Eiser des A., die durch Irrthum oder Abneigung von der Kirche Getrennten ihr wiederzugewinnen, eben so sehr aus Liebe zur Kirche als aus liebevoller Besorgniß um das Seelenheil der Außersfirchlichen <sup>149</sup>); deßhalb war A. aber auch weit entsernt von aller Prosselyten macherei, welche bei ihrem Bekehrungseiser weder in Anbetracht der Personen noch der Mittel allzu gewissenhaft verfährt. Solche übten wohl die Donatisten, A. aber stand auch in diesem Punkte denselben gegensüber glänzend da.

<sup>5</sup> Sieronnmus idreibt an A. (Ep. 195. p. 730): "In orbe celebraris; catholici te conditorem antiquae rursum fidei venerantur atque suspiciunt, et quod signum majoris gloriae est, omnes haeretici detestantur."

Man nahm es dem A. iibel, daß er in der Sorge um das Seelenbeil anderer Religionsgenossen an sie Briefe schrieb. Da erwiederte er: schwerlich würde man mich tadeln, wenn ich um weltlicher Interessen willen an sie schriebe, und sprach das herrliche Wort: "So theuer ist die Welt den Menschen, sie selbst aber sind sich so werthlos geworden!" Usque adeo carus est hic mundus hominibus, et sibimet ipsi viluerunt. Ep. 43. p. 89.

Die Liebe, welche U. trieb, dem Beile der gangen Rirche all' feine bischöfliche Kraft und Thätigfeit zu weihen, ließ ihn aber feineswegs bie einzelne Rirche überfeben, zu deren befonderem hirten ihn der Berr gefett hatte. Der Bischof Augustinus fannte fein höheres und ihm naher lies gendes Interesse, als das Interesse der Kirche von Hipporegius, und es war fein größter Schmerz ber, daß er nicht im Stande fei, all' ben Anforderungen zu genügen, welche seine Kirche an ihn stellte 150). — Wenn diese unbegrenzte Liebe des Bischofs sich natürlich zuerst den geistigen Be dürfnissen seiner Heerde zuwendete, so waren doch auch nicht minder die Mugen feines Bergens auf die zeitlichen Bedrängniffe derfelben gerichtet. Beden Schmerg, der die Glieder feiner Rirche traf, empfand U. doppelt und breifach und er mar eifrig bemüht, denfelben nach Rräften zu lindern. 2018 baher die Donatisten im Berem mit den Circumcellionen die Umgebung von Sippo arg vermufteten und gegen Eigenthum und Leben der Katholiken wütheten, hielt es A. für seine bischöfliche Pflicht 151), den Prafes Cacilian in einem Briefe dringend anzugehen: er wolle doch durch sein Einschreiten die Wuth der Donatisten brechen; und im Ramen des ganzen Clerus von Sippo wendete er sich an den donatistischen Bischof Januarius von Cafanigra in Numidien, den Primas der Schismatifer, auf daß doch durch sein Ansehen solch' unmenschlichen Gräueln ein Ziel gesetzt werde. (Ep. 88. p. 213 sqq.) - Aber nicht nur allgemeine Drangfale feiner Gemeinde riefen A. zu liebreicher Abhilfe auf; auch die Noth Einzelner fand an ihm einen allezeit bereiten Helfer. Ein schönes Beispiel deffen liefert der 268. Brief. Gin gemiffer Fascius schuldete eine Summe von 17 Solidaren. Außer Stande zu gahlen und gedrängt von seinen Bläubigern nahm er, um sich der Verhaftung zu entziehen, seine Zuflucht zum Uspl der Kirche. Die Darleiher setzten nun dem Bischofe gewaltig zu, ihnen denselben auszuliefern oder ihnen zu der erwiesenen Forderung zu verhelfen. A., der nicht einen Denar zu Gigen hatte, war in großer Verlegenheit. Er trug dem Fascius an, die Wohlthätigfeit ber Gemeinde für ihn in Anspruch zu nehmen, mas diefer aus Scham ablehnte. Es blieb sonach U. nichts übrig, als die 17 Solidare zu borgen, die er fogleich den Gläubigern des Fascius

<sup>150)</sup> An den Clerus und das Bolf von Hippo jehreibt er: In primis peto caritatem vestram et per Christum obsecro, ne vos mea contristet absentia corporalis. Nam spiritu et cordis affectu puto vos non dubitare, nullo modo me a vobis posse discedere; quamvis me amplius contristet, quam forte vos ipsos, quod infirmitas mea sufficere non potest omnibus curis, quas de me exigunt membra Christi, quibus me et timor ejus et caritas servire compellit. Ep. 122. n. 1. p. 361

<sup>151)</sup> Ep. 86. p. 208.

aushändigte, welcher versprach: er wolle trachten, die Summe bis zum bestimmten Tage aufzubringen; im Falle er dieß aber nicht im Stande fein sollte, wolle A. die Barmherzigkeit der Brüder für ihn ansprechen. Da nun die Zahlungefrist verstrich, ohne daß Fascius sich einfand, so war der Bischof genöthigt, sein Bolt zu bitten : es wolle feinem gegebenen Worte, das ihnen immer achtungswerth sei, zu Hilfe kommen. A. war aber zufällig abwesend von Hippo, und darum schrieb er "dem heiligen Volke, dem ich diene, den Gliedern Christi" über dieß Anliegen alfo: "Weil ich daran nicht erinnert wurde, daß ich am h. Pfingsttage, wo ihr zahlreicher zugegen waret, darüber sprechen möchte, so bitte ich, ihr wollet dieß Schreiben für mein lebendig Wort ansehen, indem ja unser Herr und Gott euch in euern Berzen ermahnt und ermuntert. In Ihm find auch wir euch immer nahe, wenn wir auch förperlich von euch entfernt zu sein scheinen, - in Dem, welcher euch von der Saat der auten Werte die Ernte des ewigen Lebens verheift durch das Wort des Apostels, 2 Kor. 9, 6. Weil es also ein Glaubens= genoffe ist, ein gläubiger Chrift, unser fatholischer Bruder, für den ich euch bitte, daß ihr thuet, mas der Herr befiehlt, jo thut dieg ohne Betrübnig, ohne Murren, und mit Freude und Heiterkeit . 3ch habe auch den Presbytern geschrieben, daß sie, mas nach eurem Zusammenschießen fehlen sollte, aus dem Kirchenvermögen ergänzen sollen, wenn nur ihr das, was euch gefällt, freudig darbringt. Denn ob es von dem Guern oder von der Rirche gegeben werde, es ist Alles Eigenthum Gottes; aber eure Frömmigkeit wird angenehmer sein als die Schätze der Kirche, gleichwie der Apostel fagt: 3ch verlange nicht eure Sabe, sondern suche euern Gewinn. Erfreuet also mein Berg, weil ich wünsche, mich über eure Früchte zu freuen. Denn ihr seid die Bäume Gottes, welche Er mit anhaltendem Regen auch durch unsern Dienst zu erquicken sich würdiget." (Ep. 268. p. 901 s.)

Wie A. in diesem Falle der zeitlichen Noth des Einzelnen zu begegnen bemüht war zum ewigen Gewinne seiner ganzen Heerde, so trieb ihn seine Hirtensorgsalt auch, der Unterdrückten gegen ihre Dränger sich also anzusnehmen, daß er zugleich die Seele des Letztern zu retten suchte. Ein reicher Gutsbesitzer, Romulus, hielt seine Colonisten zur doppelten Leistung dessen an, was sie zu entrichten hatten. Der Bischof sud ihn vor sich, um ihm in's Gewissen zu reden. Da dieser aber trotz seiner Zusage, den Bischof zu sehen, verreiste, schrieb A. an ihn: "Die Wahrheit ist süß und bitter. Wenn sie süß ist, labt sie; und wenn sie bitter ist, heilt sie 152). Wenn du

<sup>152)</sup> Der Text der Mauriner sautet: Quando duleis est, pareit; et quando amara, eurat. Mir scheint, der Gegensatz verlange, daß man statt "pareit" lese: pascit. Darnach babe ich auch die Stelle übersetzt.

die Medicin nicht zurückweisest, die ich dir in diesem Briefe biete, fo wirst bu meine Rede bestätigen . . Möchte dir doch die Ungerechtigkeit, welche du ben Elenden und Armen anthuest, nur jo viel schaden, als sie Denen schadet, welchen du sie zufügst! Denn Jene mühen sich nur zeitweilig, du aber bebente, was du dir zusammenhäufest für den Tag des Zornes und des gerechten Berichtes Gottes, welcher Jedem nach feinen Werfen vergelten wird . . Oder bin ich unbillig, der ich mit dir streite, daß die armen Leute nicht doppelt leisten sollen, was sie schuldig sind? Bin ich also uneben, weil es mir ungerecht scheint, daß man von ihnen zweimal verlangt, was sie einmal zu leiften faum im Stande find, fo thu', mas du willft. Wenn du aber einsiehst, daß es ungerecht ift, so thue, was sich ziemt, thue, was Gott gebietet und um was ich bitte. Nicht so sehr für Jene bitte ich dich, sondern für dich felbst, auf daß du, wie geschrieben steht, dich beiner Seele erbarmest . . Wenn du aber beiner schonest, so schonest du auch mich, denn ich bin nicht so verworfen und so unchristlich gefühllos, daß mein Herz nicht auf das Tieffte verwundet würde, wenn Jene so handeln, die ich im Evangelium Christi gezeugt habe." (Ep. 247. p. 874 s.)

Auch abwesend von Hippo trug A. seine Gemeinde immer im Herzen und vergaß nicht der Sorge für ihre Förderung in der Liebe. Die Hipponenser pslegten alsährlich eine Zahl Armer zu kleiden. A., der in Angelegenheiten der allgemeinen Kirche um's J. 410 von Hippo abwesend war,
ersuhr. daß man die Kleidervertheilung zur gewöhnlichen Zeit unterlassen
habe. Darum ermahnte er brieflich sein Volk, es solle doch beim drohenden
Zusammensturze der Welt (das römische Reich erbebte damals unter den
Tritten und Schlägen der Barbaren) nicht träge und lässig werden. "Nicht
also dürft ihr die Werke der Barmherzigkeit weniger üben, sondern ihr
müßt mehr thun als gewöhnlich. Denn wie Jene, welche den drohenden Sinsturz des Hauses wahrnehmen, eilends in besestigtere Orte wandern, so
müssen auch christliche Herzen, je mehr sie in den sich häusenden Bedrängnissen den Untergang dieser Welt herannahen sehen, um so mehr die Güter,
die sie in der Erde bergen wollten, mit unverdrossener Eile in die himmlische
Schatzammer übertragen." (Ep. 122. p. 362.)

Da A. seine Gemeinde mit so großer Liebe umfaßte, so trug er sie auch mit großer Geduld. Er nannte das Volk von Hippo, das sehr leidenschaftlich und leicht erregbar an der Abwesenheit seines Vischoss ein großes Aergerniß nahm, in seiner liebreichen Geduld nur ein schwaches Volk <sup>153</sup>) und suchte demselben begreislich zu machen, wie ihn keineswegs etwa persönliche Lust von Hippo wegführe, sondern nur das Vedürfniß der

<sup>153)</sup> Ep. 124. p. 363.

allgemeinen Kirche, in deren Dienste andere Bischöfe felbst über Meer reisen mußten, movon ihn bieber nur seine forperliche Schwäche freigesprochen habe 154). Bei der großen Liebe, mit welcher A. an feiner Kirche hing, legte sich ihm gang natürlich auch die Beforgniß um die Zukunft derfelben nahe. Der Bedante, dag nach seinem Tode die ihm fo theure Beerde über die Wahl eines neuen Bischofs in gefährliche Aufregung durfte verfett werden, erfüllte ihn mit Angst und Bangen; er fah es als Pflicht seines Hirtenamtes an, seine Gemeinde davor zu bewahren. In einfacher, väterlicher und wahrhaft erhebender Beise verhandelte A. diese wichtige Angelegenheit mit seinem Bolfe, das er zu dem Ende am 26. Sept. 426 in der Friedens= firche um sich versammelt hatte. In Gegenwart zweier Bischöfe, seiner Presbytern (unter denen der jüngste: Eraclius) und des andern Clerus sprach A. die Versammlung also an: Wir sind Alle sterblich und der lette Tag dieses Lebens ist Jedermann unbefannt. Nach dem Willen Gottes fam ich kräftigen Alters in eure Stadt — ich bin ein Greis geworden. 3ch weiß, daß nach dem Ableben der Bischöfe die Kirchen gewöhnlich durch Ehr= und Streitsüchtige in Verwirrung gesetzt werden; was ich so oft erfahren und beklagt habe, das muß ich, soviel an mir liegt, für diese Stadt verhüten. Wie eure Liebe weiß, ich war erst in der Kirche von Milevis, wohin zu fommen mich die Brüder und besonders die dortigen Monche gebeten hatten, denn man befürchtete nach dem Tode meines Mitbischofs Severus einigen Zwiespalt. Ich tam dahin und der Herr ist uns mit seiner Barmherzigfeit beigestanden, daß sie mit Frieden den zum Bischofe erhielten, den ihr Bischof bei Lebzeiten dazu bestimmt hatte. Denn als fie zur Kenntnif bessen gefommen waren, ergaben sie sich gerne dem Willen ihres abgeschiedenen Bischofs. Etwas jedoch mar unterlaufen, wodurch Einige betrübt murden: der Bruder Ceverus hatte geglaubt, es durfte genügen, feinen Rachfolger bloß den Geiftlichen namhaft zu machen, und hatte darüber zum Bolfe nicht geredet; daher ein wenig Migftimmug bei Ginigen. Aber die Betrübnik schwand und machte der Freude Plat: es wurde zum Bischofe geweiht, den sein Vorgänger bezeichnet hatte. Damit also nicht Jemand über mich flage, so bringe ich meinen Willen, den ich für den Willen Gottes halte, zu eurer Aller Kenntniß: ich will den Presbyter Eraclius zu meinem Nachfolger." Als hierauf das Bolt lant feinen Dant gegen Gott und seinen Beifall zu der vom Bischofe getroffenen Bahl geäußert hatte,

libertate, sed necessaria servitute, quae saepe sanctos fratres et collegas meos etiam labores marinos et transmarinos compulit sustinere, a quibus me semper non indevotio mentis, sed minus idonea valetudo corporis excusavit. Ep. 122. n. 1. p. 361 s.

sprach A. weiter: "Es ist nicht nöthig, daß ich etwas über seine lobens = würdigen Eigenschaften sage; es genügt, daß ihr ihn tennt und ich sage: daß ich bloß will, was ich weiß, daß ihr wollet. Das also will ich . . . und das wolle Gott bestätigen. Er, der mir ihn zugeschickt, wolle ihn unversehrt bewahren und vor Sünde schützen, auf daß der, welcher die Freude bes Lebenden ift, den Platz des Sterbenden einnehme." Darauf machte U. bie Verfammlung aufmertfam, daß feine Worte fowie ihre Burufe von Notarien der Rirche zur Beglaubigung vor Menschen niedergeschrieben murben; das Bolt nahm auch dieg mit Beifall auf, wünschte dem 21. langes Leben und verlangte den Eraclius als Bischof. 2. erflärte nun feinen Willen, wie der Gewählte ihm nachfolgen solle. "Ich will aber nicht, daß mit ihm geschehe, mas mit mir geschah. Noch bei Lebzeiten meines Baters und Bischofs Valerius murde ich jum Bischofe geweiht und nahm den Stuhl mit ihm ein; weder ich aber noch er wußte, daß dieß durch das Concil von Nicaa verboten worden. Was also an mir getadelt wurde, mag ich nicht an meinem Sohne ausstellen laffen. Er wird also, mas er ift, Presbyter fortan sein, um, wann Gott will, Bischof zu werden. Ich aber will unter dem Beistand des Erlösers jett ausführen, mas ich bisher nicht gethan habe; denn ihr wift, was ich vor einigen Jahren thun wollte, ihr aber nicht zuließet. Es gefiel mir und euch, daß mir ob der biblischen Arbeiten, welche mir meine bischöflichen Brüder und Bater auf zwei Concilien Rumidiens und Carthago's zu übertragen geruhten, durch fünf Tage Niemand jur Laft fallen follte. Gine furze Zeit hielt man dieß, dann fturmte man gewaltig auf mich ein und man läßt mir feine Zeit zu dem, was ich will-Vor- und Nachmittag werde ich mit Privatangelegenheiten behelligt. Ich bitte euch also und verpflichte euch durch Christus, daß ihr mich die Last meiner Beschäfte übertragen laffet auf diesen jungen Mann, den Presbyter Eraclius, welchen ich heute im Namen Christi mir zum bischöflichen Nach= folger bestimme." Nachdem das Bolt seinen Dant für diese Anordnung dem A. fund gegeben, sprach dieser: "Brüder, was immer also an mich gebracht wurde, das bringe man nun an ihn; wo er meinen Rath nöthig hat, werde ich meinen Beistand nicht versagen . . Niemand sehe scheel auf meine Muße, denn meine Muße hat Wichtiges zu schaffen" (meum otium magnum habet negotium). Die ganze Verhandlung wurde durch Unterschriften der Gemeindeglieder bestätiget, das Bolf erflärte nochmals zu Allem seine freubige Zustimmung, und weil nun den ganzen Uct die Darbringung des Opfers heiligen sollte, so empfahl A. schließlich der Bersammlung: es möchten Alle mit Hintansetzung ihrer Privatanliegen in diefer Stunde für die Rirche von Sippo, für ihn und den Presbyter Eraclius zu dem Berrn beten. (Ep. 213. p. 788—90.)

Im Vorgefühle beifen, daß feine Lebensfrift nur noch eine furze fein werde, hatte A. für einen Erben feines Stuhles und feiner treuen Birtenforgfalt vorgedacht. Bald barauf murde Afrika burch den verletzten Ehrgeiz des Comes Bonifacius zu einer Stätte unfäglichen Elends, und der Kirche wurde von den feterischen Bandalen, Alanen und Gothen eine gränliche Berfolgung bereitet. Während manche Bischöfe es für erlaubt hielten, mit Preisgebung ihrer Heerde sich derselben durch Flucht zu entziehen, mar A. bereit, die unverbrüchliche Liebe zu seiner Kirche auch durch die Darangabe feines Lebens zu beweifen. Diefe feine Gefinnung sprach U. in Briefen an die Bischöfe Quodvultdeus und Honoratus aus, die ihm in diefer bedrängnifvollen Zeit die Frage vorgelegt hatten: ob es Bifchöfen und Beiftlichen erlaubt fei, im Angefichte der drohenden Berfolgung die Flucht zu ergreifen? Augustinus, welcher von der Unverletlichfeit der Hirtentreue auf's Tiefste durchdrungen mar, konnte auf die Frage feine andere Untwort geben, als: "das Band unseres Umtes und Dienstes. womit uns die Liebe Christi an die Kirchen gebunden hat, auf daß wir fie, Denen wir dienen muffen, nicht verlaffen, darf nicht gerriffen werden. Bleibt also an dem Orte, wo wir uns befinden, ein auch noch so geringer Theil des Bolfes Gottes zurück, dem unfer Dienst so nothwendig ist, daß es ohne benselben nicht sein fann, so bleibt uns nichts übrig, als zu fagen: Gott sei mein Schutz und meine Beste." (Ep. 288, p. 850.) Honoratus hatte dem A. das Wort Chrifti Matth. 10, 23 und das Beispiel des aus Damastus fliehenden Paulus entgegen gehalten, deghalb erwiederte er: "Wer möchte glauben, der Herr habe dieß also gethan wissen wollen, daß die Beerden, die er durch sein Blut erworben, ohne den nothwendigen firchlichen Beiftand gelaffen werden, ohne den fie nicht leben fonnen? Burde denn durch die Flucht des Paulus die dortige Kirche der nothwendigen Dienstleistung beraubt, und murde nicht von andern dort befindlichen Brüdern das Röthige geleistet? Ihnen nämlich zu Willen hatte es der Apostel gethan, um sich, den eigentlich der Berfolger suchte, der Kirche zu erhalten. Immerhin mogen also die Diener des Wortes und Sacramentes aus einer Stadt in die andere fliehen, wenn Giner von ihnen besonders von den Berfolgern gesucht wird, aber so daß Andere, auf die man nicht Jagd macht. die Kirche nicht verlassen, sondern ihren Mitknechten, von denen sie missen, daß sie anders nicht leben fönnen, Speise reichen. Wenn aber für Alle, Bischöfe, Geistliche und Laien die gleiche Gefahr vorhanden ift, fo durfen Die, welche Anderer bedürfen, von Denen nicht verlaffen werden, deren fie bedürfen . . Wir hören, ein Bischof habe gesagt: wenn uns der herr die Flucht in folden Verfolgungen geboten hat, bei Denen der Martertod als Gewinn in Aussicht steht, um wie viel mehr muffen wir diese nutlosen

Leiden bei einem barbarischen feindlichen Einfalle fliehen! Dieß Wort ist wahr und annehmbar — aber nur für Solche, die fein Nirchenamt bindet. Denn wer die feindlichen Angrisse deßhalb, obschon er könnte, nicht flieht, um nicht den Dienstposten Christi zu verlassen, ohne dessen Hilfe die Wensschen nicht Ehristen werden, oder nicht als Christen leben können, der liesert einen größern Beweis der Liebe, als Der, welcher nicht um der Brüder, sons dern um seiner selbst willen flieht und, ergrissen, Christum nicht läugnet und den Martertod auf sich nimmt . . . Uebrigens sagt Niemand, daß die Diener der Kirche auch dort bleiben sollen, wo Niemand mehr ist, der ihre Dienste in Anspruch nehmen könnte . . Wenn aber Bolk zurückbleibt und es fliehen die Diener doch, was ist das anders als jene verdammliche Flucht der Miethlinge, die baar sind aller Sorgfalt für die Schase? (ibid. p. 831 s.)

Wie Augustinus ganz und gar nur seiner Kirche lebte, das bewährte er insbesondere auch dann, wann es galt, die Rechte der Rirche gu vertheidigen. Diese gegen Jedermann zu mahren, hielt er für unver letliche Pflicht seines bischöflichen Amtes. Gin vorzüglich sprechender Beleg deffen ist eine Reihe von Briefen (113-116), die A. in der Angelegenheit des Forstmannes Faventius schrieb. Dieser war Bächter eines Forstes und hatte aus Furcht vor seinem Pachtherrn zur Kirche von Sippo seine Zuflucht genommen, unter deren Schutze er dort harrte, bis durch Fürsprache und Bermittlung des Bischofs seine Sache beigelegt fein würde. Der Gegner aber that feine Schritte und so wurde Faventius von Tag zu Tag sorgloser, und als er, endlich sich ganz sicher wähnend, bei einem Freunde zu Abend gegeffen hatte, wurde er beim Weggehen durch den Official des Comes mit bewaffneter Hand ergriffen und davongeführt. Als A. von diefer Berletzung des firchlichen Afplrechtes Runde erhielt, bot er Allem auf, um das Recht der Kirche zu mahren; denn was A. immer that, pflegte er gang zu thun, mit aller Wärme feines heiligen Pflichteifers. Ohne Berzug wendete fich der Bischof an den Tribun der Hafenwache um militärischen Beistand, um mittelst dessen den Faventius wo möglich zu befreien. Er schrieb an ihn: "Wer es immer ist, zu dessen Bunften Faventius ergriffen wurde, er würde mich mit Recht tadeln, wenn ich ihn, falls er zur Kirche seine Zuflucht genommen und ihm etwas Aehnliches widerfahren wäre, in seiner Noth und Bedrängniß preisgeben wurde. Wenn man aber Menschenurtheil gang bei Seite setzen will, was soll ich unserem Herrgott sagen und wie mich verantworten, wenn ich nicht Alles, was ich fann, für das Wohl Deffen thue, welcher sich der Rirche, der ich diene, ju Schutz und Schirm übergeben hat?" (Ep. 113. p. 325.) Der allsogleich geleistete Militärbeistand war aber fruchtlos, weil feine Spur von Faventius zu finden mar. Als man des Morgens erfuhr, wohin man denselben abgeführt, schickte A. einen

Presbyter dahin, dem aber der Official nicht einmal gestattete, den Vershafteten zu sehen. Darauf verlangte A. brieflich, man solle dem Faventius die gesetzliche Gunst gewähren, binnen 30 Tagen bei leichter Haft seinen Handel auszutragen. Aber schon war derselbe weiter sortgeschafft worden — wie A. besürchtete, vor das Tribunal des Consulars von Rumidien. Damit nun hier nicht die Sache des Gegners, der ein reicher Geldmensch war, die Oberhand gewinne, bat A. den Bischof Fortunatus von Cirta (Ep. 115-p. 326) um Verwendung bei dem Consular, der in glänzendem Ruse der Unbestechlicheit stehe, und schrieb auch an diesen: "Du wirst gewiß thun, was nicht nur dem unbestechlichen, sondern auch dem christlichen Richter ziemt." (Ep. 116. p. 327.) Ohne Zweisel sührte A. die Sache wohl glücklich zu Ende, wenigstens hatte er nichts versäumt, was ihm seine bischössliche Stellung in diesem Falle gebot.

So eifrig A. im Intereffe der Bedrängten die Borrechte der Kirche mahrte, so wenig suchte er zeitlichen Bortheil und Gewinn seiner Kirche; die Uneigennütigkeit mar ein hervorstechender Bug seines bischöflichen Charafters. Aus heiligem Streben nach driftlicher Volltommenheit hatte U. sich alles Eigenthums zum Besten der Kirche begeben (Ep. 157. p. 558) und er war von Anbeginn seines priesterlichen Lebens ein Borbild der vollkommensten evangelischen Armuth 155). Eben so wenig hing aber auch sein Herz (nach dem Zeugnisse des Possidius I. c. p. 214) am Vermögen und Besitzthum der Kirche: und wie forgfältig er in diesem Stude nicht nur auf seinen, sondern auch auf anderer Bischöfe Ruf bedacht mar, lehrt besonders ein Brief desselben an Bischof Alppius von Thagaste. Vieser iprach für das Rlofter feiner bischöflichen Stadt wenigstens die Sälfte deffen an, mas der Bresbyter der Diöcese von Thiave, Honoratus, hinterlassen hatte, — aus dem Grunde, weil derfelbe früher Monch im Kloster von Thagaste gewesen war. A. macht den Alppius aufmertsam, daß auch in dem Falle, wenn Honoratus als Glied des Klosters gestorben wäre, ohne früher sein Besitzthum veräußert, noch durch ausdrückliche Schenkung auf Jemanden übertragen zu haben, die Hinterlassenschaft desselben nicht dem Aloster, sondern seinem gesetzlichen Erben anheimgefallen sein würde. In solchen Fällen musse man sich an die Bestimmungen der burgerlichen Besetze halten, auf daß man soviel als möglich auch den bosen Schein meide und den guten Ruf bewahre, der unserer Wirksamkeit so sehr nothwendig ist. - Das Bolt von Thiave war ob der Ansprüche des Alppins in fehr üble

<sup>155)</sup> Wie fern A. von der Liebe des Geldes mar, lehrt sein schönes Wort: "Pecunia a malis male habetur, et a bonis tanto melius habetur, quanto minus amatur." (Ep. 153. p. 534.)

Stimmung versetzt worden; A. bemerkte darüber: das große Aergerniß des Volks ist nicht zu verwundern, wenn sie ihre Bischöse, die sie hochachten, von schmutzigem (Beiz befleckt meinen, da der böse Schein nicht gemieden wird. (Ep. 83. p. 205.)

Wenn diefer Brief an Alppins ein schönes Zeugniß von dem uneigennützigen Sinne des Bischofs Augustinus ift, fo ift er zugleich ein fprechender Beleg für die Urt und Weise, wie er fich gegen seine bischöf: lichen Collegen verhielt. 21. fab es ale Obliegenheit feiner bifchoflichen Stellung an, seine Collegen an ihre Pflicht zu erinnern, fie zu ermahnen, die Aergerniß Gebenden freimuthig zu tadeln und mit Unverbefferlichen selbst die Rirchengemeinschaft aufzuheben. Das erfuhren laut Al's Briefen die Bischöfe Auxilius und Baulus. Der Erfte hatte in einem Momente der Aufregung und in jugendlicher Unbesonnenheit den Comes Clafficianus und das gange Saus desfelben mit dem Unathem belegt, weil er mit einigen seiner Leute in die Rirche gekommen mar, um dort nach Meineidigen zu fahnden, die sich dahin geflüchtet hatten. Obwohl diese im Bewußtfein ihrer Sunde freiwillig die Rirche verlaffen hatten, ohne von den Schergen des Comes ergriffen worden zu fein, fo nahm doch Auxilius dieß für eine grobe Berletzung des Ufylrechtes und verhängte förmlich und actenmäßig über Classicianus und sein ganzes Haus die Strafe des Kirchenbannes. Als fich hierüber der Comes bei A. beflagte, schrieb diefer an den Bischof: er könne unmöglich zu dieser Sache schweigen und verlange sehr von dem Bischofe belehrt zu werden, mit welchem Rechte der Sohn für die Sunde des Baters, die Gattin fur die Sunde des Gatten, der Diener um ber Sünde des Herrn willen mit dem Anathem bestraft werden tonne. "Wenn mich Jemand frägt, ob dieß mit Recht geschehen durfe, so weiß ich darauf nicht zu antworten; ich habe das niemals zu thun gewagt, wenn ich auch auf das Heftigste ergriffen war ob der burch Einige wider die Kirche verübten wilden Frevel. Sollte dir aber vielleicht die Rechtmäßigkeit deffen der Herr eröffnet haben, so verachte ich feineswegs dein jugendliches Alter und die Unerfahrenheit (rudimenta) beiner firchlichen Burde; fiehe, bier bin ich, bereit, zu fernen — der Greis von dem jungen Manne, der bejahrte Bischof von dem noch nicht einjährigen (anniculo) Collegen - wie wir es vor Gott und Menschen verantworten fonnen, wenn wir unschuldige Seelen für eine fremde Sunde mit der Strafe des geistigen Todes belegen . . Wenn durch diese Strenge, mit welcher das ganze Haus anathematifirt wurde, eine einzige Seele zu Grunde geht, fo fann gegen diefen Schaden der förperliche Tod Unzähliger nicht in Betracht fommen, wenn sie als Un= schuldige mit Bewalt aus der Kirche geschleppt und umgebracht würden . . Das fage ich, auch wenn Classicianus etwas verbrochen hat, was mit allem

Rechte der Strafe des Anathems würdig schien. Uebrigens, wenn er mich recht berichtet hat, durfte nicht einmal er also gezüchtiget werden. Darüber aber streite ich mit dir nicht, sondern bitte dich nur, vergib dem nach Erfenntniß der Schuld um Berzeihung Flehenden; wenn du aber dich besinnend erkennest, daß er nicht gesehlt habe, (benn er verlangte mit Recht, im Saufe des Glaubens muffe Treu' und Glaube gewahrt werden, auf daß sie nicht dort gebrochen werde, wo sie gelehrt wird,) so thue, was ein heis liger Mann thun foll . Meine ja nicht, es fonne uns feine ungerechte Aufwallung beschleichen, weil wir Bischöfe seien. Bedenken wir vielmehr, daß wir unter den Schlingen der Versuchungen in großer Gefahr wandeln, weil wir Menschen sind. Cassire also das firchliche Protofoll, das du vielleicht in aufgeregterer Stimmung gemacht haft, und es fehre unter euch die Liebe zuruck, die du ju ihm ale Ratechumen hattest. Bebe den Streit auf und führe den Frieden zuruck, auf daß dir der befreundete Mann nicht verloren gehe, und der bose Feind sich nicht über euch freue." (Ep. 250. p. 878 s.)

Erfuhr der jugendlich unbesonnene und im Augenblicke der Aufregung nach dem Anathem greifende Bischof folch' scharfe Zurechtweisung, so hielt U. dem schwelgerischen Bischofe Paul von Cataqua seinen unbischöflichen Wandel mit großer Freimuthigkeit vor, und daß er mit einem Solchen keine Gemeinschaft pflegen könne. Trot aller Bitten des Paulus blieb A. dabei und rechtfertigte sein Berhalten gegen denselben also: "Du würdest mich nicht unerbittlich nennen, wenn du mich nicht auch für einen Lügner hieltest ... Siehe, ich fage dir nochmals und nehme Gott zum Zeugen: wenn du dir selbst so gut wärest, als ich bir bin, so lebtest du schon längst geborgen in Chriftus und erfreutest seine ganze Rirche. Ich habe dir schon geschrieben, daß du nicht nur mein Bruder, sondern auch mein Amtsgenoffe feieft. Denn bewahre — daß nicht jeder Bischof der katholischen Kirche, er sei wie immer beschaffen, wenn er nur nicht durch firchliches Bericht verurtheilt ist, mein College sei! Aber daß ich mit dir nicht Gemeinschaft pflege, bessen ist feine andere Urfache, als weil ich dir nicht schmeicheln kann. Denn weil ich dich in Christus Refus durch das Evangelium gezeugt habe, bin ich dir vorzüglich die Liebe schuldig, welche dich durch gegründeten Tadel heilfam verletzet . . . Du haft die Kirche von Hippo 156) so verwundet, daß wenn

Die Conjectur der Mauriner: statt "Hippo" sei vielleicht zu lesen "Cataqua," scheint mir nicht gegründet; denn da A. zu Baulus sagt: in Christo J. per Evangelium ego te genui. so scheint Baulus, bevor er Bischof wurde, der Kirche von Hippo angebort zu baben, und darum mußte nothwendig sein unbischössicher Wantel auch seiner Mutterkirche zu großem Anstoße und Schmerze gereichen.

ber Herr dich nicht von allen weltlichen Bestrebungen und Bürden frei macht und zu einer wahren bischöflichen Lebensweise (vitam vietumque) zurücksührt, diese Bunde unheilbar ist.. Man sagt, du lebest so verschwenderisch, daß das karge Einkommen deiner Kirche nicht hinreichen könne; was suchst du also meine Gemeinschaft, da du niemals meine Ermahnung hören wolltest? Bielleicht deßhalb, daß mir all' dein Thun die Leute anrechnen, deren Klagen ich nicht ertragen kann?" Zuletzt sagte er ihm, der Episcopat sei nicht dazu gemacht, um mit Lust dieses trügliche Leben durchzumachen: "Non est episcopatus artisicium transigendae vitae kallacis." (Ep. 85. p. 207.)

So überwiegend das Ansehen des Al. in der öffentlichen Meinung nicht nur der Kirche von Afrika, sondern der gesammten Lirche war, welche ihm unbestritten den geistigen Primat in der afrikanischen Rirche zuerkannte, fo wenig überhob sich doch der große Mann über die Stellung, welche ihm die hierarchische Ordnung anwies. A. mochte durchaus nicht verletzt sehen die Ehre und das Recht, das andern Bischöfen fraft der firchlichen Verfassung gebührte, und er nahm es sehr übel, wenn ihn Jemand ungebührlicher Weise Anderen vorzog. Gin schönes Zeugniß deffen ist der 59. Brief an Bischof Victorinus. Diefer hatte ein Umlaufschreiben (tractoria) ausgehen laffen, in welchem er die Bischöfe von Mauritanien und Rumidien zu einem Concile einlud. Diefe Encyclica verstimmte den A. sehr, und indem er dieß dem Victorin meldete, unterließ er nicht, die Gründe feiner Berstimmung anzugeben. "Ich las in dem Umlaufschreiben, es fei auch nach Mauritanien geschrieben worden, welche Provinzen doch unseres Wissens ihre Primaten haben 157). Sollte auch von dorther ein Concil nach Numidien berufen werden, so mußten doch die Ramen einiger maurischen Bischöfe, welche dort die Ersteren sind, in dem Circularschreiben angesetzt werden; aber ich vermifte dieselben zu meiner großen Verwunderung. Dann ift aber auch selbst an die Rumidier so mit Berkehrung und Beiseitesetzung der Ordnung geschrieben worden, daß ich meinen Ramen am dritten Orte fand, der ich doch weiß, nach wie vielen Bischöfen ich es geworden bin. Das ist für Andere nicht wenig beleidigend und für mich Reid erweckend. Uebrigens fagt unfer verehrungswürdiger Bruder und Collega Kantippus von Tagosa, daß der Primat ihm zufomme, und es wird auch bei den Meisten dieß angenommen und er erläßt dergleichen Schreiben 158). Wenn bicfer

<sup>157)</sup> Mauritanien war in zwei Kirchenprovinzen getheist: Mauritania Caesareensis und Mauritania Sitisensis.

Der Metropolitanwürde entsprach in den afrikanischen Kirchenprovinzen der Primat und derselbe fam, mit Ausnahme der Provinz von Carthago, deren Primat an den Sitz der Hauptstadt gebunden war, dem der Weihe nach ältesten Bischofe zu. Sonach konnte bei der sehr großen Zahl der Bischöse (Afrika zählte

Berstoß auch zwischen euch leicht erkannt und gehoben werden kann, so durfte doch in dem von dir ausgesendeten Rundschreiben der Name desselben nicht weggelassen werden. Wenn derselbe in die Mitte und nicht an die erste Stelle ware gefett worden, wurde ich mich fehr wundern; um wie viel mehr ift es zu verwundern, daß feiner gar feine Erwähnung geschehen ift, der doch vorzüglich zum Concil fommen mußte, auf daß über die Ordnung des Primats im Beisein der Bischöfe aller numidischen Kirchen zuerst verhandelt würde! Aus diesen Ursachen würde ich Anstand nehmen zu fommen und beforgen, das Umlaufschreiben, aus dem folche Berkehrtheit hervorleuchtet, sei falsch.. Darum bitte ich dich, du wollest mir Nachsicht angedeihen laffen und zuerst darauf dringen, daß zwischen dir und dem Greis Xantippus friedlich ausgemacht werde, wer von euch das Concil berufen folle. Oder, mas ich für das Zuträglichere erachte, berufet ihr Beide zusammen, ohne Prajudiz für Jemanden, unsere Collegen, besonders Jene, welche euch an Alter der bischöflichen Würde nahe stehen, und welche leicht erkennen mögen, wer von euch die Wahrheit spricht, damit so unter euch Wenigen diese Frage zuerst entschieden werde 159); ist der Irrthum gehoben, bann sollen von den Uebrigen die Jüngeren zusammenberufen werden, welche bann in dieser Sache euch, als den Aelteren, glauben tonnen und muffen, jest aber nicht missen, wem von euch sie mehr Glauben schenken sollen." (p. 146 s.) Vielleicht war es nur die charaftervolle, unparteissche, ächt firchliche und bischöfliche Gesinnung, die A. in diesem Schreiben so offen darlegte, welche nebst seinem persönlichen Ansehen in diesem Falle ein Schisma in der Proving Numidiens verhütete.

Es erübriget uns nur noch, den Bischof Augustinus gegenüber seinem Elerus zu betrachten. A. ist auch in dieser Beziehung ein leuchtendes Vorbild bischöflichen Geistes. Je lebendiger in A. das Bewußtsein von der hohen Würde und Bestimmung des geistlichen Standes war, desto höhere Anforderungen stellte er an Jene, die in seinen Elerus eintreten sollten. Nur wohl unterrichtete, gebildete Leute von unbescholtenem Wandel hielt er der Aufnahme in den Dienst der Kirche würdig. Eine Pflanzschule seines Elerus hatte A. sich in dem Kloster angelegt, das er zu Hippo, bald nachdem er Presbyter geworden, gegründet hatte. (Possidius

derselben zur Zeit der carth. Conferenz nicht weniger als 567) leicht darüber ein Streit entstehen, welcher unter ihnen am längsten die bischösliche Würde bekleide.

<sup>159)</sup> Wie der Streit zwischen Beiden beigelegt wurde, erhellt aus den Briefen A.'s nicht; aber daß er zu Gunsten des Kantippus entschieden wurde, lehrt Ep. 68. p. 154, worin A. diesem als Primas anzeigt, daß er einem Presbyter die Seelsorge entzogen habe.

l. e. c. 5 et 11.) Aus diesem nahm er die bewährtern und ausgezeichnetern

Mönche in seinen Clerus auf. (Ep. 60. p. 148.) Reineswegs galt ihm aber ein tüchtiger Rlostermann auch schon tüchtig zum Geiftlichen, vielmehr war er der Ansicht, daß "auch bisweisen ein guter Monch nicht gerade einen guten Beiftlichen gebe (aliquando etiam bonus monachus vix bonum elericum facit), wenn ihm ichon Enthaltsamteit in hinreichendem Dage beiwohnt, ihm aber doch die nöthige Bildung oder die gesetzliche Makellosiakeit der Person 160) fehlt." (Ep. 60. p. 148.) — Indem A. sich durch diese Ansicht in der Wahl seiner Beistlichkeit bestimmen ließ, erscheint er in fehr vortheilhaftem Lichte anderen Bischöfen seiner Zeit gegenüber, denen der alleinige Mönchtitel der Inbegriff aller zum Clericate erforderlichen Gigen= schaften dünkte, ja, die felbst keinen Anstand nahmen, aus den Rlöstern Davongegangene oder Weggejagte zu ordiniren. Wider folch' Gebahren äußerte sich A. gegen feinen Freund Aurelius, den Primas von Carthago, also: "Das macht die Mönche leicht fallen und es geschieht bem Stande der Beiftlichen dadurch die ärgste Unbill, wenn die Klosterdeserteure zur Miliz bes geistlichen Standes genommen werden . Die gemeinen Leute werden über uns scherzen und fagen: der zum Monch nicht taugte, taugt nun zum Geiftlichen (malus monachus bonus clericus est). Es ist sehr schmerzlich, wenn wir zu so verderblicher Hoffart die Monche aufstacheln, und die Geiftlichen, zu denen auch wir zählen, einer so schweren Beschimpfung werth halten." (Ep. 60. p. 148.) Indem A., der als Freund und Beförderer des Monchs- und Klosterwesens überall befannt mar, dennoch so die Würde des Clericates gegen die Ueberschätzungen des Mönchstandes mahrte, verschaffte er seiner Ueberzeugung und Handlungsweise gewiß auch bei Anderen um so leichteren Eingang, und es muß wohl besonders der Anregung und bem Andringen des A. zugeschrieben werden, daß auf dem Concil von Carthago am 13. Sept. 401 das Statut erlassen wurde, dessen er (Ep. 64. p. 153) gedenkt: Jene, welche aus einem Kloster felbst austreten oder ausgewiesen werden, follen anderwärts nicht Geiftliche oder Klostervorsteher werden. Bei folder Sorgfalt in der Wahl Jener, die zum Clericalstande aspirirten, fonnte es nicht anders fommen, als daß der Clerus von Sippo

Bei solcher Sorgsalt in der Wahl Jener, die zum Clericalstande aspirirten, konnte es nicht anders kommen, als daß der Clerus von Hippo ausgezeichnet dastand vor vielen anderen bischöflichen Sprengeln, deßhalb auch andere Kirchen mit großem Verlangen aus dem Seminare A.'s Clerister begehrten. (Possidius I. c. c. 11. p. 264.) Dennoch geschah es auch, daß A. sich bei der Wahl Derer, Denen er die ihm theure Heerde zum Theil anvertraute, ein und das andere Mal vergriff. Auf welche Folter dann der

<sup>160)</sup> Ich meine nicht zu irren, wenn ich die Worte: "personae regularis integritas," also übersetze und für gleichbedeutend halte mit "Freiheit von jeder Fregularität."

tiefbefümmerte Bischof geworfen wurde und wie er nach allen Seiten bin bemüht war, den üblen Folgen seines Fehlgriffes zu steuern, das macht besonders ein Kall sehr anschaulich. Der befestigte Ort Kussala, zur Paröcie pon Hippo gehörend und größten Theils dem donatistischen Schisma verfallen, mar durch die aufopfernden Bemühungen des U. der Kirche wieder gewonnen worden. Ob der bedeutenderen Entfernung des Castells von Sippo legte fich dem U. das Berlangen nahe, den Fuffalenfern einen Bischof zu geben. In der Person eines Presbyters, welcher des Bunischen mächtig war, hatte er sich Denjenigen ausersehen, zu dessen bischöflicher Weihe er den Primas von Mumidien nach Hippo entbeten hatte. Aber als die Confecration vor sich gehen follte, lehnte der von A. Ertorene dieselbe auf's Entschiedenste ab. A. befennt, er hatte nun die Sache verschieben follen; aber die Rücksicht auf den hochbetagten Primas, den er so weit her bemüht und unverrichteter Dinge nicht wollte zurückreisen laffen, bestimmte ihn, den zur Weihe gesendeten Fussalensern einen ganz jungen Mann, Ramens Untonius, vorzuschlagen, der im Kloster von Hippo erzogen, als Vorlefer befannt war. Sie liegen sich benselben gefallen, und so ward er ihr Bischof. Alber nur zu bald fam es zu jo großem Scandal, daß die Blieder feiner Kirche vor Augustinus öffentlich wider ihn als Kläger auftraten. Zwar fonnte er der Verbrechen der Unzucht, die man ihm vorwarf, nicht überführt werden und es ichien, als habe man nur aus Leidenschaft folche Un= flage wider ihn erhoben, aber Bieles von dem, mas die Ruffalenfer von feiner unerträglichen Tyrannei, von feinen räuberischen Bedrückungen und Erpreffungen vorbrachten, mar nur allzu gegründet. Den Bischöfen, die mit U. über Untonius zu Gerichte fagen, erschien derselbe jo bedauernswerth, daß sie ihm die bischöfliche Würde nicht nahmen, ihn aber seines Sites verluftig erflärten, auf den er auch ohne Gefahr, daß die Erbitterung des Volkes gegen ihn sich gewaltthätig äußere, nicht zurückkehren konnte; auch sollte er jo lange von der Kirchengemeinschaft ausgeschloffen fein, bis er alles ungerechter Weise sich Angeeignete ersett haben würde. Obschon Antonius diesem Urtheile sich unterworfen hatte, hatte er den Primas von Rumidien doch jo zu berücken gewußt, dag diefer, die Sache desfelben nach Rom berichtend, ihn dem Papfte Bonifacius als ganz unschuldig darstellte und von diesem seine Wiedereinsetzung verlangte. 218 der übel berichtete Papft diesem Berlangen entsprach, wollte der Entsetze seinen Stuhl wieder einnehmen und beschuldigte seine afrifanischen Richter der Ungerechtigfeit, indem er sich verlauten ließ: entweder mußte ich auf meinem Stuhle bleiben, oder ich durfte auch nicht Bischof sein. Um die Fussalenser einzuschüchtern, drohte er ihnen mit den Gerichten, mit der Staatsgewalt, ja, mit militärischer Ginschreitung zur Bollstreckung der Gentenz des apostolischen

Stuhles, fo daß die armen Leute als Ratholifen nun Aergeres von einem fatholischen Bischofe befürchteten, denn früher als Donatisten von den Giefeten der tatholischen Raifer. Augustinus befand sich dabei in der drückendften Lage und bei feiner Chrfurcht vor dem apostolischen Stuhle blieb ihm nichts übrig, als dem Rachfolger des Bonifacius, Papit Coleftin (10. Sept. 422 - Jul. 432), den mahren Thatbestand zu schildern und ihn um ein schonend Urtheil zu bitten. "Yaß' dieß ja nicht geschehen ichrieb er bezüglich der von Antonius angedrohten Bollstreckung der papitlichen Senteng — ich bitte dich durch das Blut Chrifti, bei dem Andenken des Apostels Betrus, welcher die Borsteher der Christengemeinden ermahnt hat, nicht thrannisch über Brüder zu herrschen. Die Ratholiken von Fussala, meine Sohne in Chriftus, sowie den Bischof Antonius, meinen Cohn in Chriftus, empfehle ich Beide der liebreichen Suld deiner Beiligfeit, weil ich Beide liebe. Ich zurne den Fussalensern nicht, weil sie die gerechte Klage wider mich erheben, daß ich sie mit einem mir noch nicht bewährten, noch nicht an Jahren wenigstens gereiften Manne geschlagen habe, von dem sie fo mitgenommen wurden. Auch will ich nicht, daß diesem weh' geschehe, bessen boser Begierlichkeit ich um so mehr entgegentrete, je aufrichtigere Liebe ich zu ihm habe. Mögen Beide deine Nachsicht erfahren — Jene, auf daß fie nicht Uebles erleiden, Dieser, auf daß er es nicht verübe; Jene, auf daß sie nicht die fatholische Rirche hassen, wenn ihnen von fatholischen Bifchöfen und besonders vom apostolischen Stuhle felbst fein Beistand geleistet wird wider einen katholischen Bischof, Dieser aber, damit er sich nicht mit dem Verbrechen belade, Jene von Christus gang abwendig zu machen, die er gegen ihren Willen mit Gewalt zu den Seinigen machen will. Mich aber - das muß ich deiner Heiligfeit bekennen - qualt bei diefer Gefahr Beider so große Angst und Betrübniß, daß ich von meiner bischöflichen Umtsführung zurückzutreten gedente, wenn ich feben follte, daß durch Den, welchem ich durch meine Untlugheit zum Spiscopate verholfen habe, die Rirche Gottes verwüstet werde und, was Gott abwenden wolle, selbst mit dem Untergange des Verwüsters zu Grunde gehe." (Ep. 209. p. 779 s.) A. erlangte die gewünschte Entscheidung des apostolischen Stuhles und nahm Fussala wieder unter seine weise bischöfliche Leitung, indem er wie früher erprobte Presbyter dort anstellte.

Wenn A. in diesem Falle Strenge mit Milde gepaart übte, so glaubte er doch als Bischof gegen Geistliche mit aller Strenge versahren zu müssen, welche entweder am Glauben der Kirche Schiffbruch geletten, oder aller Zucht und Sitte Hohn gesprochen hatten. Zwar stoßen wir in den Briesen A.'s auf keinen Geistlichen der Paröcie von Hippo, der heterodox oder gar häretisch gesinnt gewesen wäre — zum Beweise, wie der Glaubensheld und

der Vorfämpfer der Orthodoxie A. jeinen Clerus mit seinem Geiste durchdrungen hatte -; aber sein Verfahren gegen den einer fremden Barocie angehörenden Subdiacon Victorin, der in Sippo ale Manich aer betreten murde, gibt zu erkennen, wie er ähnlichen Falls gegen Ginen feiner Clerifer würde eingeschritten sein. Der schon bejahrte Mann hatte sich in Sippo alle Mühe gegeben, seine manichäischen Irrthümer Undern einzuflößen, und mar eben bei Bethätigung seines Lehreifers als Schüler Mani's also offenbar geworden, daß dieß läugnen zu wollen nicht so unverschämt als unfinnig gewesen ware. Er bekannte sich als Hörer der Secte und bat den Augustinus, er wolle ihn zur fatholischen Wahrheit wieder zurücksühren; aber - schrieb A an Bischof Deuterius, den Primas der Proving, welcher Bictorin angehörte — ich habe mich über feinen Betrug unter der Maste eines Beiftlichen gewaltig entsetzt und den Gezüchtigten aus der Stadt treiben lassen. Ich hätte mir aber nicht Genüge gethan, wenn ich ihn nicht auch dir angezeigt hätte, damit er durch verdiente firchliche Ahndung von der Stufe der Clerifer hinabgestoßen werde, auf daß sich Alle vor ihm hüten. Sollte er aber begehren, Buge thun zu dürfen, fo traue man ihm nur dann, wenn er auch Andere, die er kennt, euch wird angezeigt haben nicht bloß in Malliana (bem Kirchensprengel, dem Victorin als Subdiacon angehörte), sondern in der ganzen Provinz." (Ep. 236. p. 849.) — Mit gleicher Strenge behandelte U. den Presbyter Abundantius, von dem es übel verlautete, er wandle nicht die Wege der Diener Gottes. A., darob erschrocken, ohne Grund zwar nichts glaubend, verdoppelte seine Aufmertfamkeit und gab fich Muhe, hinter sichere Beweise feines bofen Wandels zu kommen. Zuerst stellte es sich heraus, daß derfelbe Geld, welches ein Bauer zu firchlichen Zwecken bei ihm hinterlegt, unterschlagen habe, dann murde er überführt und geftand es felbst, dag er an der Bigilie des Beihnachtsfestes in einem fremden Kirchspiele, wo aber an diesem Tage auch gefastet wurde, bei einem verrufenen Beibe zu Mittag und zu Abend gegessen und auch bei ihr über Nacht geblieben sei. A. enthob den Abundantius für immer der Ausübung seiner Beihe und schrieb über diefe Senteng an den Primas Aantippus: "Ich konnte nicht anders, als den Presbyter (der sich Solches zu Schulden fommen ließ) von dem Amte der Presbyterwürde entfernen und muß fürchten, ihm je wieder eine Kirche anzuvertrauen. Sollte vielleicht den firchlichen Richtern etwas Underes belieben (weil es ein Conciliarstatut ift, daß die Angelegenheit eines Presbyters durch sechs Bischöfe entschieden werden soll), so mag, wer da immer will, demselben eine seiner Leitung anvertraute Kirche übergeben; ich muß gestehen, ich fürchte, Solchen, Denen fein guter Ruf zur Seite geht, in Anbetracht beffen man ihnen dieß vergeben könnte, mas immer für eine Gemeinde zu überlassen, damit ich nicht, wenn etwas Schlimmeres zum Ausbruch kommt, mir dieß aus Schwäche zuschreiben muß." (Ep. 65. p. 154.)

Die Strenge, mit welcher Al. bei Tehltritten feiner Beiftlichen verfuhr, war ein Ausstuß seiner Liebe und Gerechtigkeit, und deßhalb nahm auch A. seine Geistlichteit gegen lieblose und ungerechte Ur= theile der Gemeinde in Schut. Davon gibt ein besonders merts würdiger Fall Zeugniß, ben U. zum Gegenstande der öffentlichen Besprechung mit seiner Kirche zu machen sich gedrungen sah und wobei die durch und durch geiftliche edle Gefinnung und Weisheit des Bischofs in all' ihrer Schone und Fülle zu Tage trat. A. hatte seine Beiftlichkeit stets unter Augen, denn fie lebte mit ihm in Ginem Saufe und fpeifte mit ihm an Einem Tische, und das Manneskloster scheint unmittelbar an das bischöfliche Saus gestoßen zu sein; somit waren Beiftliche und Monche in stetem Berfehre miteinander. Giner ber Presbytern, Bonifacius, hatte dem 21. angezeigt, er habe bei einem Monche eine unzüchtige unreine Bewegung bemerkt. Der Angeklagte warf die Beschuldigung auf den Kläger zurück, als habe Diefer, getrieben von feinem bofen Gemissen, feinen (des Beschuldigten) guten Ruf verletzen wollen, da er die Reuschheit desselben nicht habe beflecken können. Lange qualte dieser Handel den Bischof, der durchaus nicht im Stande war, weder den Einen noch den Andern des ihm Vorgeworfenen zu überführen; doch war er mehr geneigt, dem Presbyter als dem ihm verdächtig scheinenden Mönche zu glauben. Während er nun die Sache Beider Gott überlaffen mußte, fing der Monch an, sich fehr ungestüm um die Beförderung zum Clericate zu bemühen und verlangte, entweder von Augustinus selbst geweiht oder wenigstens schriftlich einem andern Bischofe dafür empfohlen zu werden. Da sich A. ob seines Verdachtes gegen ihn weder zu dem Einen noch zu dem Andern bewegen ließ, trat der Mönch noch lär= mender auf und verlangte, falls er nicht zum Clerifer erhoben würde, dürfe auch Bonifacius nicht Presbyter bleiben. Da der Priester bereit war, um den zum Berdachte wider ihn Geneigten fein Aergerniß zu geben, und in diesem Streite es nicht bis zur Verwirrung der Gemeinde kommen zu laffen, lieber den Berluft seiner Burd: zu ertragen, so mahlte 21. den Ausweg: es follten fich Beide verpflichten, zu einer h. Stätte (dem Grabe des Martyr Felix von Nola) zu pilgern, allwo schreckendere Fügungen Gottes das ver= wundete Bewiffen eines Jeden viel leichter offenbarten und durch Buchtigung oder Furcht zum Bekenntnisse trieben 161). Während nun die Beiden nach

man es schlechthin nicht vermuthet hätte, und auf welches ein August in us,

Italien gewandert waren, um sich dort dem Gottesurtheile zu unterziehen, brachte 21, die ganze Angelegenheit vor der in der Kirche versammelten Gemeinde zur Sprache. Nachdem er sie aufgefordert, mit ihm zu beten, daß Gott das ihnen Unerforschliche offenbaren wolle, bemerkte er: er habe Unstand genommen, den Namen des Presbyters aus der Zahl seiner Collegen zu streichen, weil er dem Urtheile Gottes, vor deffen Richterstuhl die Sache schwebe, nicht vorgreifen durfe und weil ein Synodalbeschluß verbiete, einen Presbyter, bevor er überwiesen, von der Gemeinschaft zu suspendiren. Weil aber A. die dem Bonifacius ungunftige Stimmung vieler Gemeindeglieder kannte und die Namen aller im Dienste der Kirche Stehenden zum Behufe besonderer Fürbitten vorgelesen werden mußten, so erklärte der Bischof: wolle man, daß der Name des B. nicht abgelesen werde, so falle dieß nicht auf ihn, sondern auf Jene, um deren willen es geschehe. Darauf ermahnte er Alle eindringlich, sich nicht durch freventliches Urtheil zu verfündigen, und seinen Schmerz über die Fehltritte der Seinigen nicht zu vermehren, indem sie sich dem Argwohne hingeben und an fremden Sünden sich betheiligen. Wenn es

dieser hocherleuchtete, von allem Aberglauben himmelweit entfernte Geift, sich beruft! Der Fall ereignete fich um's Jahr 404, und er ift meines Wiffens das frübeste Beispiel eines Gottesurtheils in der Geschichte der Kirche, das uns selbst mit der Hinweisung auf ein noch früheres entgegentritt. Boren wir, wie A. seine gläubige Berufung auf ein Urtheil Gottes in diesem Falle rechtfertiget! Er sprach zu dem in der Kirche versammelten Bolke also: "leberall zwar ift Bott und ber Schöpfer bes All ift an feinen Ort gebunden und von feinem umichloffen und Er muß von den wahren Anbetern im Beifte und in der Bahrheit angebetet werden, damit Er, der im Berborgenen erhört, auch im Berborgenen rechtfertige und frone. Bezüglich deffen aber, was den Menschen augenscheinlich bekannt ift, wer kann Seine Absicht durchblicken, warum an einigen Orten diese Bunder geschehen und an andern nicht? Bielen ist die Beiligkeit des Ortes fehr befannt, wo der Leib des feligen Felix von Rola beigesett ift; dabin wollte ich, daß sie sich begeben sollten, weil uns von dort leichter und zuverläffiger geschrieben werden kann, was immer an Einem von ihnen durch Gottes Birkung offenbar geworden sein wird (quidquid in corum aliquo divinitus fuerit propalatum). Denn auch wir felbst wiffen, daß in Mailand bei einem Grabmal der Beiligen, wo die Damonen munderbarer und schrecklicher Beise bekennen, ein Dieb, welcher dahin gekommen war, um durch einen falschen Schwur zu betrügen, gezwungen ward, den Diebstahl zu bekennen und das Gestohlene gurudzugeben. Ist denn nicht auch Afrika voll von Leibern der heiligen Marthrer? und bennoch wiffen wir, daß hier nirgends dergleichen geschehe. Denn wie nach dem Worte des Apostels nicht Alle (Seilige) die Gabe der Seilungen, noch Alle die Unterscheidungsgabe der Geister haben, so hat auch Jener, der da einem Jeden nach Gefallen das Seine zutheilt, nicht gewollt, daß bei allen Grabstätten ber Beiligen dergleichen geschehe." (Ep. 78. p. 183 s.)

ihrer aber gebe, denen diese seine Schmerzen eine Lust seien, so habe er gelernt, für Solche zu beten und ihnen nur Gutes zu wünschen. "Denn wogu anders sigen diese beisammen, auf was Anderes machen sie Bagd, ale daß, wenn irgend ein Bischof oder Geistlicher, oder Monch oder eine Ronne fällt, fie es glauben, mit Luft es aussprechen, und behaupten: es feien Alle fo, aber es könnten nur nicht Alle überführt werden? Und doch wenn eine Verheiratete als Chebrecherin erfunden wird, verstoßen dieselben Leute doch ihre Weiber nicht, noch flagen sie ihre Mütter an. Wenn aber von Einigen, die einen geistlichen Namen führen, etwas Boses entweder fälschlich verlautet, oder sich als mahr erweist, dann bestehen sie darauf und haben vollauf zu thun und geben sich Mühe, daß das von Allen geglaubt werde . . . Chriftus hat doch seine Gläubigen über die bosen Verwalter, die ihr Boses thun und sein Gutes reden, beruhigt, da er fagt: Bas fie euch fagen, das thuet; mas fie aber thun, das thut nicht. Betet für mich. daß ich nicht, indem ich Andern predige, als ein Berworfener erfunden werde; wenn ihr euch aber rühmt, so rühmt euch nicht in mir, sondern im Berrn. Denn wie wachsam auch die Zucht meines Hauses sei, ich bin Mensch und lebe unter Menschen und wage mir nicht anzumaßen, mein Haus fei beffer als die Arche Noe's u. f. w. 3ch muß aber eurer Liebe aufrichtig vor dem Herrn gestehen: wie ich von der Zeit an, da ich dem Berrn zu dienen aufing, schwerlich Beffere getroffen habe, als die in Rlöftern gediehen find, fo habe ich auch feine Schlim= meren kennen gelernt, als die in Alostern zu Falle gekommen find. Wenn wir uns also über einigen Auswurf betrüben, so troften wir uns doch über noch mehrere Zierden." (Ep. 78. p. 185 s.)

Dieß Urtheil A.'s über Alöster und ihre Bewohner war saut seiner heitigen Bersicherung aus Ersahrung geflossen. Und fürwahr, es mußte dem Manne, der seit seiner Bekehrung immersort klösterlich gelebt, der gleich nach Uebernahme des Priesteramtes zu Hippo ein Mönchskloster gegründet hatte, dessen unmittelbare Leitung er selbst führte, und der dort später auch ein Nonnenkloster errichtet hatte, auf das sein bischösliches Auge stets gerichtet war, — diesem mußte eine reiche Ersahrung zur Seite stehen. Die überwiegend tröstlichen Ersahrungen machten A. zum entschiedenen Freunde und Beförderer des Klosterlebens, seine schmerzlichen Ersebnisse aber erhöheten nur seine Sorgsalt, eingerissenen Uebelständen zu begegnen und die klösterliche Zucht zu schärfen. Dieß sehren besonders der 210. und 211. der augustinischen Briese. — Dem Nonnenkloster hatte A. nach dem Tode seiner Schwester die bewährte Felicitas zur Vorsteherin gegeben. Nachdem biese durch lange Jahre ihr Amt mit Würde und Segen gesührt, ergriss

die Nonnen bei dem Wechsel eines Probstes die Sucht auch nach dem Wechsel der Oberin, und sie hatte sie in dem Grade befallen, daß sie gegen dieselbe lärmten und tobten, und in völligem Aufstande nach dem Erscheinen des Bischofs verlangten, der ihrem ungestümen Benehmen Genüge leisten sollte. Um ihrer und seiner zu schonen, entzog ihnen A. seine Gegenwart und schrieb ihnen, nachdem ihre krankhafte Aufregung sich einigermaßen gelegt, also:

"Wie die Strenge bereit ift, Sünden, denen fie begegnet, zu ftrafen, so mag die Liebe nicht antreffen, was sie strafen mußte. Das ist die Ursache, weghalb ich zu euch nicht fam. Denn wie hätte ich euern Tumult übersehen und ungestraft lassen können? So haben wir nicht den Garten Gottes unter euch gepflanzt und begoffen, daß wir diese Dornen Diejenigen aber, die euch verwirren, werden — wenn sie von euch ernten. es ohne sich zu bessern noch thun, gezüchtigt werden, seien es welche immer. Bedenket doch, mas das für ein Uebel sei, wenn wir innere Zerwürfnisse im Kloster zu beklagen haben. Beharret doch in eurem guten Vorsate und ihr werdet nicht verlangen, die Borfteberin zu wechseln, unter beren langjähriger Leitung ihr im Kloster an Zahl und Alter zugenommen habt, die euch zwar nicht als leibliche, aber als geiftliche Mutter aufgenommen hat. Denn Alle, die ihr hergekommen, habt sie entweder als den beliebten Beiftand der feligen Oberin meiner Schwester, oder als Oberin felbft, die euch aufgenommen, getroffen; unter ihr seid ihr herangebildet, unter ihr verschleiert, unter ihr zahlreich geworden und ihr verlangt fo ungestüm ihren Bechsel, da ihr trauern solltet, wenn wir sie euch verwechseln wollten. Sie tennt ihr, zu ihr seid ihr gekommen, sie habt ihr so lange Jahre gehabt und zum Wachsthume gehabt. Ihr habt bloß einen neuen Vorsteher erhalten wenn ihr aber um seinetwillen Neuerung sucht, und aus Miggunft gegen ihn wider eure Mutter euch so aufgelehnt habt, warum habt ihr nicht vielmehr begehrt, daß er euch gewechselt werde? Wenn ihr das aber nicht wollt, weil ich weiß, wie ihr ihn mit Berehrung in Chriftus liebt, warum liebt ihr nicht vielmehr sie? Die ersten Mühen des Probstes, euch zu leiten, werden fo geftort, daß er lieber felbst euch verlaffen will, als den bofen Ruf auf sich laden, daß man fage: ihr würdet eine andere Oberin nicht begehrt haben, wenn ihr ihn nicht zum Vorsteher erhalten hattet. Möge also Gott eure Gemüther beruhigen und befänftigen; möge nicht in euch das Wert bes Teufels obsiegen, fondern es siege der Friede Christi in euern Bergen ; durch Rene gewinnet wieder die Tugend; habet aber nicht die Rene des Berräthers Judas, sondern die Thränen des Hirten Betrus. (Ep. 211. p. 782 s.)

Zur Berhütung ähnlicher Vorfälle schrieb ihnen der Bischof vortreffliche Verhaltungsregeln vor, welche ob ihrer Weisheit und Zweckmäßigkeit von der Kirche, als die wesentlichen Grundzüge alles gemeinschaftlichen Lebens, in Frauenklöstern festgehalten wurden. Sie sind ein sprechendes Document der Augustinischen Geistesgröße, welche in den eugen Räumen eines Klosters ebenso Zucht und Ordnung zu verschaffen verstand, wie er dieselben auf dem weiten Gebiete des öffentlichen sirchlichen Lebens zu handhaben wußte.



# IV.

Beiträge zur Dogmengeschichte.

Die "Beiträge zur Dogmengeschichte I. und II." veröffentlichte ich in der "Zeitschrift für kath. Theologie" von Dr. Scheiner und Dr. Häusle. III. und IV. Bd. Wien 1852, und sie erscheinen hier mit ergänzenden und berichtigenden Zusätzen. Die Artikel über Priscillianismus, Origenismus und Adoptianismus waren bisher ungedruckt.

I.

# Einseitende Grundfage.

§. 1.

Begriff der Dogmengeschichte.

Nur das Leben hat eine Geschichte, denn Geschichte ist nichts als Perslauf eines Lebens. Leben aber gibt es bloß im Reiche der organischen Wessen. Alles, was demnach organische Natur an sich trägt, ist Subject der Historie. Ein solches ist vorzugsweise die Kirche. Kraft ihres durch und durch organischen Wesens an die Gesetz des Wachsthums, der Entwickelung und Stätigkeit gebunden i), nehmen alle Momente ihres innern Lebens ihren nothwendigen geschichtlichen Verlauf. Ein Hauptmoment im Leben der Kirche ist ihre Glaubenslehre. Wie jedes besondere Lebensmoment, so hat auch die Glaubenslehre der Kirche ihre Geschichte. Und die treue und leben dige Darstellung der Entwickelung, welche die Glaubenslehre der Kirche im Laufe der Zeit erfahren hat, nennt man Dogmenzgeschichte, welche, je nachdem sie sich die klaubenslehre in ihrer Totalität oder nur einzelne Sätze derselben zum Vorwurfe nimmt, allges meine oder specielle Dogmenhistorie ist 2).

<sup>1)</sup> Siehe meine "Geschichte der Kirche." I. Bd. Wien 1846. §. 2. S. 5 ff.

<sup>2)</sup> Diese Eintheilung der Dogmengeschichte ist und kann allein im Umfange des Gegenstandes begründet sein. Wenn daher z. B. Dr. Baumgarten Erusius in seinem "Lehrbuche der christlichen Dogmengeschichte." (Jena 1831.) S. 49 schreibt: "Die allgemeine Dogmengeschichte stellt zuerst das Innere der Entstehung, Verschiedenheit und Veränderung der Dogmen in der christlichen Kirche dar, d. i. die Ursachen und Gründe, die Principien, welche bei jener, und in Hinsicht auf Geist, Stoff und Korm des Denkens gewirkt haben;" so ist,

Diesem Zweige der historisch-kirchlichen Disciplinen vindiciren wir aber das Prädicat einer ausschließlich fatholischen Wissenschaft in dem Sinne, daß von einer wahren Dogmengeschichte nur in der katholischen Kirche die Rede sein könne, weil eben nur in dieser organisches Leben waltet und nur in ihr Glaube und Lehre ihre organische Entwickelung sinden. Wie wir deßhalb auf außerkirchlich-religiösem Boden das Vorhandensein eines wahrshaft organischen Lebens anzuerkennen nicht vermögen, so gibt es auch auf diesem Boden seine organische Glaubens- und Lehrentwickelung, welche Gesgenstand einer Dogmengeschichte sein könnte.

#### §. 2.

## Der Episcopat, Träger der firchlichen Lehrentwickelung.

Das innere Leben der Kirche fand sich als organisches Leben vom Anfange an die Thätigkeit der Hauptorgane des Leibes Christi gebunden. Als solche waren vom Herrn die Apostel gesetzt worden, welche in den Bischösen der Kirche fortleben. Dem im Spiscopate sich fortsetzenden Apostolate war dennach auch die Aufgabe geworden, unter dem Beistande des heiligen Geistes den göttlichen Charafter und ursprünglichen Bestand der firchlichen Glaubenslehre eben so sehr in ihrer Integrität zu bewahren, als die naturgemäße Entwickelung derselben zu fördern und zu leiten.

In Schrift und Tradition floß der Kirche vom Anfange der Quell der geoffenbarten Wahrheit. Dieser Quell der Offenbarungslehre wuchs im Laufe der Zeit zu einem Flusse an, und der apostolisch-bischöfliche Lehrförper verhütete unter dem Beistande des heiligen Geistes, daß die wilden Gewässer der Menschenmeinung sich nicht in den Fluß ergossen. Bei der immer höher steigenden Entwickelung des Glaubens und der Lehre hatte der jeweilige Episcopat bloß seine Sorgsalt auf das in der nächsten Vergangenheit einsgetretene Entsaltungsmoment zu richten und seinen dogmatischen Einflang mit demselben zu bewahren. Stimmte darum die Häresie einen mehr oder weniger grellen Mißton an, so brachte der bischöfliche Lehrsorper dieselbe dadurch zum Schweigen, daß er den Mißtlang derselben mit der firchlichen Vergangenheit nachwies, indem er die Stimmen und Aussprüche der orthos

abgesehen von dem ganz falschen und verwerslichen Begriffe, der hier von der Dogmengeschichte aufgestellt wird, dagegen zu erinnern, daß die Principien, welche hier in den Kreis der Dogmengeschichte gezogen werden, nicht in dieselbe, sondern in die Einleitung zu ihr gebören; denn nothwendig muß sich jede gute Eintheilung einer Wissenschaft aus ihrem Begriffe selbst ergeben.

bogen Bäter und Lehrer vorbrachte und dieselben den Meinungen der Häretifer entgegenhielt.

Indem man auf die Väter und Lehrer der Kirche, diese unverwerflichen Zeugen für die dis zu ihrer Zeit eingetretene Lehrentwickelung, zunächst zurückging, unterließ man nicht, diesen in Glauben und Lehre stattgesundenen Fortschritt als einen stätigen dadurch aufzuzeigen, daß man seine Ueberzeinstimmung mit den Grundzügen der Lehre auswieß, wie selbe in dem Buchstaben der heiligen Schrift verzeichnet waren. Wollte Jemand das Wachsthum und die Entwickelung der geoffenbarten Wahrheit verkennen, die Lehrautorität der Väter hintansetzen und seinen Glauben allein auf das einfache noch unentwickelte Schriftwort sixiren, so ward das Beginnen desselben als heterodox und untirchlich zurückgewiesen, und Falls er mit Verachtung des bischöslichen Lehrkörpers seiner Zeit an seinem Irrthume festhielt, traf ihn als Häreitser das Anathem des Episcopates.

Diese dogmatischen Fundamentalgrundsätze waren durch die ganze alte Kirche hin so allgemein anerkannt, daß auch alle Häretiker sie für ihre Irrsthümer geltend zu machen suchten, indem sie sich auf heilige Bäter als Geswährsmänner ihrer Meinungen beriefen.

"Auf daß es nicht scheine, wir brächten dieß mehr aus eigener Ausicht, denn aus firchlicher Autorität vor," so schrieb um das Jahr 434 der gelehrte Presbyter und Mönch von Lerins, Bincentins († 450), in seinem gewaltigen Büchlein wider die Retereien 3), "so haben wir als Beleg das h. Concil angeführt, das vor nahe drei Jahren zu Ephefus in Asien gefeiert wurde. Als es sich dort um Feststellung der Glaubensbestimmungen handelte, erschien allen Bischöfen, die dort bei 200 an der Bahl zusammengefommen waren, das als am meisten katholisch (catholicissimum), als das Verlässigste und Beste, daß die Aussprüche der heiligen Bäter vorgelegt werden, von benen es feststand, daß sie Alle katholische Bischöfe gewesen und verblieben feien, damit aus ihrer übereinstimmenden Erflärung ordentlich und feierlich das heilige Ansehen (religio) des alten Glaubensfates befräftigt und die Blasphemie der profanen Neuerung verdammt würde. Und nachdem dieses geschehen, ward gerechter und verdienter Beise der unfromme Restorius als im Widerspruche mit der Bergangenheit befangen erflärt, der gottselige Cyrillus aber als im Ginflange mit derfelben ftehend. Und damit gur Be-

<sup>3)</sup> Commonitorium adversus haereses. Bincentius sethst batte sein Bichlein überschrieben: Tractatus Peregrini pro catholicae sidei antiquitate et
universitate adversus profanas omnium haeretieorum novitates. Das Commonitorium gab Steph. Baluze mit Noten zuerst beraus Cantabrigii 1687. S. Ich
citire nach der Ausgabe Augustae Vindelicorum 1843. 12.

glaubigung der Sache Nichts fehle, haben wir Namen und Zahl jener Bäter angegeben, nach beren übereinstimmendem und einmühigem Ausspruche dort die Stellen der heiligen Schrift (legis sacrae proloquia) ausgelegt und dem göttlichen Dogma die bestimmte Fassung gegeben murde (divini dogmatis regula constabilita est). Es maren aber die Männer, beren Schriften in jenem Concil entweder als Richter oder als Zeugen vorgelesen wurden: der heilige Petrus, Athanasius und Theophilus von Alexandrien; die Heiligen: Gregor von Nazianz, Basilius von Cafarea und Gregor von Ryssa; die heiligen Bapfte: Felix und Julius, sowie die Beiligen: Cyprian von Carthago und Ambrosius von Mailand. Diese Alle wurden zu Ephesus als Lehrer, Rathe, Zeugen und Richter vorgeführt und die heilige Synode, die Lehre derselben bekennend, ihrem Rathe folgend, ihrem Zeugnisse glaubend und ihrem Urtheile sich unterwerfend, that ihren Ausspruch über die Bestimmungen des Glaubens . . . Dagegen haben wir die läfterliche Anmaßung des Reftorius getadelt, weil er fich bruftete, er verftehe zuerft und allein die heilige Schrift, und alle Die seien Ignoranten, welche vor ihm das Lehramt verwaltet und das Wort Gottes ausgelegt haben, und weil er endlich gar behauptete, auch jett irre die ganze Kirche und habe immer geirrt, weil sie nach feiner Meinung unwissenden und im Irrthume befangenen Lehrern gefolgt sei und folge" 4).

#### §. 3.

### Die Symbola der Kirche als Ausdruck der stätigen Lehrentwickelung.

Gegenüber dem unfirchlichen Gebaren mit Schrift und Tradition, dessen die Häresie sich unterfing, war der bischösliche Lehrkörper stets durchs drungen von dem Bewußtsein des lebendigen Zusammenhanges Beider, so wie der lebensfräftigen, durch stätigen Fortschritt sich sundgebenden Natur der Kirchenlehre. Während die Häresie die naturgemäße Entwickelung des kirchlichen Togmas aufhalten und unterbrechen, oder fremde Elemente der in Fluß gesetzten Glaubens- und Lehrsubstanz beimischen wollte, wahrte der vom heiligen Geiste geseitete Episcopat ebenso sehr die in der Darlegung ihres inneren Gehaltes begriffene Kirchenlehre, als er sie schützte vor jeder Trübung der göttlichen Wahrheit durch irdischen Beischlag. Die deutlich zu Tage getretenen Entwickelungsmomente des kirchlichen Dogmas faßte der jeweilige bischösliche Lehrkörper in Wort und Schrift, und das ursprüngliche

<sup>4)</sup> Commonitor cap. penultim. ed. cit. pag. 100 ss.

firchliche Symbolum 5) als göttlich gegebene Grundlage der Lehrentwickelung heilig haltend, fügte er demfelben, wie dort zu Nicäa und Constantinopel 6), die gegebenen Glaubens- und Lehrbestimmungen als natürliche Entwickelungs- momente ein, also daß die späteren kirchlichen Symbola sich nur als das ursprüngliche apostolische erwiesen, aus dessen Stamme im Laufe der Zeit einzelne Aeste und Zweige hervorgebrochen waren, als die zur Entfaltung gekommenen Momente dieses und jenes Glaubensartisels.

Ueber diese unter der Hut der lehrenden Kirche vor sich gegangene Glaubensentwickelung fprach Bincentius in seiner gründlichen und treffenden Beise also: "D Timotheus," fagt der Apostel, "bewahre die Hinterlage des Glaubens! Wer ist heutzutage Timotheus wenn nicht die gange Rirche oder insonderheit der gesammte Körper der Bischöfe? Hüte die Hinterlage," fagte er, "das ift, den Schatz des fatholischen Glaubens erhalte unverletzt und unversehrt. Gold haft du erhalten, Gold gib wieder. Sat dich das göttliche Amt an Geist, Gewandtheit und Lehrgabe tüchtig gemacht. dann schleife die kostbaren Ebelsteine des göttlichen Dogmas, füge sie forgfältig aneinander und verziere sie kunftfertig und gieße über dieselben Glanz. Geschmack und Schönheit. Durch deine Darstellung komme man zum flaren Berftändniffe deffen, was man früher als minder flar glaubte. Die Nachwelt wünsche sich Blück, daß sie mit Deiner Hilfe begreift, was die Vorzeit unbegriffen ehrte. Dasselbe jedoch, was du gelernt haft, lehre; so daß du. ob du auch auf neue Weise sprichst, nicht Neues vorträgst 7)." - "Da spricht vielleicht Remand: soll denn also in der Kirche kein Fortschritt des Glaubens Statt haben? Wohl greife ein folder Platz und zwar ein gewaltiger; so jedoch aber, daß es in Wahrheit ein Fortschritt des Glaubens fei, nicht Beränderung. Mit der Stufenfolge der Zeitalter machse also

<sup>5)</sup> Ueber das apostolische Symbolum s. meine "Geschichte der Kirche." I. §. 50. S. 123 f.

<sup>6)</sup> Cbendafelbst II. S. 223 S. 199. S. 296 S. 384 f.

<sup>7)</sup> Sed operae pretium est, totum ipsum Apostoli capitulum diligentius pertractare. O Timothee, inquit. depositum custodi. Quis est hodie Timotheus, nisi vel generaliter universa Ecclesia, vel specialiter totum corpus praepositorum? . . . Depositum, inquit, custodi; catholicae fidei talentum inviolatum illibatumque conserva . . Aurum accepisti, aurum redde . . . . Si te divinum munus idoneum fecerit ingenio, exercitatione, doctrina pretiosas divini dogmatis gemmas exsculpe, fideliter coapta, adorna sapienter; adjice splendorem, gratiam, venustatem. Intelligatur te exponente illustrius, quod ante obscurius credebatur. Per te posteritas intellectum gratuletur, quod ante vetustas non intellectum venerabatur. Eadem tamen, quae didicisti, doce, ut, cum dicas nove, non dicas nova. Commonit. c. 27. ed. cit. pag. 68 s.

und schreite viel und start vorwärts die Einsicht, das Wissen und die Weis. beit der Einzelnen sowohl als der Gesammtheit, des Einen wie der ganzen Rirche; aber bloß in demfelben Wegenstande, nämlich in demfelben Dogma, in demfelben Sinne, in demfelben Blaubensfate 8)" . . . "Denn es ist billig und recht, daß die alten Lehrsätze der himmlischen Philosophie im Laufe der Zeit forgfältig behandelt, gefeilt, ge= glättet werden; aber es ist nicht erlaubt, sie zu verfehren, es ist unrecht, sie zu beschneiden und zu verstümmeln. Wohl sollen sie Deutlichkeit, Licht, Bestimmtheit gewinnen, aber nothwendig muffen sie ihre volle ungeschmälerte Gigenthümlichkeit behalten 9) . . . Die Rirche, die treue und vorsichtige Suterin der bei ihr hinterlegten Glaubenswahrheiten, andert darum an denselben niemals Etwas, mindert und mehrt an ihnen Nichts, sondern ift mit allem Fleiße auf das Eine bedacht, daß sie durch forgfältige und weise Behandlung der alten Lehrsätze jene, welche von Alters her Form und Gestalt gewonnen, glänzend ausstatte, die schon entwickelten feststelle, die schon bestimmten bewache. Was hat sie endlich je Anderes durch die Beschlüsse der Concilien angestrebt, als daß Dasselbe, mas man früher einfältig glaubte. später besonnener geglaubt murde, mas man vorher läffiger predigte, später nachdrücklicher gepredigt wurde? Dieses und nichts Anderes hat allezeit die fatholische Kirche, veranlagt durch die Neuerungen der Häretiker, durch ihre Concilienschlüsse vollbracht: daß sie nämlich Das, was sie früher von den Bätern in bloß mündlicher Ueberlieferung empfangen, für die Nachkommen in schriftlicher Urfunde verzeichnete, indem fie eine große Summe von Wahrheiten in wenige Worte zusammenfaßte, und meistens um des deutlichen Berständnisses willen den feineswege neuen dogmatischen Begriff mit einem treffenden neuen. Worte bezeichnete 10)."

<sup>8)</sup> Sed forsitan dicit aliquis: nullusne ergo in Ecclesia Christi profectus habebitur religionis? Habeatur plane, et maximus . . . Sed ita tamen, ut vere profectus sit ille fidei, non permutatio . . . Crescat igitur oportet, et multum vehementerque proficiat tam singulorum, quam omnium, tam unius hominis, quam totius Ecclesiae actatum ac saeculorum gradibus, intelligentia, scientia, sapientia; sed in suo duntaxat genere, in eodem scilicet dogmate, eodem sensu, eademque sententia. Ibidem c. 28. p. 70 s.

<sup>9)</sup> Fas est etenim, ut prisca illa coelestis philosophiae dogmata processu temporis excurentur, limentur, poliantur; sed nefas est, ut commutentur, nefas, ut detruncentur, ut mutilentur. Accipiant licet evidentiam, lucem, distinctionem; sed retineant, necesse est, plenitudinem, integritatem, proprietatem. I bid. c. 30. p. 74.

<sup>10)</sup> Christi vero Ecclesia, sedula et cauta depositorum apud se dogmatum custos, nihil in his unquam permutat, nihil minuit, nihil addit . . .; sed omni industria hoc unum studet, ut vetera fideliter sapienterque tractando, si quae sunt

#### §. 4.

Das Wirken des heiligen Geistes für die Hut der Glaubenshinterlage.

Es war lebendiger Glaube der Lirche vom Unbeginn, daß die gottliche, zur Beseligung der Menschheit in ihrem Schoofe niedergelegte Bahrheit unversehrt in ihr bis ans Ende der Zeiten durch das Wirken des h. Beistes werde erhalten werden. Dieser ihr Glaube gründete sich auf das untrügliche Wort des herrn von dem "Tröfter (Paraclet), den Er nach Seinem Bingange an Seiner Statt Seinen Schülern als Lehrer fenden werde, den Geift der Wahrheit, der von 3hm Zengniß geben werde (3oh. 15, 26. 27), den Geift der Wahrheit, der sie alle Wahrheit lehren werde" (30h. 16, 13), von dem Er auch gefagt hatte: "Ich werde den Bater bitten und Er wird euch einen andern Tröfter geben, damit Er ewig bei euch bleibe, den Geift der Wahrheit . . . Diesen werdet ihr erkennen, denn Er wird bei euch bleiben und in euch sein" (3oh. 14, 16. 17). Dieser Glaube an den h. Beift, durch deffen Rraft die als Lehrer aller Bölter vom Herrn gesendeten Apostel als Zeugen Seiner Lehre sollten gestärft und befestigt werden (Apostelg. 1, 4—8), gründete sich auf die Thatsache der am Pfingstfeste sich erfüllenden Sendung dieses h. Geistes (ebend. 2, 1-4), mit welchem nach der Verheißung des Vaters die Zwölfzahl der Apostel getauft wurde (ebend. 1, 4. 5). — Die Kirche erfannte daher vom Anbeginn den h. Beist als Grund und Quelle wie ihres gefammten Bebens 11), so ins= besondere als Princip ihrer Lehre, aus dem wie das lebendige von den Aposteln und ihren Rachfolgern gepredigte Wort Gottes, durch welches

Die Kirche gibt diesem Glauben Ausdruck in der Oratio feriae sextae in Parasceve: "Omnipotens sempiterne Deus, cujus Spiritu totum corpus Ecclesiae sanctificatur et regitur" etc.

die Kirchen gegründet wurden, floß, in gleicher Weise auch das schriftliche von den Aposteln und ihren Schülern der Kirche hinterlassene Lehrwort stammte.

Rraft dieses der Kirche für alle Zeit vom Herrn gesetzten Lehr= und Glaubensprincips im h. Geiste war "das Haus Gottes, welches ist die Kirche des sebendigen Gottes, die Säuse und Grundveste der Wahrheit (1 Tim. 3, 15), die Stadt Gottes, welche nicht der Sonne noch des Mons des bedarf, daß sie in ihr leuchten, denn die Klarheit Gottes hat sie ersleuchtet, und ihre Leuchte ist das Lamm" (Offenb. 21, 23); und es erging daher, wie an den Bischof Timotheus, so an alle Glieder des von dem Herrn und vom h. Geiste gesetzten apostolischen Lehrkörpers die Mahnung des Apostels: "Bonum depositum custodi per Spiritum sanctum, qui habitat in nobis" (2 Tim. 1, 14).

Wie die Apostel als die ursprünglichen Träger des firchlichen Lehramtes nur dazu vom Herrn gesetzt waren, daß sie nach empfangener Kraft bes h. Geistes 3hm Zeugen seien in Jerusalem, im ganzen Judenlande, in Samaria und bis an die Grenze der Erde (Apostelg. 1, 8), so gab der Apostel seinem Schüler, dem Bischofe Timotheus, feine andere Weifung, als: "Was du von mir durch viele Zeugen gehört haft, das überantworte gläubigen Männern, welche tauglich sein werden, auch Andere zu lehren" (2. Tim. 2, 2). Die Mahnung des Apostels, die Hinterlage des Glaubens zu hüten, besagte daher nichts Anderes, als über den ursprünglich in der Kirche niedergelegten Lehr= und Glaubensgehalt forgfältig zu wachen, und bei Ber= waltung des firchlichen Lehramtes immer auf die in den h. Schriften im Buchstaben gefaßte und bei den Kirchen in lebendigem Worte niedergelegte apostolische Lehre zurückzugehen und sich auf dieselbe unverrückt zu stüten. Wenn daher der Apostel den Timotheus anweiset, an dem der Kirche lebendia überlieferten Lehr- und Glaubensworte festzuhalten (1 Tim. 6, 20), unterläßt er nicht, demfelben auch anzudeuten: er werde dieser seiner Bflicht nur dann entsprechen, wenn er profane Wortneuerungen und die Erfindungen einer falschen Wissenschaft meide (devitans profanas vocum novitates et oppositiones falsi nominis scientiae). Nicht um Schulmeinungen hanbelt und frägt es sich in der Kirche, sondern um die Weisheit aus Gott; und weil diese allein in dem mündlichen und schriftlichen Lehrworte der Apostel enthalten ift, ergeht an alle in Lehramte der Kirche Stehenden die apostolische Weisung: "Du aber bleibe fest bei Dem, mas du gelernt haft, und was dir anvertraut wurde, denn du weißt, von Wem du es gelernt haft, und weil du von Kindheit an die h. Schriften kennst, welche dich zum Beile durch den Glauben an Jesus Christus unterrichten können" (2. Tim. 3, 14-16).

In dem apostolischen Worte: "Depositum custodi per Spiritum sanctum, qui habitat in nobis," erfannte daher die alte Kirche die Weisung, das in ihr, dem Hause Gottes und der Säule und Grundveste der Wahrheit, niedergelegte mündliche und schriftliche Wort Gottes, welches — das Sine wie das Andere — aus dem h. Geiste gestossen war, rein und unverssehrt zu hüten und zu wahren, und sie ward dessen in unerschütterlicher Ueberzeugung gewiß, daß in ihr durch den sie belebenden und leitenden h. Geist diese Wahrheit aus Gott zum Heile der Menschheit niemals erlöschen und versiegen werde.

Der Verlauf ihres Lebens, insbesondere auf dem Gebiete der Jehre und des Glaubens, legte ihr diese unerschütterliche Ueberzeugung nahe. Denn wenn die Meinungen einer Schule und die Ersindungen falscher Wissenschaft der angestammten Lehre und dem überlieserten Glauben der Kirche, wie es nicht anders kommen konnte, entgegen traten und das lautere Wort Gottes zu trüben, zu verunstalten und zu entstellen drohten, da erweckte der h. Geist zum Schutz seiner bedrohten Bahrheit Männer des von Ihm gesetzten sirchlichen Lehramtes, welche in natürlicher Kraft und Helle des Geistes und mit gründlicher Wissenschaft des Heiles ausgerüstet waren, auf daß sie den Meinungen der Welt und Schule gegenüber die firchliche Wahrheit in helles, überzeugendes Licht stellten, und auf daß sie, so der untirchliche Irrthum von der Macht der Welt gestützt, den Glauben und die Lehre der Kirche mit äußerer Gewalt bedrängte, und zu unterdrücken und zu stürzen suchte, als seine mit Kraft von Oben gestählten Känupfer mannhaft und unüberwindlich für die verfolgte Wahrheit vis zum Siege derselben stritten.

Weil es aber die Art des Geistes ist, daß "Er wehet, wo Er will" (Joh. 3, 8), so war dieses Sein Erwecken und Wirken für die Hut des firchlichen Depositum nicht an den Träger eines bestimmten Amtes in der Kirche gebunden; sondern der h. Geist erwählte Sich Seine Organe und Wertzeuge zur Vertretung der Kirchenlehre nach Seiner freien Gnadenwahl, und je nachdem Er, der da weiß, was im Menschen ist, erfannte, welche Männer durch die in ihnen waltenden natürlichen Kräfte des Geistes und die erwordene erleuchtete Wissenschaft des Kirchenglaubens vorzüglich befähigt seien, siegreiche und unüberwindliche Zeugen für die angesochtene firchliche Wahrheit in schlimmer Zeit zu sein.

Es waltete aber der h. Geist so frei in der Wahl Seiner Organe und Werfzeuge zur Vertretung der Kirchenlehre, weil es, wenn dem Träger eines bestimmten firchlichen Amtes diese Vertretung hätte übertragen werden sollen, einer ununterbrochenen außerordentlichen Wirksamkeit und Erleuchtung des h. Geistes bedurft hätte; denn dann hätte durch wunderbares Eingreisen des h. Geistes allezeit nur ein natürlich begabter und mit firchlicher Wissen-

schaft ausgerüsteter Mann zu diesem Amte gelangen, oder bei Ermanglung dieser natürlichen und wissenschaftlichen Befähigung dennoch zur Erfüllung seines Amtes tüchtig gemacht werden müssen. Solch' wunderbares Eingreisen streitet aber gegen die göttliche Deconomie, welche der Kirche allezeit durch den ordentlichen Beistand des h. Geistes zur Genüge zu helsen weiß, indem die in der Kirche vorhandenen natürlichen Kräfte und Geistesgaben, die eben nicht umsonst gegeben sind, für den Dienst der Kirche in Unspruch geznommen und benützt werden.

Für die Wahrheit dieser Sätze spricht das unverfälschte Zeugniß der Geschichte eben so laut als unzweidentig.

So war es Athanasius, der Diacon und spätere Bischof von Alexandrien (326 — 2. Mai 373), den der h. Geist zu Seinem Organe gemählt und zu Seinem Streiter gefalbt hatte, auf daß er den Blauben und das Recht und die Freiheit der Kirche heldenmüthig vertheidige gegen die Irrlehre des Arianismus und seine tyrannische Gewaltherrschaft. Der Mann, hellen und scharffinnigen Geistes, durch das Licht der Offenbarung erleuchtet und auf der Bobe der Wiffenschaft des Glaubens stehend, deckte schon zu Nicaa die Irrthumer des Arius mit der Leuchte des Wortes Gottes so überzeugend auf, daß er von da an bis an sein Ende in der gangen Kirche als der hervorragendste Repräsentant und Vertheidiger der Orthodoxie gefeiert wurde. (S. meine Gefch. der Kirche, II. Bd., Wien 1847. S. 205 ff.) Rebst ihm waren insbesondere im Drient geistreiche Bestreiter bes Arianismus und Säulen der Orthodoxie die Bifchofe Bafilius von Cafarea, sein Freund Gregor von Razianz und fein Bruder Gregor von Myssa. — So erweckte später der h. Geist zum erleuchteten Vertreter der firchlichen Wahrheit gegen den Irrthum des Restorius den Bischof Chrillus von Alexandrien (f. die Geschichte des Restorianism in meiner Gefch. d. Kirche a. a. D. S. 248-299); und ebenso hatte, wie Cprillus in dem morgenländischen, jo der göttlich erleuchtete Beist des Bischofs Augustinus von Sipporegius im Abendland den Lehrsatz von der Menschwerdung des Sohnes Gottes auf's Deutlichste, Schärfste und Tieffte erfaßt (ebend. S. 301 ff.). - Diefer große Beift, der Fürst und König der Theologen, war es auch, den der h. Geist Sich zum siegreichen Anwalt Seiner Wahrheit gegen die Irrthumer und den Fanatismus der Donatisten, wie gegen die falschen Lehrmeinungen des Belagius erforen hatte. (S. oben "der Beist des h. Augustinus," S. 154-170, und die Artifel über "Belagianismus, Pradeftianismus und Semipelagianismus," S. 263 ff.). - 218 im Gegensate zur nestorianischen Saresie alte irrthumliche Unsichten über den Erlöser den Eutychianismus oder Monophysitismus gebaren, mar es vorzüglich der auf dem Stuhle von Rom sitzende große Rirchenfürst

Leo I. (440-461), welcher im h. Geifte den Glauben der Kirche an die boppelte Natur des Erlösers eben so geistreich und überzeugend zu vertreten, als das Recht der Kirche gegen die von den Gewalthabern freventlich niedergetretene gute Sache der firchlichen Wahrheit zu schirmen berufen mar. (S. die Gesch. des Monophysitismus in m. Gesch. d. Kirche a. a. D., S. 303 bis 329.) — Als darauf der Monotheletismus, eine Ausgeburt des Monophysitismus, die Kirche nicht minder als die früheren Baresten bebrohte, das dogmatische Bewußtsein der sich orthodox nennenden orientalischen Beiftlichkeit in tiefem Schlummer lag und andererseits ihr fnechtischer Sinn gegen die Patriarchen von Constantinopel und Alexandrien so allgemein herrschend unter denfelben war, daß Niemand gegen den offen auftretenden 3rrthum von der Ginen Willensthätigfeit des Erlösers feine Stimme erhob, ba erweckte der Herr Sich einen Bertheidiger Seiner Wahrheit in der Perfon eines einfachen palästinenfischen Mönches, Namens Sophronius, und erhob den unerschrockenen Bestreiter des monotheletischen Irrthums auf den Patriarchenstuhl von Jerusalem (634), auf daß er um so nachdrücklicher der firchlichen Glaubenswahrheit Zeugniß geben könne. (S. meine Gesch. der Rirche a. a. D., S. 346 ff.) Weil aber das Rundschreiben, das er, dem firchlichen Gebrauche gemäß, bei feiner Stuhlbesteigung an die Hauptfirchen ber Welt erließ, und in welchem er aus der doppelten Natur Christi die zweifache Willensthätigkeit Desselben eben so gründlich als weitläufig erwies, alle Monophysiten und Monotheleten des Drients gegen Sophronius aufregte, und er sich zur Ueberwindung des Irrthums allein nicht gewachsen fühlte, wendete sich sein Blick voll Vertrauen nach Rom, deffen apostolischer Weisheit es gegeben sein würde, den Rampf wider die neue Lehrmeinung fiegreich bis zur Bernichtung berfelben zu führen.

Da machte aber Sophronius und mit ihm die ganze rechtgläubige Welt und Zeit die Erfahrung, daß Papst Honorius I. (626—38), wenn er auch den ersten Stuhl des Apostel Petrus inne hatte, weder vom h. Geiste so erleuchtet war, die Wahrheit des katholischen Glaubens gegenüber dem monotheletischen Irrthume klar und scharf zu erkennen, noch zu solcher Thatkraft getrieben, dem Umsichgreisen des Irrthums mit der Autorität seines Amtes Schranken zu setzen. Papst Honorius verkannte das dogmatische Gewicht der vor ihn, den ersten Stuhlhalter in der Kirche, gebrachten Streitfrage und daß es sich hier um ein neues Entwickelungsmoment der Kirchenlehre handle, und er ganz besonders kraft seiner Stellung als Nachsfolger Petri berufen sei, diese naturgemäße Entwickelung zu fördern und zu schützen. Im Sinne des Patriarchen Sergius von Constantinopel, der um den Papst für seinen monotheletischen Irrthum zu gewinnen, bei Ausbruch des Streites sich brieslich an ihn gewendet hatte, schrieb er an denselben zurück

und trat gang bessen Urtheile bei: "es solle Riemand sich unterfangen, Gine ober zwei Thätigfeiten Christi zu predigen, weil weder die evangelischen und apostolischen Schriften, noch ein Synodalbeschluß dieß bestimmt hat ... Ob wegen der Werke der Gottheit und Menschheit (in Christus) Eine oder zwei Wirkungsweisen (operationes) muffen gefolgert werden, darf uns nichts angehen und wir können das den Wortfrämern (grammaticis) überlaffen." Honorius, obwohl im Glauben der Kirche an die göttliche und menschliche Natur in der Person des Erlösers feststehend, war dennoch in solch' dogmatischer Unklarheit befangen, daß er trot der sich ihm nahe legenden Erfenntniß, die beiden Naturen in dem Einen Christus seien wirfend und thätig 12), dennoch die "zwei Thätigkeiten" eben so wie die "Eine" perhorrescirte, und sich an die monotheletische Ansicht und Ausdrucksweise des Theodor von Pharan, Chrus von Alexandrien und Sergius von Constantinopel, anschließend die dogmatische Entscheidung gab: "Fliehend also das neu eingeführte Wort Giner oder einer doppelten Thätigkeit, prediget mit uns, dem echten Glauben und der katholischen Einheit gemäß, Ginen Beren Jefus Chriftus, Welcher in zwei Naturen Göttliches und Menschliches wirket . . . Indem wir also die anstößige neue Erfindung beseitigen, dürfen wir weder Gine noch zwei Thätigkeiten predigen, sondern anstatt der Ginen Wirkungsweise muffen wir den Ginen Wirfer Christus in beiden Naturen (unum operatorem Christum in utrisque naturis) bekennen."

In dieser dogmatischen Unklarheit blieb Honorius bis an sein Ende befangen, auch nachdem er das Rundschreiben des Sophronius empfangen hatte, und er bestand darauf, Dieser solle sich in Lehrvorträgen künftig des Wortes "zwei Thätigkeiten" enthalten. Sophronius unterwarf sich diesem päpstlichen Spruche — nicht ohne großen Schmerz, durch denselben das klare Ergebniß des Kirchenglaubens an die doppelte Natur des Erlösers auf Sine Linie mit dem offenbaren Folgesatze des Monophysitismus gesetz zu sehen. Nicht so schwer siel es den Patriarchen Sergins und Chrus, sich, so lange Papst Honorius lebte, der Weisung desselben gemäß in ihren Lehrsvorträgen des Ausbruckes "Einer Willensthätigkeit" zu enthalten, da ja

<sup>12)</sup> Er hatte unter Anderen in Gemäßheit des Kirchenglaubens an Sergius gesichrieben: "Was das kirchliche Dogma betrifft, so müssen wir das sesthalten und predigen: daß man nicht Eine oder zwei Wirkungsweisen in dem Mittler Gottes und der Menschen sesstest: sondern wir müssen bekennen, daß beide Naturen, die durch natürliche Einheit in dem Einen Christus verbunden sind, in Gemeinschaft mit einander wirken und thätig seien, indem nämlich die göttliche das, was Gottes ist wirket, und die menschliche das vollbringt, was des Fleisches ist."

Honorius der Sache nach im Sinne und der Ausdrucksweise der Monothesleten alles Wollen und Wirken des Erlösers auf die Eine Person dessselben zurückgeführt und von derselben ausgehend angesehen wissen wollte.

War somit die Bertretung der reinen Kirchenlehre unter Papit Donorius verpont, so erhob die monotheletische Irrlehre nach dem Tode desfelben unter den Nachfolgern des Patriarchen Sergius von Constantinopel und dem Schutze des byzantinischen Hofes so offen und übermuthig bas Haupt, daß im Driente fast Niemand als der gelehrte und glaubenstreue Monch Maximus für die barnieder liegende firchliche Bahrheit zu fprechen wagte, die aber, wenn auch lange unterdrückt, endlich siegend allgemein von der ganzen Kirche des Morgen- und Abendlandes anerkannt wurde. Der Ausspruch des gesammten firchlichen Lehrförpers auf der sech ft en allgemeinen zu Constantinopel im Jahre 680 und 681 gehaltenen Kirchenversammlung bestätigte den von Sophronius erfannten und vertheidigten Sat von der zweifachen, der doppelten Natur Chrifti entsprechenden Willensthätigkeit des Erlösers als firchliche Wahrheit, und erklärte bagegen die in den Briefen des Papstes Honorius ausgesprochenen Lehrmeinungen als häretischen, seelenverderblichen Irrthum 13). Und weil Papft Honorius solch' seelenverderblichen Irrthum gelehrt hatte, wurde sein Name von derselben allgemeinen Rirchenversammlung nicht nur mit allen andern Häuptern des Monotheletismus mit dem Anathem belegt; fondern - weil Bapft Agatho auf dem zu Rom mit 125 Bischöfen im Jahre 680 gehaltenen Concil als Bertreter des Monotheletismus nur Theodor von Pharan, Chrus von Alexandrien und die Batriarchen von Constantinopel Sergius, Phrrhus, Paulus und Betrus verurtheilt hatte, ohne seinen Borganger Bapft Honorius nur zu nennen 14), - verhängte die Synode, diefe Unterlaffung des Bapstes und des römischen Concils corrigirend, über Honorius in absonder= lich ausdrücklicher Weise den Kirchenbann 15).

<sup>13)</sup> Actio XIII. (28. Mart. a. 681): "Retractantes dog maticas epistolas, quae tanquam a Sergio quondam patriarcha tam ad Cyrum quam ad Honorium quondam papam antiquae Romae, similiter autem et epistolam ab illo, id est, Honorio rescriptam ad eundem Sergium, has que invenientes omnino alienas existere ab apostolicis dog matibus et a definitionibus sanctorum conciliorum et eunctorum probabilium patrum, sequi vero falsas doctrinas haereticorum, eas omnimodo abjicimus et tanquam animae no xias execramur." Mansi, Concil. Collect. Tom. XI. Florentiae 1765. col. 554 s.

<sup>14)</sup> Man's i l. c. col. 185 ss. Das Schreiben Agatho's und des römischen Concils an den Raiser, welches in der Actio IV. des sechsten allgemeinen Concils ge-lesen wurde, s. daselbst bei Man's l. c. col. 289 ss.

<sup>15)</sup> Actio XIII.: "Quorum autom, id est, corundem impia execramur dogmata,

Wie weit entfernt diese sechste allgemeine Kirchenversammlung war von der Meinung, der h. Geist hat sich zum Organe seiner Wahrheit den Träger irgend eines bestimmten Kirchenamtes oder ein einzelnes bestimmtes Glied des kirchlichen Lehrsörpers ausersoren, beurkundete die Synode, indem sie den Papst Honorius, den Inhaber des ersten Stuhles in der Kirche, ob seines Abfalles vom Glauben durch die von ihm vertheidigte monothesetische Irrsehre ausdrücklich gleich den andern Härestiarchen als ein Organ des Teufels bezeichnete 16). — So ist es demnach eine durch die Geschichte der alten Kirche außer Streit gesetzte Wahrheit, daß der h. Geist seinen erleuchtenden Beistand zur Hut des in der Kirche niedergelegten Glaubensschaßes nicht an den Träger eines bestimmten Amtes in der Kirche gebunden hat, sondern sich seine Organe und Wertzeuge zur Vertretung der Kirchenlehre nach seiner freien Gnadenwahl erwecket, erleuchtet und mit Kraft von Oben ausrüstet.

II.

# Entwickelung der Sehre von der menschlichen Natur und von der Gnade in der alten Kirche.

#### llebersicht.

Wenn die Lehrpunkte von der Trinität, von der Menschwerdung des Sohnes Gottes und von der Person des Erlösers vorzugsweise in der orientalischen Kirche zu ihrer Entwickelung kamen, so fiel der abendlän-

horum et nomina a sancta Dei ecclesia projici judicavimus, id est, Sergii, Cyri, Pyrrhi, Petri et Pauli et Theodori..quarum omnium personarum mentionem fecit Agatho... Cum his vero simul projici a sancta Dei catholica ecclesia simulque anathematizari praevidimus et Honorium, qui fuerat papa antiquae Romae, eo quod invenimus per scripta, quae ab eo facta sunt ad Sergium, quia in omnibus ejus mentem secutus est et impia dogmata confirmavit." Mansi l. c. col. 555.

Actio XVIII.: "Quoniam non destitit ab exordio ad inventor malitiae cooperationem sibi serpentem inveniens, et per eum venenosam humanae naturae deferens mortem, et ita organa ad propriam suam voluntatem apta reperiens, Theodorum dicimus, Sergium, Pyrrhum, Paulum, Petrum, insuper et Honorium, qui fuit papa antiquae Romae, et Cyrum, Macarium et Stephanum, non vacavit per eos plenitudini ecclesiae erroris scandala suscitare, unius voluntatis et unius operationis in duabus naturis unius de sancta Trinitate, Christi veri Dei nostri, orthodoxae plebi novisone disseminando haeresim etc." Mansi l. c. col. 635.

bischen Kirche besonders die Aufgabe anheim, ihren Glauben an die durch den Sündensall verdorbene und dadurch zur Wirtung des ewigen Heiles untüchtig gewordene menschliche Natur, die darob des Beistandes der überenatürlichen göttlichen Gnade unumgänglich bedürstig geworden, wider die Irrthümer des Pelagianismus, Prädestinatianismus und Semipelagianismus zu vertheidigen, und demselben deutliche und bestimmte Fassung zu geben. — Unsere Darstellung dieser Lehrentwickelung verläuft demnach in drei Artiteln.

# Erster Artikel.

# Der Pelagianismus 17).

§. 1.

# Pelagius und feine Errthümer.

Zu Ende des vierten Sahrhunderts lebte in Rom ein Mönch und Laie aus dem Volke der Brittonen 18), Namens Pelagius, ausgezeichnet durch sittlichen Eifer sowohl, als durch Scharfsinn des Geistes.

Damals bewegte die christliche Welt die Frage über Origenes und seine Lehrmeinungen, welche insbesondere in Rom durch den Presbyter Russinus von Aquileja, der eine Hauptschrift des Origenes "von den Grundzund Wesenlehren"  $(\pi \varepsilon \varrho i \ \ \ \alpha \varrho \chi \widetilde{\omega} v)$  des Christenthums lateinisch bearbeitet hatte, in Umlauf gesetzt wurden. Es konnte nicht sehlen, daß die Frage der

<sup>17)</sup> Die reichhaltigste Quelle zur Geschichte des Pelagianismus ist der Tomus X. (in zwei Theilen mit fortlaufender Columnenzahl) der Werke des h. Augustinus nach der Ausgabe der Mauriner. Mir ist die Editio Veneta 1733 und 1734 zur Hand, nach welcher ich den Ort der angeführten Belege in Folgendem furz also bezeichne: X, und col.

Pelagius wird überall "Britto" genannt. Der Bolksstamm der Brittonen bewohnte aber sowohl Britannien als die Nordwestküste von Gallien, die Britannia minor oder Bretagne. Deßhalb schwankten die Historiker über das Baterland des P. zwischen Britannien und der Bretagne. So noch Dr. Carl Hase, Kirchengesch., 3. Aust., Leipz. 1837., S. 139. Ich selbst war lange geneigt, P. für einen Landsmann des h. Patricius zu halten, mußte mich aber endlich sir die Insel Britanniens entscheiden. Dazu bestimmte mich die Stelle Prosper's contra Collatorem c. 21 (Opp. ed. Venet. 1844. tom. I. pag. 209): "ab hoe codem morbo Coelestinus Britannias liberavit, quando quosdam inimicos gratiae solum suae originis occupantes etiam ab illo secreto exclusit Oceani" verglichen mit Beda's histor. eccl. I. c. 10. 17 (Opp. ed. Colon 1638 tom. III. p. 7 ss.)

Beit auch den Pelagius beschäftigte. Wie die Ansichten des Origenes übershaupt unter den Mönchen den meisten Eingang gesunden hatten, so fand die eine und andere Meinung des Alexandriners auch Beisall bei Pelagius. Dieses war insbesondere der Fall mit der heterodoxen Ansicht des Origenes von der Erbsünde. Wenn Dieser auch selbst den Glaubenssatz der Kirche: "in Allen, auch den Kleinen, seien die ursprünglichen Flecken der Sünde," als aus apostolischer Ueberlieserung stammend, bezeugte 19), so hegte er doch die Meinung von einer vorweltlichen Existenz (προύπαφξις) der menschlichen Seelen 20), mit welcher sich der tirchliche Glaube an die allen Menschen ob ihrer Abstammung aus Adam antlebende Sünde nicht vertrug. Wenn auch der denkende Kopf eines Pelagius die Prämissen des Adamantius vielleicht sallen ließ, so hielt er doch und zwar noch sester und entschiedener als Origenes selbst an dem Satze: Es gebe feine durch Zeugung fortgepflanzte Sünde.

Diese dem Glauben der Kirche zuwiderlaufende Unsicht sprach Belagius zuerst in seiner kurzgefagten Auslegung der Paul inischen Briefe aus, indem er sie kluger Beife (benn Papit Anastasius hatte den Origenes und insonderheit die Rufinische Ausgabe seiner Bücher negi agyor im 3. 400 verdammt) nicht als seine Ueberzeugung, sondern als Meinung Anderer in Form von Ginwürfen beim Commentare über Rom. 5, 12 alfo vortrug: "Jene aber, welche wider die Fortpflanzung der Sünde sind, greifen fie also an. Wenn die Gunde Adams, sagen sie, auch den nicht Gundigenden geschadet hat, so nützet also auch die Gerechtigkeit Christi den Ungläubigen, weil es sich ziemt, daß in ähnlicher Weise ja noch mehr durch Einen gerettet werden, als früher durch Ginen zu Grunde gingen. Dann fagen fie: Wenn die Taufe jene alte Sünde abwäscht, so muffen die, so von zwei Betauften geboren find, diefer Sünde los fein; denn diese konnten ja auf ihre Rinder nicht übertragen, was sie selbst gar nicht hatten. Dazu kommt noch das, daß, wenn die Seele nicht fortgepflanzt wird, sondern nur der Leib, auch dieser nur die Erbfünde hat und allein die Strafe verdient; benn sie fagen : es sei ungerecht, daß die heute nicht aus der Masse Adams geborene Seele eine solche alte fremde Sünde trage. Auch fagen fie: auf feine Beife fei zuzugeben, Gott, der die eigenen Sünden nachläßt, rechne fremde zu" 21).

<sup>19)</sup> Siehe m. Beich. ber Kirche I. S. 142.

<sup>20)</sup> lleber die prigenistische Präezistenz der Seelen s. Guerike de schola quae Alexandriae floruit, catechetica. Halis. 1824. p. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Hi autem, qui contra traducem peccati sunt, ita illam impugnare nituntur: Si Adae, inquiunt, peccatum etiam non peccantibus nocuit, ergo et Christi justitia etiam non credentibus prodest; quia similiter, imo et magis decet per unum salvari, quam per unum ante perierunt... Deinde ajunt, si baptismus mundat anti-

Die angezogene Stelle aus dem Römerbriefe legte er aber also aus, daß nur Jene der Sünde Adams schuldig seien, welche ihm in der Uebertretung der göttlichen Gebote folgen, nicht aber Alle, welche aus seinem Samen durch die Geschlechtsfolge abstamsmen 22).

Mit dem Glauben an die Erbfünde mußte der consequente Belagius Alles läugnen, was die Kirche als Folge derfelben in der Natur des Menschen hinstellte. Ihm mußte jeder aus dem Mutterleibe Hervorgegangene so wesentlich vollkommen gelten, wie Adam war, che er sündigte. Die Lindertaufe konnte er nicht für nothwendig prädiciren zur Bergebung einer Sünde, deren Vorhandensein er nicht anerkannte. War die menschliche Natur in ihrem gegenwärtigen Zustande so vollkommen, wie sie Gott geschaffen, so tonnte Pelagius einen übernatürlichen göttlichen Beistand, deffen der Mensch zur Uebung des Guten nothwendig bedürfe, nicht statuiren. Mit Husschluß der göttlichen Gnade schrieb er allein dem freien Willen des Menschen Bermögen und Berdienst der Tugend zu; und das aus dem driftlichen Bewußtfein des natürlichen sittlichen Unvermögens gefloffene Wort des Augusti= nus, welches derfelbe in feinen Befenntniffen an Gott gerichtet: "Berleihe, was Du gebietest und gebiete, mas Du willst!" versetzte das stoische Wesen des Pelagius in folche Aufregung, daß er mit dem Bischofe, der es zu Rom in feiner Gegenwart ausgesprochen hatte, darüber fast in Hader gerieth 23). Aber auch bei andern Gelegenheiten disputirte er wid er die

quum illud delictum, qui de duobus baptizatis nati fuerint, debent hoc carere peccato; non enim potuerunt ad posteros transmittere, quod ipsi minime habuerunt. Illud quoque accedit, quia si anima non est ex traduce, sed sola caro, ipsa tantum habet traducem peccati. et ipsa sola poenam meretur; injustum esse dicentes, ut hodie nata anima non ex massa Adae, tem antiquum peccatum portet alienum. Dicunt etiam, nulla ratione concedi, ut Deus, qui propria peccata remittit, imputet aliena. Auß dem Commentare des Belagius über die Baulinischen Briefe bei August. 1. 3. de peccat. meritis et remmiss. (X. p. 71. 73) und Commonitor. M. Mercatoris (X. append. p. 63 s.)

<sup>22)</sup> Eos tantum reos dixit, atque obnoxios illa praevaricatione teneri, qui hunc in praevaricandis Dei mandatis voluerint imitari: non omnes qui ex ejus sunt per successionum seriem semine generati. Commonitor. M. Mereatoris (X. append. p. 63 s.)

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Cum et ipsos (confessionum mearum libros) ediderim ante quam Pelagiana haeresis exstitisset, in eis certe dixi Deo nostro, et saepe dixi: Da quod jubes, et jube quod vis. Quae mea verba Pelagius Romae, cum a quodam fratre et coepiscopo meo fuissent eo praesente commemorata. ferre non potuit, et contradicens aliquanto commotius, pene cum eo qui illa commemoraverat litigavit. Augustin, de dono perseverantiae c. 20 (X. p. 851)

göttliche Gnade. — Erschien ihm der freie Wille des Menschen aus sich selbst tüchtig genug zur Erfüllung des göttlichen Gesetzes, so konnte er weder Juden noch Heiden ausschließen von dem ewigen Leben, als dem gesrechten Lohne treuer Pflichterfüllung, und die ganze Deconomie des neuen Bundes konnte ihm nicht absolut nothwendig in der menschlichen Natur besgründet gelten, als die von Gott geordnete alleinige Rettungss und Heilsanstalt der Sterblichen.

Pelagius hatte in und außer Rom Freunde, und gewann nicht wenige derselben auch zu Schülern seiner Lehrmeinungen. Als diese in weitern Areisen bekannt zu werden anfingen, verließ Pelagius das von den Gothen im Jahre 410 bedrohte Rom, ging über Sicilien nach Afrika und wendete sich nach kurzem Aufenthalte zu Carthago in den Orient. Der bedächtige Mönch hatte besonders in Afrika, das ihm als ein gar wenig empfänglicher Boden für seine Ansichten erscheinen mochte, mit denselben zurückgehalten; nichts desto weniger sollten aber dieselben hier die erste kirchliche Censur ersahren.

### §. 2.

# Caelestius, Hauptvertreter des Belagianismus.

Wahrscheinlich zugleich mit Pelagius hatte sein vertrautester Schüler Rom verlassen. Dieser war der, vielleicht aus Campanien und von vornehmer Geburt stammende Caelestius <sup>24</sup>), ein vielseitig gebildeter, scharf denkender Mann, welcher offener und freier als Pelagius seine religiösen Meinungen aussprach. Dieses that er auch zu Carthago, wo er zurückgeblieben und die Presbyterwürde sich fast erschlichen hätte. Da brachte die wachsame Geistlichkeit seine Ueußerungen wider die Gnade Christi vor das bischöfliche Tribunal, und Caelestius mußte sich zu Anfang des J. 412 vor ein Concil stellen, dem der Bischof Aurelius von Carthago vorsaß. Hier trat als Rläger gegen Caelestius der ehemalige Diacon des heiligen Ambrosius, Pauslinus, auf, indem er demselben zur Last legte: er lehre nicht nur selbst Irriges, sondern verbreite auch durch Sendlinge diese Frrthümer in den Provinzen und zwar:

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Dr. Carl Hase a. a. C. macht Caelestins, wie den Pelagius, zum britannisschen Mönche; M. Mercator kannte ihn weder als Britten noch als Mönch. Siehe desselben Commonitor. bei Mansi Conc. Coll. tom. IV. Florent. 1760 p. 291 ss. und über das Folgende Augustin. ad Hilar. Epist. 157 (Opp. tom. II. ed. Venet. 1729. p. 552).

"Abam sei sterblich geschaffen, so daßer, mochte er fündigen oder nicht, gestorben sein würde."

"Die Sünde Adams habe ihm attein geschadet, nicht dem menschlichen Geschlechte."

"Die neugeborenen Kinder befinden sich in dem selben Zustande, in welchem Adam vor der Sünde war."

"Es sterbe weder das ganze Geschlecht der Menschen ob des Todes oder der Sünde Adams, noch stehe das gesammte Geschlecht der Menschen auf ob der Auferstehung Christi."

"Die Rinder, obschon sie nicht getauft werden, erhalten bas ewige Leben."

"Der Mensch fönne ohne Sünde sein und Gottes Gebote leicht halten;"

"denn auch vor der Ankunft des Herrn habe es Menschen ohne Sünde gegeben, und das Gesetz bringe in's Himmelreich, so wie das Evangelium 25).

Caelestins stellte diese Sätze als die seinigen nicht in Abrede, gab aber die Erslärung: Ueber die Fortpslanzung der Sünde sei er unentschieden, denn er habe von katholischen Bischösen darüber Berschiedenes vernommen. Als er dieselben nennen sollte, wußte er nur den Preschyter Rusinus anzusgeben, der da zu Rom gesagt hätte, daß es keine Erbsünde gebe (tradux peccati non est); diese werde von mehreren Katholiken verworsen, von andern aber angenommen und dürse ohne Gesahr, deshalb der Häresie beschulzdigt zu werden, in Frage gestellt werden (quaestionis res est ista; non haeresis). Denke er aber auch also über die Erbsünde, so habe er nichts besto weniger immer die Nothwendigkeit der Kindertause behauptet. — Diesser Erslärungen ungeachtet verwarsen die Bischöse die Sätze des Caelestius als häretisch, die er als solche verdammen sollte. Aber obschon zu wiedersholten Malen darüber vernommen, ließ er sich auf keine Weise dazu bewesgen und ward deßhalb der Kirchengemeinschaft verlustig erklärt; er appellirte

Adam mortalem factum, qui sive peccaret, sive non peccaret, fuisset moriturus. — Quoniam peccatum Adae ipsum solum laesit, et non genus humanum. — Quoniam infantes qui nascuntur, in eo statu sunt, in quo Adam fuit ante praevaricationem. — Quoniam neque per mortem Adae omne genus humanum moriatur, quia nec per resurrectionem (hristi omne genus hominum resurgit. — Quoniam infantes etiam si non baptizentur, habeant vitam aeternam. — Posse esse hominem sine peccato, et facile Dei mandata servare; quia et ante Christi adventum fuerunt homines sine peccato; et quoniam lex sic mittit ad regnum coelorum, sicut evangelium. M. Mercator. common. l. c. p. 293, verglichen mit demjelben bei Augustin X. Append. col. 64.

jedoch von dieser Sentenz an das Urtheil des Papstes. Ohne aber dieser Berufung Folge zu geben, verließ Caelestius Carthago und begab sich nach Asien <sup>26</sup>).

She jedoch der Pelagianismus durch das Gesammturtheil der Kirche als Häresie verworsen ward, mußte er durch die Kraft des kirchlichen Geisstes auf dem Gebiete der Erkenntniß überwunden werden. Dieser Aufgabe war nur ein Geist gewachsen, der, gleich groß als Mensch und Christ, die Tiesen der menschlichen Natur wie der göttlichen Offenbarung durchschaute. Ein solcher Geist ward der Kirche geboren in

§. 3.

# Augustinus.

Aurelius Augustinus, der Sohn des heidnischen Patricius und der christlichen Monica, ward geboren zu Tagaste in Numidien am 13. November 354. Auf ihn war der unversöhnliche geistige Gegensatz, in welchem Vater und Mutter zu einander standen, verpflanzt worden, und Heidenthum und Christenthum stritten um den Besitz des Augustinus einen langen Kampf, bis endlich in seinem 33. Jahre das Licht über die Finsterniß den vollendetsten Sieg gewann.

Unter grammatischen und rhetorischen Studien daheim und zu Madaurä jagte der talentreiche Jüngling der Welt nach, und mächtig war der Drang der Sinnlichkeit in ihm geworden, als er in die Jahre des Junglings trat. So fam er voll von Bildern der sinnlichen Liebe im 17. Jahre, höherer Studien halber, nach Carthago, und warf sich hier in die Arme fleischlicher Lufte und in die Bergnügungen des Theaters, mahrend daheim der Bater starb. Augustinus zählte 19 Jahre, als ihm der Hortensius des Cicero eine edlere Richtung auf das Studium der Philosophie gab. Er fand jedoch in dem Buche den Namen "Christus" nicht, den er als Inbegriff aller Weisheit mit der Muttermilch eingesogen hatte, und begab fich darum an das Lesen der heiligen Schrift. Aber wie armselig erschien ihm das prunklose Wort Gottes neben der Eleganz des Tullius! Der Hochmüthige und Fleischlichgefinnte, dem die heilige Schrift ein versiegeltes Buch mar, ließ sich nun durch den Ruf: "Wahrheit, Wahrheit!" in die Schlingen der Manichaer locken. Bitter beweinte Monica, die treue Dienerin des Herrn, das Verderben ihres Sohnes, und vernahm endlich aus bischöflichem

<sup>26)</sup> Siehe Commonitorium aliud Mercatoris contra Pelagianos (Opp. S. Augustini X. Append. col. 69).

Munde das aufrichtende Wort: Der Sohn folder Thränen tann nicht zu Grunde gehen. — Bon seinem 19. bis jum 28. Jahre hing Angustinus, während er zu Carthago die Rhetorif lehrte, in den Stricken der Dianichaer, burftend nach dem Quelle der Beisheit, deffen Erschluß man ihm verheißen hatte. Da fam endlich der Bischof der Secte, Namens Fauftus, auf welchen ber vor Ungeduld brennende Hörer immer vertröstet worden war. Er war ein großer Teufelestrick, der durch die Gabe füßer Rede oberflächliche Beifter zu feffeln verftand, felbst höherer Bildung ermangelnd. Bald durchblickte ber reichgebildete Augustinus die große Armuth des Mannes und damit die Sohlheit der ganzen Secte. Dennoch fagte er sich nicht außerlich von ihnen 108 und hielt sich zu den Manichaern auch in Rom, wohin er sich im 3. 383 begeben hatte, um auch da die Beredtsamfeit zu lehren. Mit ihrer Hilfe erlangte er auch das erledigte öffentliche Vehramt der Rhetorif in Mailand. Hieher hatte ihn im Jahre 385 der Berr geführt, um den an aller Wahrheit Berzweifelnden durch Seinen großen Diener, den Bifchof Umbrofius, unvermerkt zur Quelle aller Beisheit zu leiten. Denn mahrend der Rhetor an dem Munde des durch Wohlredenheit ausgezeichneten Bischofes hing, drang mit dem beredten Worte auch die von demfelben getragene Wahrheit in die Seele des Zweiflers. Bald ichien dem Augustinus der fatholische Glaube nicht rettungslos wider die Ginwürfe der Manichaer und in Rurzem erkannte er denfelben als noch so wenig besiegt, daß ihm vielmehr der Sieg desfelben einzuleuchten begann. Er verließ nun die Manichaer und beschloß, Katechumen der Kirche zu bleiben, bis ihm das Licht der Wahrheit aufginge. — In diesem Zustande fand ihn Monica, welche die beforgte Mutterliebe über das Meer nach Maisand getrieben hatte, und sie freute sich darob in der festen Zuversicht: der Berr werde den der Witme gestorbenen Sohn ob ihrer Thränen erwecken und ihr wiedergeben. Und reichlicher flossen nun die Gebete und Thränen der Mutter, auf daß der Berr Seine Hilfe beschleunige, und die Finfternisse des Sohnes erleuchte. Da fentte fich unter den Predigten des Ambrofius der Glaube in das Herz des Augustinus, das noch fort und fort an der Gitelfeit und guft der Welt hing und nur durch den Gedanken an Tod und Gericht vor ganglichem Berfinken bewahrt murde. So verfloß das 30. und 31. Jahr des Augustinus. Immer naher ruckte jett die Stunde seiner Wiedergeburt. Der Berr ließ ihn durch den Presbyter Simplicianus die Rirche als Mutter der Chris ften erkennen, und tiefen Gindruck machte auf ihn die Runde von der Befehrung des berühmten Rhetors Victorinus zu Rom und von dem wunderbar beiligen Leben des Antonius in Egypten. Da warf Augustinus einen vergleichenden Blick auf sich und schauderte zusammen bei dem Unblicke seiner sittlichen Verfehrtheit, wie er so durch und durch befleckt und voller Be-

schwüre sei! Und es befiel ihn ungeheure Scham und mit scharfen Worten peitschte er sein 3ch ob der Saumsal, dem Herrn zu folgen. Und es entbrannte ein gewaltiger Streit in seinem Innern und tief aufgeregt sprach er zu seinem Freunde und Hausgenossen Alnpius: Siehe, da stehen Ungelehrte auf und reißen den Himmel an sich, und wir mit all' unferer Gelehrsamkeit sind herzlos und malgen uns in Luften des Fleisches! - Um ungestört seinen Gefühlen sich zu überlassen, ging Augustinus binab in den Garten und hier entlud fich endlich der ungeheure Sturm feines Innern in einer gewaltigen Fluth von Thränen, und laut weinend und schluchzend seufzte er in bitterer Reue und Zerknirschung seines Bergens jum Berrn: Wie lange noch, wie lange? Warum foll diese Stunde nicht das Ende meiner Schmach sein? — Da klang es in seine Ohren wie Kindessang aus einem Nachbarhause: "Nimm und lies, nimm und lies!" Und eine Gottesstimme darin vernehmend, die zu ihm wie einst zu Antonius spreche, griff er nach der Rolle der Paulinischen Briefe, die er mit sich getragen, und sein Blick fiel auf die Stelle Römer 13, 13: "Nicht in Fressen und Saufen, nicht in Kammern und Unzucht, nicht in Streit und Neid; sondern ziehet an den Herrn Jesus Christus und thut dem Fleische nicht Vorsorge zur Wollust!" Auguftinus brauchte nicht weiter zu lefen. Mit dem Schluffe des Sates ging in seinem Bergen das Licht von Oben auf, und alle Zweifel und Finsternisse schwanden. Der Strahl der Gnade hatte ihn berührt; Augustinus mar bekehrt. Der Umgewandelte gab sein Lehramt auf, ward von Ambrosius in der Ofternacht (24. April) des 3. 387 getauft und ging mit den Sei= nigen über Oftia, wo Monica starb, nach Ufrika zurück 27). Hier lebte er in ländlicher Zurückgezogenheit bei Tagaste mit einigen Freunden in strenger Ascese, verbunden mit schriftstellerischer Thätigkeit, und so gepriesen ward sein Name weithin in furzer Zeit, daß er sich hüten mußte, an Orten sich zu zeigen, die ohne Bischof waren, damit das Volk ihn nicht presse zum Hirtenamte. So geschah ihm im 3. 391 zu Bipporegius (Bona), wo der Widerstrebende vom Bischofe Balerius zum Presbyter geweiht wurde, um nicht lange darnach noch bei Lebzeiten desselben (3. 395) als fein Nachfolger die Bischofsweihe annehmen zu muffen 28).

So beschränft der Sprengel von Hipporegius war, so unbeschränft waltete der Geist des Bischofs Augustinus in der Kirche Afrikas und des gesammten Abendlandes, und voll seines Ruhmes war der christliche Orient <sup>29</sup>). Alle Fragen, welche die Kirche seiner Zeit bewegten, fanden in

<sup>27)</sup> S. Augustini Confession. L. 1-9 (Opp. ed. cit. tom. I. pag. 69-170).

<sup>28)</sup> S. Augustini vita auctore Possidio c. 3. 4. 5. (X. Append. col. 259 ss.)

<sup>29)</sup> Siehe m. Gesch. d. Kirche II. §. 253, S. 275, und der "Geist des h. Augustinus" oben S. 123 - 245.

bem tiefen gottersenchteten Geiste des Bischoses von Hippo ihre vollendete Lösung. Als nun die pelagianische Irrehre wider die Erbsünde und Gnade in Afrika auftauchte, war Niemand zum Streiter wider dieselbe berusener, als der Mann, der in gleichem Grade das tiese Verderben der menschlichen Natur und die Wunder der göttlichen Gnade aussich ersahren hatte.

#### §. 4.

## Augustinus über die Erbfünde.

Den Verhandlungen mit Caelestins hatte Augustinus nicht beigewohnt; als er aber darauf nach Carthago gekommen war, hatte er die Acten des Concils gelesen und sie mit seiner Unterschrift bestätigt 30). Von da an war der eifrige Seelenhirt sowohl in Predigten als in Privatgesprächen bemüht, gegen die hier verworfenen Irrthümer des Caelestins die Gemüther der Gläubigen zu besestigen. Bald jedoch war er auch bewogen, wider die Aussichten des Pelagius zur Feder zu greisen. Die Anhänger der pelagianischen Meinungen belästigten nämlich mit ihren Ansichten auch den einflußreichen Staatsmann Marcellinus 31), was diesen bestimmte, bei Augustinus sich Rath zu erholen. Dieser richtete deßhalb an denselben drei Bücher über Schuld und Nachlassung der Sünden und über die Taufe der Unmündigen 32), in deren erstem und letztem er vorzugsweise die Kirchenlehre von der Erbsünde vie Irrthümer des Pelagius zu rechtsertigen unternahm.

Die Pelagianer gingen von der Behauptung auß: Adam sei sterbslich geschaffen worden und der Tod würde ihn getroffen haben, auch wenn er nicht gesündigt hätte. Dawider bemerkte Augustinus: Diejenigen, welche den Tod Adams als nothwendige Folge der Nastur ansehen, mühen sich das Wort der Schrift: "An welchem Tage ihr davon essen werdet, sollet ihr des Todes sterben," nicht vom leiblichen, sons dern vom geistigen Tode der Sünde zu deuten. Was werden sie aber zu dem die Sünde strafenden und verdammenden Worte Gottes sagen, so Er zu dem ersten Menschen sprach: "Du bist Staub und sollst zu Staube werden?" Dieses Wort geht schlechthin nicht die Seele an und beweiset,

<sup>30)</sup> S. Augustin. Retract. c. 33 (I. 53.) und: de gestis Pelagii c. 11. (X. col. 204.)

<sup>31)</sup> Ueber Marcellinus f. oben: "Der Geist des h. Augustinus." S. 177.

<sup>32)</sup> De peccatorum meritis et remissione et de baptismo parvulorum libri tres (X. col. 1–84.) Die Abfassung dieser Bücher fällt in das Jahr 412. Siehe die praefatio der Mauriner in tomum decimum Nr. V.

daß der irdische Leib, hätte Abam nicht gefündigt, dem Tode entrückt, in einen geistigen Leib und zur Unsterblichseit übergegangen sein würde. Denn gesetzt, Adam habe einen sterblichen Leib gehabt, folgt daraus, daß er nothswendig sterben mußte? Ober ift es denn so wunderbar, wenn Gott dem geshorsamen Menschen das gewährte, daß er obschon eines sterblichen Leibes zur Zeit, da Gott wollte, aus der Sterblichseit zur Unsterblichseit ohne Dazwischenkunft des Todes gelangt wäre? Der Tod des Leibes ward also über Adam verhängt als Strafe seiner Sünde und er ist das Erbtheil Aller, die aus ihm geboren werden. Wie der Apostel (1 Kor. 15, 21) schreibt: "Durch Einen Menschen der Tod und durch Einen Menschen die Auserstehung der Todten, denn so wie in Adam Alle sterben, so auch wersen in Christus Alle sebendig werden." Dieses Wort von dem Tode der Seele zu verstehen läßt der Gegensatz nicht zu, welcher von der Auferstehung des Leibes handelt, denn dieser ist nur der Tod des Leibes entgegensgesetzt 33).

<sup>33)</sup> Qui dicunt Adam sic creatum, ut etiam sine peccati merito moreretur, non poena culpae, sed necessitate naturae, profecto illud quod in lege dictum est, qua die ederetis, morte moriemini, non ad mortem corporis, sed ad mortem animae, quae in peccato fit, referre conantur. . Quid ago respondebunt, cum legitur hoc Deum primo homini etiam post peccatum increpando et damnando dixisse: terra es et in terram ibis? Neque enim secundum animam, sed quod manifestum est, secundum corpus terra erat, et morte ejusdem corporis erat iturus in terram. Quamvis enim secundum corpus terra esset, et corpus in quo creatus est animale gestaret, tamen si non peccasset, in corpus fuerat spiritale mutandus, et in illam incorruptionem, quae fidelibus et sanctis promittitur, sine mortis periculo transiturus. - Neque enim metuendum fuit, ne forte si diutius hic viveret in corpore animali, senectute gravaretur, et paulatim veterascendo perveniret ad mortem . . . Quid mirum si obedienti homini ejusdem potentia praestaretur, ut animale ac mortale habent corpus, tempore quo Deus vellet, a mortalitate ad immortalitatem, sine media morte venturus? - Quid est quod Apostolus ait ad Corinthios: Per hominem mors, et per hominem resurrectio mortuorum. Sicut enim in Adam omnes moriuntur, sic et in Christo omnes vivificabuntur, nisi quod ait etiam ad Romanos: Per unum hominem peccatum intravit in mundum, et per peccatum mors? Hanc illi mortem non corporis, sed animae intelligi volunt, quasi aliud dictum sit ad Corinthios "Per hominem mors", ubi omnino animae mortem accipere non sinuntur, quia de resurrectione corporis agebatur, quae morti corporis est contraria. Ideo etiam sola mors ibi per hominem facta commemorata est, non etiam peccatum; quia non agebatur de justitia, quae contraria est peccato, sed de corporis resurrectione, quae contraria est corporis morti. De peccat. meritis et remiss. (l. I. c. 2. 3. 8. X. col. 3 und 6).

Darauf wendete sich Augustinus zur Bertheidigung der Erbfünde, und suchte dieselbe zuerst aus der classischen Stelle Rom. 5, 12 wider die Einwendungen der Pelagianer zu begründen. Er ging diefes alfo an: "Das apostolische Wort: Durch Ginen Menschen ift die Gunde in die Welt gefommen und durch die Gunde der Tod - bemuhen fie sich zum Behufe einer neuen Meinung zu verdrehen, ale ob nämlich der hier erwähnte Tod nicht der Tod des Leibes, sondern jener der Seele sei, der eben in der Gunde bestehe; und die Gunde felbst, meinen fie, fei nicht durch Fortpflanzung aus dem ersten Menschen auf die Undern übergegangen fondern durch Rachahmung. Defthalb mögen fie auch nicht glauben, daß in den Kleinen durch die Taufe die Erbfünde aufgehoben werde, welche sie in den Neugeborenen ganz und gar nicht zugeben. Wenn aber der Apostel jene Sünde hätte erwähnen wollen, welche nicht durch Abstammung, sondern durch Nachahmung in die Welt gefommen ist, so würde er als Urheber derselben nicht Adam, sondern den Teufel nennen, von dem geschrieben steht: Der Teufel sündigt von Anbeginn; von dem man auch im Buche der Weisheit liest: Durch den Neid des Teufels ist der Tod in die Welt gekommen. Weil aber dieser Tod deshalb von dem Teufel auf die Menschen gekommen ist, nicht weil sie von ihm stammen, sondern weil sie ihn nachgeahmt haben, fo wird fogleich dazugefügt: "Es ahmen ihn aber nach, die zu ihm halten." Da also der Apostel jene Sünde und jenen Tod auführen wollte, der von Einem auf Alle durch Fortpflanzung übergegangen mar, fo fette er Jenen als Urheber, von dem die Fortpflanzung des Menschengeschlechtes ausge= gangen ift. Zwar ahmen den Adam nach, so Biele ihrer durch Ungehorsam das Gebot Gottes übertreten; aber es ist ein Anderes, daß er Beispiel ist für die, welche mit Willen fündigen, und etwas Anderes, daß er Urfprung Derer ift, die mit der Gunde geboren werden. Ueberdieß alfo, bag er den freiwillig Sündigenden ein Beispiel der Rachahmung ist, hat er mit dem verborgenen Gifte seiner fleischlichen Begierlichkeit Alle in sich angestedt, die aus seinem Samen kommen. Deghalb also, nicht aus einem andern Grunde, fagt der Apostel: "Durch Ginen Menschen ist die Sünde in die Welt gefommen und durch die Sunde der Tod, und fo ist er auf alle Menschen übergegangen, da Alle in ihm gefündigt haben 34)." Diese letten Worte des Apostels commentirte Augustinus

Hoc autem apostolicum testimonium in quo ait, Per unum hominem peccatum intravit in mundum, et per peccatum mors, conari eos quidem in aliam novam detorquere opinionem, tuis litteris intimasti.

Quantum autem ex aliis comperi, hoc ibi sentiunt, quod et mors ista quae illie commemorata est, non sit corporis, quam nolunt Adam peccando meruisse, sed animae quae in ipso peccato fit, et ipsum peccatum non propagatione in

asso: "Wie umsichtig, wie eigentlich und unzweideutig ist dieses gesagt! Denn wenn das "in quo" von dem Menschen verstanden wird, in welchem Einen Menschen Alle gesündigt haben, was ist deutlicher als dieses Wort? Und dennoch streitet man über die Fortpflanzung der Sünde und verbreitet über dieses klare Wort den Nebel der Nachahmung! 35)" In seiner weitern

alios homines ex primo homine, sid imitatione transisse. Hinc enim etiam in parvulis nolunt credere per baptismum solvi originale peccatum, quod in nascentibus nullum esse omnino contendunt. Sed si Apostolus peccatum illud commemorare voluisset, quod in hunc mundum, non propagatione, sed imitatione intraverit, ejus principem, non Adam, sed diabolum diceret, de quo scriptum est, Abinitio diabolus peccat. De quo etiam legitur in libro Sapientiae, Invidia autem diaboli mors intravit in orbem terrarum. Nam quoniam ista mors sic a diabolo venit in homines, non quod ab illo fuerint propagati, sed quod eum fuerint imitati. continuo subjunxit, Imitantur autem eum qui sunt ex parte ipsius. Proinde Apostolus cum illud peccatum ac mortem commemoraret, quae ab uno in omnes propagatione transisset, eum principem posuit, a quo propagatio generis humani sumsit exordium. - Imitantur quidem Adam, quotquot per inobedientiam transgrediuntur mandatum Dei: sed aliud est quod exemplum est voluntate peccantibus, aliud quod origo est cum peccato nascentibus . . . . Ille in quo omnes moriuntur, praeter quod iis qui praeceptum Domini voluntate transgrediuntur, imitationis exemplum est, occulta etiam tabe carnalis concupiscentiae suae tabificavit in se omnes de sua stirpe venientes. Hinc omnino, nec aliunde. Apostolus dieit, Per unum hominem peccatum intravit in mundum et per peccatum mors, et ita in omnes homines pertransivit, in quo omnes peccaverunt. Ibid. c. 9. (X. col. 6. 7.)

35) Deinde quod sequitur. In quo omnes peccaverunt, quam circumspecte, quam proprie, quam sine ambiguitate dictum est. Si enim peccatum intellexeris, quod per unum hominem intravit in mundum, in quo omnes peccaverunt, certe manifestum est, alia esse propria cuique peccata, in quibus hi tantum peccant, quorum peccata sunt; aliud hoc unum, in quo omnes peccaverunt, quando omnes ille unus homo fuerunt. Si autem non est peccatum, sed ille unus homo intelligitur, in quo uno homine omnes peccaverunt, quid etiam ista est manifestatione manifestius? . . Dictum autem quemquam divinis eloquiis, peccasse vel peccare in diabolo, cum eum iniqui et impii omnes imitentur, nescio utrum quisquam reperiat; quod tamen cum Apostolus de primo homine dixerit, In quo omnes peccaverunt, adhuc de peccati propagine disceptatur, et nescio quae nebula imitationis opponitur. Ibid c. 10. (X. col. 7). Wenn Augustinus bier die Worte des Apostels bloß dem Wortlaute der firchlichen Uebersetzung gemäß auslegte, jo nahm er anderwärts auch auf den griechischen Text Rücksicht, 3. B. Contra duas epistolas Pelagian. L. 4. c. 4. (X. 472): "Quodsi propterea non potest illis verbis Apostoli peecatum intelligi, in quo omnes peccaverunt, quia in Graeco, unde translata est epistola, peccatum feminino genere (αμαφτια) positum est: restat ut in

Auslegung der folgenden Worte des Römerbriefes hob Augustimus die von bem Apostel aufgestellten Gegenfate zwischen Abam und Christus, und zwis schen der Ginen Sunde des Ersten und der Gnade des Zweiten besonders hervor, woraus erhelle, daß wir von Adam, in welchem wir Alle gefündigt, nicht alle unfere Sünden, sondern nur die Urfünde durch Abstammung überfommen haben, wogegen wir aber von Christus, in welchem wir Alle gerechtfertigt werden, die Nachlassung nicht nur jener Erbfünde, sondern auch bie der übrigen Sünden erlangen, welche wir felbst hinzugefügt haben 36). Besonders aber wies Augustinus den Glauben der Lirche an die Erbfunde aus der Rindertaufe nach. Diese verwarfen die Pelagianer nicht; sie hegten aber darüber den Irrthum, daß die Taufe den Kindern ertheilt werde zur Nachlaffung der von ihnen felbst begangenen Gunden, oder schlechthin nicht zur Bergebung der Sünden, sondern damit sie in Christus wiedergeboren theilhaftig werden des Himmelreiches. Dagegen erwiederte Augustinus: Von eigenen Sünden der Unmündigen zu sprechen, sei widersinnig und es bedürfe nicht, so viel es ihr eigenes Leben betrifft, vieler Worte und Beweise zur Erhärtung ihrer Unschuld, welche jeder gefunde Menschenverstand anerkenne. Wider die andere Behauptung aber machte er geltend: Die Taufe sei das Bad der Wiedergeburt, in welchem uns Christus durch feine Barmherzigkeit felig mache. "Chriftus aber ist für die Günder gestorben. Wie ist nun Christus, der nur für die Ungerechten gestorben, für Jene gestorben, welche in ihrem eigenen Leben nichts Ungerechtes begangen haben, wenn sie auch von Geburt mit keiner Sünde behaftet sind? Wenn fie an keinem Gebrechen der Erbfünde leiden, wie werden sie denn durch

illo primo homine peccasse omnes intelligantur; quia in illo fuerunt omnes quando ille peccavit, unde peccatum nascendo trahitur, quod nisi renascendo non solvitur. Nam et sic sanctus Hilarius intellexit, quod scriptum est: "in quo omnes peccaverunt". Ait enim: In quo, id est, in Adam omnes peccaverunt. Deinde addidit: Manifestum, in Adam omnes peccasse, quasi in massa. Ipse enim per peccatum corruptus, omnes, quos genuit, nati sunt sub peccato. Haec scribens Hilarius sine ambiguitate commonuit, quomodo intelligendum esset, in quo omnes peccaverunt." Die Mauriner bemerken zu dieser Stelle, daß die Auslegung, welche Augustinus hier dem heiligen Hilarius von Poitiers zuschreibt, in dem Commentare stehe, welcher soust dem Ambrosius zugeschrieben wurde, aber sür ein Werf des Diacon Hilarius auß Sardes, eines Luciserianers, gelte.

sed tantum originale traducimus; a Christo vero, in quo omnes justificamur, non illius tantum originalis, sed etiam ceterorum, quae ipsi addidimus, peceatorum remissionem consequimur. De pecc. merit. et remiss. L. I. c. 13 (X. col. 10.)

die fromme Furcht der Ihrigen zu dem Arzte Christus gebracht, das ist zum Empfange des Sacramentes des emigen Beiles? Und warum wird Diesen in der Rirche nicht gesagt: Schaffet fie meg, diese Unschuldigen; die Besunden bedürfen nicht des Arztes, sondern nur die Rranken und Chriftus ift nicht gefommen, die Gerechten zu berufen, sondern die Gunder? Gin folches Wort ist niemals gesagt worden, wird niemals gesagt, und wird schlechterdings nie gesprochen werden in der Rirche Chrifti . . . Es ruft sie also der Arzt, deffen nicht die Gefunden, sondern die Kranken bedürfen. Und weil fie noch feiner Gunden des eigenen Lebens schuldig find, fo wird an ihnen das Erbübel geheilt durch die Gnade Deffen, der felig macht durch das Bab der Wiedergeburt 37). Weil sie (die Belagianer) nun zugeben, die Rleis nen muffen getauft werden, so muffen fie auch zugeben, daß diefelben jener Gnaden des Erlösers bedürfen, damit sie nämlich abgewaschen durch das Sacrament und die Liebe der Gläubigen, und fo dem Leibe Chrifti, welcher die Kirche ift, einverleibt mit Gott verföhnt werden, auf daß fie lebendig, heilig, frei, erlöset und erleuchtet werden; wovon aber anders als vom Tode, den Flecken, der Schuld, der Dienstbarkeit, den Finsternissen der Sünden? Da sie nun aber in diesem Alter durch ihr eigenes Leben feine Sünde begangen haben, so bleibt nur die Erbfünde übrig 38)." — Dann wies Augustinus, als auf ein sprechendes Zeugniß für den Glauben der Rirche an die Erbfünde, auf die Art und Weise bin, wie die Taufe

<sup>37)</sup> Etenim Christus pro impiis mortuus est (Rom. 5, 6.) Isti autem qui, ut manifestum est, nihil in propria sua vita impie commiserunt, si nec originaliter ullo impietatis vinculo detinentur, quomodo pro eis mortuus est qui pro impiis mortuus est? Si nulla originalis sunt peccati aegritudine sauciati, quomodo ad medicum Christum, hoc est, ad percipiendum sacramentum sulutis aeternae, suorum currentium pio timore portantur, et non eis in Ecclesia dicitur, Auferte hinc innocentes istos, non est opus sanis medicus, sed male habentibus: non venit Christus, vocare justos, sed peccatores. Nunquam dictum est, nunquam dicitur, nunquam omnino dicetur in Ecclesia Christi tale commentum . . . . Vocat eos igitur medicus, qui non est opus sanis, sed aegrotantibus, nec venit vocare justos, sed peccatores in poenitentiam. Et ideo quia suae vitae propriae peccatis nullis adhuc tenentur obnoxii, originalis in eis aegritudo sanatur in ejus gratia, qui salvos facit per lavaerum regenerationis. Ibid. c. 17. 18. 19. (X. c. 13. 14.)

<sup>38)</sup> Porro quia parvulos baptizandos esse concedunt..., concedant oportet eos egere illis beneficiis mediatoris, ut abluti per sacramentum caritatemque fidelium, ac sic incorporati Christi corpori, quod est Ecclesia, reconcilientur Deo, ut in illo vivi, ut salvi, ut liberati. ut redemți, ut illuminati fiant; unde nisi a morte, vitiis, reatu. subjectione, tenebris peccatorum? quae quoniam nulla in ea aetate per suam vitam propriam commiserunt, restat originale peccatum. Ibid. l. I. c. 26. c. 22.

den Kindern ertheilt wird. "Ich wollte, schrieb er, es brächte mir Einer von ihnen (den Pelagianern) ein Kind zur Tause. Was soll für dassselbe mein Exorcismus, wenn es zur Familie des Teusels nicht gehört? So würde mir gewiß Derjenige selbst entgegnen, an der Stelle des Kindes, das er hält, da dieses für sich nicht sprechen kann. Wie würde er also sagen: es widersage dem Teusel, wenn nichts Teuslisches in ihm wäre? Wie, daß es sich zu Gott wende von dem es nicht abgewendet worden ist? Daß es unter Anderm Vergebung der Sünden glaube, wenn ihm keine zu Theil würde? Ich wenigstens würde Den, der meiner Meinung nach Entzgegengesetztes glaubt, mit dem Kinde nicht zur Tause lassen <sup>39</sup>)."

Die im Widersate zu dem Glauben der Rirche die Erbfünde laugnenden und bennoch die Kindertaufe zulaffenden Belagianer hatten sich jum Behufe der Bereinbarung diefer sich anscheinend widersprechenden Behauptungen die eigenthümliche Meinung von einem doppelten Zustande ber Seligkeit gebildet. Den Ginen, deffen die ungetauft sterbenden Rinder theilhaftig wurden, nannten sie das "ewige Leben," den Undern einer höhern Seligkeit, zu welchem die Taufe erhebe, hießen sie das "himmelreich" oder "Reich Christi." Diese pelagianische Fiction wies Augustinus also zurud: "Es gibt für Niemand einen Mittelort, also daß, mer nicht mit Chriftus ift, nur mit dem Teufel fein kann." Um daher den Berzen der falsch Glaubenden diese, ich weiß nicht was für eine, Halbheit zu benehmen, welche Einige den nicht getauften Kindern zuzuwenden sich bemühen, als ob sie nämlich aus Berdienst der Unschuld im ewigen Leben seien, aber weil nicht getauft nicht mit Chriftus in seinem Reiche; deghalb hat ber Herr selbst den entscheidenden Ausspruch gethan, da Er sagte: "Wer nicht mit Mir ift, der ift wider Mich." Nimm also was immer für ein Rind; ift es schon mit Chriftus, wozu wird es getauft? Wenn es aber, wie die Wahrheit lehrt, deßhalb getauft wird, damit es mit Chriftus sei, so ist es fürwahr ungetauft nicht mit Christus, und weil es nicht mit Chriftus ift, fo ift es wider Chriftus; benn wir durfen und können Sein so flares Wort weder entfräften noch verdrehen. Woher aber ift es wider Chriftus, wenn nicht der Sünde halber? denn weder von Seiten des Leibes,

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Vellem aliquis istorum, qui contraria sapiunt, mihi baptizandum parvulum afferret. Quid in illo agit exorcismus meus, si in familia diaboli non tenetur? Ipse certe mihi fuerat responsurus pro eodem parvulo quem gestaret, quia pro se ille respondere non posset. Quomodo ergo dicturus erat eum renuntiare diabolo, cujus in eo nihil esset? Quomodo converti ad Deum, a quo non esset aversus? credere inter cetera remissionem peccatorum, quae illi nulla tribueretur? Ego quidem si contra haec cum sentire existimarem, nec ad sacramenta cum parvulo intrare permitterem. Ibid. c. 34 (ib. c. 35.)

noch der Seele ist es wider Christus, da beide Geschöpfe Gottes sind. Wenn nun aber der Sünde wegen, — was gibt es denn in solchem Alter für eine Sünde, als die angestammte und alte 40)?"

## §. 5.

# Fortsetung.

Augustinus hatte die zwei ersten Bücher an Marcellinus bereits vollsendet, als ihm des Pelagius furzgefaßte Auslegung der Paulinischen Briefe in die Hände kam. Die sonderbaren Sinwürse wider die Erbsünde, welche Pelagius in seiner Schrift vorgebracht hatte, wollte Augustinus nicht unsberührt lassen, und fügte darum zur Würdigung derselben noch ein drittes Buch hinzu.

Das Erste, was Pelagius die Gegner der Erbsünde sagen ließ, war: Sollte die Sünde Adams auch den nicht Sündigenden (Kinsdern) geschadet haben, so müsse die Gerechtigkeit Ehristi auch den nicht Glaubenden nützen. Aus der Unstatthaftigkeit des Letztern sollte auch die Unzulässigkeit des Erstern einleuchten. Auf das Zusgeständniß der Pelagianer, daß die Gerechtigkeit Christi bloß den Gläubigen nütze, sich stützend, entgegnete Augustinus: "Sie mögen also sagen, was die Gerechtigkeit Christi den getauften Unmündigen nütze? Mögen sie sagen, was sie immer wollen, sie werden gewiß in der Erinnerung, daß sie Christen seien, nicht austehen, zu sagen, daß sie allerdings Etwas nütze. Sie mag aber nützen, was sie will, den Ungläubigen nützt sie nach ihrer eigenen Ansnahme nicht. Deßhalb sind sie gezwungen, die getausten Kinder den Gläubis

<sup>40)</sup> Nec est ullus ulli medius locus, ut possit esse nisi cum diabolo, qui non est cum Christo. Hinc et ipse Dominus volens auferre de cordibus male credentium istam nescio quam medietatem, quam conantur quidam parvulis non baptizatis tribuere, ut quasi merito innocentiae sint in vita aeterna, sed quia non sunt baptizati, non sint cum Christo in regno ejus, definitivam protulit ad haec ora obstruenda sententiam, ubi ait: Qui mecum non est, advers um me est (Matth. 12, 30.). Constitue igitur quemlibet parvulum; si jam cum Christo est, ut quid baptizatur? Si autem quod habet veritas, ideo baptizatur, ut sit cum Christo, profecto non baptizatus non est cum Christo, et quia non est cum Christo, adversus Christum est; neque enim ejus tam manifestam debemus aut possumus infirmare vel immutare sententiam. Unde igitur adversus Christum, si non ex peccato; neque enim ex corpore et anima, quae utraque Dei creatura est. Porro si ex peccato, quod in illa aetate nisi originale et antiquum? Ibid, c. 28. (ib. c. 30.) und serm. 294. (Opp. tom. V. p. 1183 ss.)

gen beizuzählen und so dem Ansehen der Kirche aller Orte beizustimmen, welche dieselben des Namens der Gläubigen nicht für unwürdig hält. Wie nun aber der gerechtsertigte Geist Iener, durch welche sie wiedergeboren werden, den Glauben auf sie überträgt, den sie kraft ihres eigenen Willens noch nicht ergreisen konnten, so verpflanzt auch das fündhafte Fleisch Derer, durch welche sie geboren werden, auf sie die Schuld, welche sie durch das eigene Leben sich noch nicht zugezogen haben" <sup>41</sup>).

Die durch die Zeugung aus Abam auf alle seine Nachkommen überstragene Sünde und Schuld ist nun keine fremde mehr, sondern die eigene aller durch fleischliche Zeugung Geborenen. Damit widerlegte Augusstinus einen andern Einwurf des Pelagius: Es tönne nämlich auf teine Weise zugegeben werden, daß Gott, welcher die eigenen Sünden vergibt, fremde zurechnen solle  $^{42}$ ).

Eine andere Einwendung des Pelagius wider die Erbsünde war diese: Wenn die Tause jene alte Sünde tilgt, so müssen die von zwei Getausten Geborenen von jener Sünde frei sein; denn sie konnten auf ihre Kinder nicht übertragen, was sie selbst gar nicht an sich hatten. Dagegen erwiderte Augustinus: Man könne diese Bestreiter der Erbsünde hinwiederum fragen: Wie es denn komme, daß die Kinder christlicher Eltern nicht schon als Christen geboren werden, und daß sie vielmehr erst zu Christen gemacht werden müßten? Darauf würden gewiß selbst die Pelagianer antworten: weil nicht die Geburt, sondern die Wiedergeburt Christen schasse. Darum sollten sie sich auch selbst antworten: In gleicher Weise werde von Sünden Niemand durch die Geburt, sondern Alle nur durch die Wiedergeburt gereinigt.

Dicant itaque, Christi justitia quid baptizatis parvulis prosit; dicant omnino quod volunt. Profecto enim, si se Christianos esse meminerunt, aliquid prodesse non ambigunt. Quodlibet igitur prosit, prodesse, sicut etiam ipsi asserunt, non credentibus non potest. Unde coguntur parvulos baptizatos in credentium numero deputare, et auctoritati sanctae ubique Ecclesiae consentire, quae fidelium eos nomine non censet indignos, quibus justitia Christi etiam secundum istos prodesse non nisi eredentibus posset. Sicut ergo corum per quos renascuntur, justitiae spiritus responsione sua trajicit in cos fidem, quam voluntate propria nondum habere potuerunt, sic corum, per quos nascuntur, caro peccati trajicit in cos noxam, quam nondum vita propria contraxerunt. Liber 3. ad Marcell. c. 2. (X. c. 72).

Nulla, inquiunt, ratione conceditur, ut Deus qui propria peccata remittit, imputet aliena. Remittit, sed spiritu regeneratis, non carne generatis; imputat vero non jam aliena, sed propria. Aliena quippe erant, quando hi qui ea propagata portarent, nondum erant: nunc vero carnali generatione jam eorum sunt, quibus nondum spiritali regeneratione dimissa sunt. Ibid c. 8. (X. c. 78).

Darum muß der Mensch, welcher von reinen, weil wiedergeborenen Menschen geboren wird, wiedergeboren werden, damit auch er rein werde 43).

Endlich hatte Pelagius vorgebracht: Wenn die Seele nicht fortgepflanzt werde, sondern nur der Leib, so habe auch dieser nur die Erbsünde und verdiene allein Strase. Augustinus machte ausmertsam, wie umsichtig Pelagius in Anbetracht der schwierigen Frage nach dem Ursprunge der Seele sich hier ausgedrückt habe, indem er sage: wenn die Seele u. s. w. Einer solchen Frage gegenüber mochte auch Augustinus eine vorschnelle Antwort nicht geben, sondern erwiderte: "Benn die Seele nicht fortgepflanzt wird, was ist das für eine Gerechtigkeit, daß die erst geschaffene, völlig sündlose und von aller Ansteckung der Sünde gänzlich freie Seele die Begierden des Fleisches und die verschiedenen Kreuzigungen, und was noch schrecklicher, die Ansfälle sogar der Dämonen in den Unmündigen ertragen müsse? Denn alles Dieses seide das Fleisch nicht so, daß nicht vielmehr die Seele, die da lebt und fühlt, die Strasen erseide." Diese Schwierigkeit könne anders nicht gelöset werden, als durch die Annahme der Erbsünde 44).

<sup>43)</sup> Sed si baptismus, inquiunt, mundat antiquum illud delictum, qui de duo bus baptizalis nati fuerint, debent hoc carere peccato. Non enim potuerunt ad posteros transmittere, quod ipsi minime habuerunt... Vos qui asseritis, de hominibus a peccati labe mundatis sine peccato nasci filios debuisse, eur non adtenditis, eo modo vobis posse dici, de christianis parentibus christianos nasci filios debuisse? Cur ergo eos Christianos fieri debere censetis?.. Quid respondebitis, quare de Christianis Non-Christianus nascatur, nisi quia non facit generatio, sed regeneratio Christianos. Hanc igitur vobis reddite rationem, quia similiter a peccatis nemo nascendo, sed omnes renascendo mundantur. Ac per hoc de hominibus ideo mundatis, quoniam renatis, homo qui nascitur renascatur, ut etiam ipse mundetur. Ibid. c. 8. 9. (ib. c. 78-80).

<sup>41)</sup> At enim, si anima non est ex traduce, sed sola caro, ipsa tantum habet traducem peccati, et ipsa sola poenam meretur; hoc enim sentiunt, injustum esse dicentes, ut hodie nata anima non ex massa Adae, tam antiquum peccatum portet alienum. Attende, obsecto te, quemadmodum circumspectus vir Pelagius sensit quam in difficili de anima quaestione versetur. Non enim ait, quia anima non est ex traduce, sed, si anima non est ex traduce; rectissime faciens de re tam obscura, de qua nulla in scripturis sanctis certa et aperta testimonia possumus invenire, aut difficillime possumus, cunctanter loqui potius quam fidenter. Quapropter ego quoque huic propositioni non praecipiti assertione respondeo: Si anima non est ex traduce, ergo quae ista justitia est, ut recens creata et ab omni delicto prorsus immunis, ab omni peccati contagione penitus libera, passiones carnis diversosque cruciatus, et quod est horribilius etiam daemonum incursus in parvulis sustinere cogatar? Neque enim aliquid

Um Nichts unberührt zu laffen, mas die Belagianer über die Erb. funde äußerten, wurdigte Augustinus zulett noch die Behauptung des Caelefting: Man konne die Erbfunde, ohne Gefahr defhalb der Sarefie beschuldigt zu werden, in Frage stellen, denn sie fei fein Glaubenssat der Kirche. Diese Behauptung verwarf er als eine bisher unter Christen unerhörte Reuerung und Erfindung, die nicht nur fatholischen Chriften, sonbern felbst Baretifern und Schismatitern gang fremd fei. Bon Unbeginn ber Kirche bis zur Zeit, da die pelagianische Neuerung aufgetaucht, sei dieses Lehrstück von der Erbsünde so fest und beharrlich im Glauben der Rirche gehütet worden, daß man von demfelben, als von einem unbestreitbar fichern Buntte ausgegangen sei, wenn es galt, andere Brrthumer zu widerlegen. Augustinus nannte den Glaubens- und Lehrsat von der Erbfünde "ben alten, begründeten, unumftöglichen, gemiffen, deutlichen Glauben ber Rirche (antiquam, fundatam, fundatissimam, certam, claram fidem)" und Die Belagianer Leute, welche fich bemühen, die Brundlagen des chriftlichen Glaubens zu untergraben 45).

#### §. 6.

## Augustinus über die Gnade.

Indem Pelagius die Erbfünde verwarf, setzte er sich nothwendig auch in Widerstreit mit der Lehre der Kirche von der Heilung der durch das

horum caro sic patitur, ut non ibi anima potius quae vivit ac sentit, poenas luat. Hoc enim si justum ostenditur, sic etiam ostendi potest qua justitia in carne quoque peccati subeat originale peccatum, baptismatis sacramento et gratiae miseratione mundandum. Si autem illud ostendi non potest, neque hoc posse arbitror. Aut ergo utrumque occultum feramus, et nos homines esse meminerimus, aut alias aliud de anima opus, si necesse videbitur, cautela sobria disputando moliamur. Ibid c. 10 (ib. c. 80).

45) Ego quidem non memini me aliud audivisse a Christianis, qui utrumque accipiunt Testamentum, non solum in catholica Ecclesia, verum etiam in qualibet haeresi vel schismats constitutis . . . Haec non ideo commemoravi, quod disputatorum quorumlibet sententiis tamquam canonica auctoritate nitamur, sed ut appareat, ab initio usque ad praesens tempus, quo ista novitas orta est, hoc de originali peccato apud Ecclesiae fidem tanta constantia custoditum, ut ab iis qui dominica tractarent eloquia, magis certissimum proferretur ad alia falsa refutanda, quam id tamquam falsum refutari ab aliquo tentaretur. Ibid. c. 7. (ib. 77 s.) und epist. 157 (II. c. 552) und ep. 175 (ib. c. 620). Dieses genügt, um die von den Belagianern der neuesten Zeit noch immer vorgebrachte Behauptung: Augustinus sei der Bater des Dogmas von der Erbsünde — in ihrer ganzen Biöße darzustellen.

Erbübel verderbten menschlichen Natur mittelst der Gnade Jesu Christi, und in dem Maße, als er die natürliche sittliche Kraft des Menschen erhob, drückte er die Nothwendigkeit und den Sinfluß der Gnade herab.

Augustinus ging an die Widerlegung dieser Ansichten in dem zweiten der an Marcellinus gerichteten Bücher. Wider die Meinung der Belagianer, welche fagten: Wenn wir nicht wollen, fo fündigen wir auch nicht; auch murbe Gott dem Menschen nicht geboten haben, was dem menfchlichen Willen unmöglich mare, - machte Augustinus geltend: Die Wahrheit dieses Sates anerkenne jeder Christ im AUgemeinen, aber der Wille des Menschen habe zur Ueberwindung des Bofen oft solche Rraft aufzuwenden, welche ihm in seiner durch die Erbfünde geschmälerten sittlichen Verfassung von Natur unerschwinglich sei. Die durch Adams Fall in den Menschen gepflanzte bose Begierlichkeit (concupiscentia), deren Schuld zwar die Taufe tilge, bleibe im Menschen zurück zum Kampfe und sei so überwiegend, daß der Wille nothwendig durch göttlichen Beistand gekräftigt werden muffe, foll er das Gesetz der Gerechtigkeit vollkommen erfüllen können. Deghalb werden wir gelehrt zu beten: Führe uns in feine Versuchung; feineswegs aber ift Alles mit dem bloßen Beten gethan, also daß nicht auch die Thätigkeit unseres Willens in Anspruch genommen wurde. Denn Gott heißt zwar unfer Selfer, aber vom helfen fann nur bei dem die Rede sein, der sich selbst einige Mühe gibt, und Gott wirft unfer Seil nicht in uns wie in vernunft= und willenlosen Be-Warum aber Gott Jenem beistehe, Diesem nicht, Jenen so fehr unterstütze, Diesen nicht so sehr, Jenen auf diese, Diesen auf jene Art, bavon liegt der Grund allein in Gott 46).

<sup>46)</sup> Acute autem sibi videntur dicere, quasi nostrum hoc ullus ignoret, quod si nolumus, non peccamus; nec praeciperet Deus homini, quod esset humanae impossibile voluntati. Sed hoc non vident, quod ad nonnulla superanda, vel quae male cupiuntur, vel quae male metuuntur, magnis aliquando et totis viribus opus est voluntatis . . . . Concupiscentia igitur tamquam lex peccati manens in membris corporis mortis hujus, cum parvulis nascitur, in parvulis baptizatis a reatu solvitur, ad agonem relinquitur . . . In grandibus autem baptizatis, in quibus jam ratione utentibus quidquid eidem concupiscentiae mens ad peccandum consentit, propriae voluntatis est, deletis peccatis omnibus, solo etiam reatu, quo vinctos originaliter detinebat, ad agonem interim manet, non sibi ad illicita consentientibus nihil omnino nocitura . . . consentientes autem sibi ad illicita reos tenet . . . Ut autem non ei consentiamus, deprecamur adjutorium dicentes, Et ne nos inferas in tentationem (vel sicut nonnulli codices habent) ne nos inducas in tentationem . . . ut si forte tentari coeperimus a concupiscentia nostra, adjutorio ejus non deseramur, ut in eo possimus vin-

Gestützt auf ihre Unsicht von der Kräftigkeit des bloßen Willens zur Erfüllung des Gesetzes sprachen die Pelagianer: Der Mensch tonne in Diefem Leben ohne Sunde fein Augustinus mochte biefen Say nicht unbedingt verwerfen; benn, fagte er, würden wir die Möglichkeit beffen läugnen, so würden wir sowohl dem freien Willen des Menschen, der dieses anstrebt, als auch der Kraft und Barmbergigteit Gottes, der diefes durch feinen Beiftand bewirtt, zu nahe treten. Aber, fette er hinzu, es ift eine andere Frage, ob diefes möglich fei, und eine andere, ob es geschehe; dann wieder eine andere, warum, wenn bas an sich Mögliche nicht geschieht, es nicht geschehe, und endlich noch eine andere Frage, ob nicht blos irgend Jemand sei, der da niemals eine Gunde hatte, fondern ob es einen Solchen irgend wann habe geben tonnen? - Auf die Erste dieser Fragen: Db der Mensch in diesem Leben ohne Sunde fein konne? erwiederte Augustinus: Er fonne biefes burch Gottes Gnade und feinen freien Willen; auch gehöre ohne Zweifel der freie Wille felbft zur Gnade Gottes, das ift, zu den Beschenken Gottes, aber nicht nur, daß er ift, fondern auch, daß er gut ift; das heißt, daß er zur Erfüllung der Gebote des Herrn sich menbet. Die Gnade Gottes zeige nicht blos, mas man thun foll. sondern helfe auch, daß man das Gewiesene thun könne 47).

cere, ne abstrahamur illecti . . . Justa autem agere, vel justitiae praeceptum omni ex parte implere non possumus, nisi adjuvemur a Deo . . . Nec ideo tamen solis de hac re votis agendum est, ut non subinferatur adnitendo etiam nostrae efficacia voluntatis. Adjutor enim noster Deus dicitur nec adjuvari potest, nisi qui etiam aliquid sponte conatur. Quia non sicut in lapidibus insensatis, aut sicut in eis in quorum natura rationem voluntatemque non condidit, salutem nostram Deus operatur in nobis. Cur autem illum adjuvet, illum non adjuvet, illum tantum, illum autem non tantum, istum illo, illum isto modo, penes ipsum est et aequitatis tam secretae ratio, ct excellentia potestatis. Liber 2. ad Marcell. c. 3. 4. 5. (X. c. 41—43).

Nam qui dicunt esse posse in hac vita hominem sine peccato, non est eis continuo incauta temeritate obsistendum. Si enim esse posse negaverimus, et hominis libero arbitrio, qui hoc volendo appetit, et Dei virtuti vel misericordiae, qui hoc adjuvando efficit, derogabimus. Sed alia quaestio est, utrum esse possit; alia, utrum sit; alia, si non est cum possit esse, cur non sit; alia utrum qui omnino nunquam ullum peccatum habuerit, non solum quisquam sit verum etiam potuerit aliquando esse vel possit. In hac quadripartita propositione quaestionum si a me quaeratur, utrum homo sine peccato possit esse in hac vita, confitebor posse per Dei gratiam et liberum ejus arbitrium; ipsum quoque liberum arbitrium ad Dei gratiam. hoc est, ad Dei dona pertinere non ambigens, nec tantum ut sit. verum etiam ut bonum sit, id est, ad facienda mandata Domini convertatur, atque ita Dei gratia non

Das Zweite: Ob der Mensch in diesem Leben sich wirklich frei von Sünde halte? glaubte Augustinus mit Hinweisung auf die Aussprüche: Bfalm 142, 2; 1. 3oh 1, 8 verneinen zu muffen und erwiderte den Belagianern. die z. B. auf Job, Zacharias und Elisabeth u. A. als folche hinweisen. welche die Schrift felbst "gerecht" nenne: Es sei ein wesentlicher Unterschied zwischen Gerechtigkeit und Sündelosigkeit 48). - Die britte Frage: Warum der Mensch, der, unterstützt von der göttlichen Gnade, es fonnte, bennoch nicht ohne Sunde bleibe? erledigte er furz alfo: Die Urfache beffen ift, weil die Menschen nicht wollen. Dekhalb aber wollen die Menschen das Gerechte nicht thun, entweder, weil es ihnen an ber Renntniß deffen gebricht, mas Recht ift, oder weil dasfelbe nicht angenehm ift. Unwissenheit und Schwäche find also die Bebrechen. welche den Willen des Menschen an der Uebung des Guten und der Unterlaffung des Bofen hindern. Dag nun das Berborgene befannt und das, mas nicht gefiel, füß merbe, das ift das Werf ber ben menschlichen Willen unterstützenden Gnabe. Wenn die Menschen durch dieselbe nicht unterstützt werden, liegt die Ursache in ihnen, nicht in Gott 49). Auf die vierte Frage endlich antwortete Augustinus: Außer dem Einzigen Mittler amischen Gott und den Menschen, dem Menschen Christus Jefus, gebe es ichlechthin teinen, der frei von aller Gunde fei: auker Ihm habe es keinen gegeben und werde es keinen geben 50).

solum ostendat quid faciendum sit, sed adjuvet etiam ut possit fieri quod ostenderit. Ibid c. 6. (ib. c. 43).

Sic itaque omnes, quicumque in hac vita divinarum scripturarum testimoniis in bona voluntate atque actibus justitiae praedicati sunt, et quicunque tales vel post eos fuerunt, quamvis non eisdem testimoniis praedicati atque laudati, vel nunc usque etiam sunt, vel postea quoque futuri sunt, omnes magni, omnes justi, omnes veraciter laudabiles sunt, sed sine peccato aliquo non sunt; quoniam scripturarum testimoniis, quibus de illorum laudibus credimus, hoc etiam credimus, non justificari in conspectu Dei omnem viventem etc. Ibid c, 7—14. c. 44—51.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Jam vero quod loco tertio posui videamus. Cum, voluntatem humanam gratia adjuvante divina, sine peccato in hac vita possit homo esse, cur non sit, possem facillime ac veracissime respondere, quia homines nolunt. Nolunt homines facere quod justum est, sive quia latet an justum sit, sive quia non delectat. Ignorantia igitur et infirmitas vitia sunt, quae impediunt voluntatem, ne moveatur ad faciendum opus bonum, vel ab opere malo abstinendum. Ut autem innotescat quod latebat, et suave fiat quod non delectabat, gratiae Dei est, quae hominum adjuvat voluntates; qua ut non adjuventur, in ipsis itidem causa est, non in Deo. Ibid c. 17. (ib. c. 54).

<sup>50)</sup> Quartum jam illud restat . . . utrum qui omnino nunquam ullum peccatum habuerit, habiturusve sit, non solum quisquam natorum hominum sit, verum

#### §. 7.

## Fortsetzung.

Einige Jahre nach Abfassung der Bücher "über Schuld und Nachlassung der Sünden" erhielt der Bischof von Hipporegius Gelegenheit, die Gnade neuerdings wider Pelagius zu vertheidigen. Zwei durch Geburt wie durch Bildung ausgezeichnete junge Männer, Timasius und Jacobus, waren durch Pelagius für das ascetische Leben gewonnen, aber auch von seinen Irrthilmern angesteckt worden. Diese überschiecken dem Augustinus ein Buch, welches Pelagius über die Natur geschrieben hatte, mit der Bitte um ein Urtheil über dasselbe. Beil nun Pelagius in demselben mit brennendem Sifer wider Iene stritt, welche ihre Sünden mit der Schwäche der menschlichen Natur zu entschuldigen suchen, aber zugleich mit dem Auswande einer Beisheit, die nicht von Oben ist, so ging Augustinus mit noch brennenderem Sifer an die Widerlegung dieser Schrift, damit das Kreuz Christi nicht zu nichte gemacht werde, indem er eine Abhandlung "von der Natur und Gnade" an die genannten Männer richtete 51).

Ueber die Art und Weise, wie Pelagius in seinem Buche sich über die Natur des Menschen ausgesprochen hatte, bemerkte Augustinus: "Instem er durch Vertheidigung der Natur die Sache Gottes zu führen meint,

etiam potuerit aliquando esse vel possit. Hunc prorsus nisi unum mediatorem Dei et hominum hominem Christum Jesum, nullum vel esse, vel fuisse, vel futurum esse, certissimum est. Ibid. c. 20. (ib. c. 57 s.) Daß der heilige Augustinus diesen seinen Satz an einem anderen Orte in Betreff der actuellen Sünde durch die alleinige Ausnahme der seligsten Jungfrau Maria besschränkte, siehe im folgenden Paragraph S. 287.

De natura et gratia ad Timasium et Jacobum contra Pelagium liber unus (X. 127 ss.) Die Absaffung dieses Buches sält in das J. 415. (S. prafatio in tom. 10. N. VIII.) Librum quem misistis.. non mediocri intentione perlegi; et vidi hominem zelo ardentissimo accensum adversus eos. qui cum in suis peccatis humanam voluntatem debeant accusare, naturam potius accusantes hominum, per illam se excusare conantur. Nimis exarsit adversus hance pestilentiam, quam etiam litterarum saecularium auctores graviter arguerunt, exclamantes: Falso queritur de natura sua genus humanum. Hance prorsus etiam iste sententiam quantis potuit ingenii viribus aggeravit. Verumtamen timeo ne illis potius suffragetur, qui zelum Dei habent, sed non secundum scientiam.... Quanto igitur zelo accensus est libri hujus, quem misistis, conditor adversus eos qui peccatis suis patrocinium de naturae humanae infirmitate perquirunt, tanto et multo ardentiore zelo nos oportet accendi, ne evacuetur crux Christi. De natura et gratia. l. et 7. (X. c. 127 et 130).

bemerkt er nicht, daß er durch die Behauptung, die Natur sei gesund, die Barmbergiafeit des Arztes guruchftößt. Denn der Schöpfer der Natur ift auch ihr Erlöser. Darum dürfen wir den Schöpfer nicht also loben, daß wir gezwungen werden, zu fagen: der Erlofer fei überflüffig. Seien wir auf diese Art dankbar dafür, daß Er uns erschaffen, auf daß wir nicht undantbar dafür seien, daß Er uns heilt. Freilich muffen wir unsere Gebrechen, die Er heilet, nicht dem göttlichen Werfe, sondern dem menschlichen Willen zuschreiben; aber so wie wir bekennen, es sei in unserer Macht gewesen, dieselben zu verhüten, so mögen wir auch gestehen, die Heilung derselben liege mehr in Seiner Barmberzigkeit, als in unserem Vermögen. Diese Barmherzigkeit und den heilenden Beistand des Erlösers fest er (Belagius) aber nur darin, daß Er die begangenen Sünden vergebe, nicht aber in den Beistand zur Bermeidung der fünftigen. Das ift ein sehr verderblicher Irrthum desselben; denn, obgleich dieses nicht durchblickend, verbietet er uns zu wachen und zu beten, damit wir nicht in Versuchung fallen, da er behauptet: "Es stehe blos in unserer Macht, daß dieses nicht geschehe 52).

Zum Erweise seiner Behauptung, daß der Mensch sich frei von Sünsten halten könne, hatte Pelagius heilige Männer und Frauen genannt, welche die Schrift als solche preise von Abel bis auf Iohannes den Täuser und von Debbora bis "auf die Mutter unseres Herrn und Erlösers, welche der fromme Glaube ohne Sünde bekennen muß." Augustinus entgegnete: "Mit Ausnahme der heiligen Jungfrau Maria, welche ich, wenn von Sünden die Rede ist, gar nicht in Frage gezogen haben will (denn daraus, daß sie gewürdigt ward, Den zu empfangen und zu gebären, der gewiß ohne Sünde war, wissen wir, wie viel mehr Gnade ihr verliehen worden, die

Porro autem quod Dei causam sibi agere videtur, defendendo naturam, non adtendit quod eamdem naturam sanam esse dicendo. medici repellit misericordiam. Ipse est autem creator ejus, qui salvator ejus. Non ergo debemus sic laudare creatorem, ut cogamur, immo vere convincamur dicere superfluum salvatorem. Naturam itaque hominis dignis laudibus honoremus, easque laudes ad creatoris gloriam referamus; sed quia nos creavit, ita simus grati, ut non simus, quia sanat, ingrati. Vitia sane nostra quae sanat, non divino operi, sed humanae voluntati justeque illius vindictae tribuamus; sed ut in nostra potestate fuisse ne acciderent confitemur, ita ut sanentur in illius magis esse misericordia quam in nostra potestate fateamur. Hanc iste misericordiam et medicinale salvatoris auxilium tantum in hoc ponit, ut ignoscat commissa praeterita, non ut adjuvet ad futura vitanda. Hic perniciosissime fallitur; hic etsi nesciens, prohibet nos vigilare et orare ne intremus in tentationem, cum hoc ne nobis accidat, in nostra tantum potestate esse contendit. I bi d. c. 34. (X. c. 143 s.)

Sünde ganz und gar zu meiden) — mit Ausnahme also dieser Jungfrau, wenn wir alle jene Heiligen zu ihren Lebzeiten gefragt hätten, ob sie ohne Sünde wären, was würden sie wohl geantwortet haben? Ob das, was Dieser (Pelagius) sagt, oder was der Apostel Johannes (l. 1, 8) spricht 53)?

Rebstdem daß Pelagius unter der Gnade nur die Raturgaben des Menschen und die Bergebung der Gunden verstand, gahlte er auch unter die Gnaden die durch das Evangelium Christi den Menschen gewordene Lebensanweisung; er mußte aber Richts von der rechtfertigenden und heiligenden Gnade, als dem Erlöserverdienste Chrifti. Dieses veranlagte den Augustinus zu dem Ausrufe: "D möchte er doch als ein Chrift lefen, daß außer Jesus Christus fein Rame unter dem Dimmel ift, in welchem wir felig werden muffen; mochte er das Bermögen der menschlichen Natur nicht so vertheidigen, daß man glaube, der Mensch könne durch seinen freien Willen auch ohne diesen Ramen selig werden! Aber er meint vielleicht, dazu fei der Name Christi nothwendig, daß wir durch fein Evangelium lernen, wie wir leben follen, nicht auch, daß uns feine nade beistehe, damit wir gut leben. Aber schon aus dem sollte er wenigstens die bedauernswerthe Finfterniß des Menschengeistes befennen, daß diefer wohl einen Löwen zu bändigen versteht, aber doch nicht weiß, wie er leben foll. Genügt ihm zur Wissenschaft dessen der freie Wille und das natürliche Geset? Wenn ihm das natürliche Bermögen ausreicht zur Kenntniß des Gesetzes und zur Erfüllung desselben, dann ift Christus umsonft gestorben, und getilgt ist das Aergernis des Kreuzes . . . Wenn ich also auch zustimme, daß Menschen hienieden ohne Sünde waren oder feien, so be= haupte ich doch, daß sie dieses schlechterdings nicht sein konnten oder können, wenn sie nicht gerechtfertigt waren durch die Gnade Gottes, durch Jesus Chriftus unfern Herrn, den Gefreuzigten. Derfelbe Glaube nämlich hat

Deinde commemorat cos, qui non modo non peccasse, verum etiam juste vixisse referuntur, Abel . . . Joannes. Adjungit etiam feminas, Debboram . . . ipsam etiam Domini ac Salvatoris nostri matrem, quam dicit sine peccato confiteri necesse esse pietati. Excepta itaque sancta virgine Maria, de qua propter honorem Domini nullam prorsus eum de peccatis agitur, haberi volo quaestionem (unde enim scimus, quid ei plus gratiae collatum fuerit ad vincendum omni ex parte peccatum, quae concipere ac parere meruit, quem constat nullum habuisse peccatum?) hac ergo Virgine excepta si omnes illos sanctos et sanctas, cum hic viverent, congregare possemus, et interrogare utrum essent sine peccato. quid fuisse responsuros putamus. utrum hoc quod iste dicit, an quod Joannes apostolus? Ibid. c. 36 (ib. c. 144 s.) Daß A. mit diesen Worten die h. Jungsrau nur frei von jeder actuellen Sünde ertlärte, und die Freiheit derselben von der Erbsünde gar nicht in Frage stand, ist außer Zweisel.

die Gerechten des alten Bundes geheilet, welcher auch uns heilet, das ist, der Glaube an den Mittler Gottes und der Menschen, den Menschen Christus Jesus, der Glaube an sein Blut und Kreuz, an seinen Tod und seine Auferstehung . . . Auf keine Weise als nur durch den Beistand des gestreuzigten Erlösers und die Gabe seines Geistes kommt wer immer zu vollendeter Vollkommenheit, so wie auch nur zu was immer für einem Fortschritte in wahrer und frommer Gerechtigkeit. Ob, wer dieses läugnet, mit Recht den Christen beigezählt werden könne, weiß ich nicht 54).

Ueberdieß machte Augustinus in seinen Erörterungen über die Gnade noch geltend, daß sie eine freie, so wie eine vorausgehende und nach folgende sei. "Diese Gnade Christi aber," sagt er, "ohne welche weder Kinder noch Erwachsene selig werden können, wird nicht Berdiensten zu Theil, sondern wird umsonst gegeben; weßhalb sie auch Gnade heißt." "Ihr seid gerechtsertigt worden umsonst," heißt es Röm. 3, 24, "durch sein Blut 55)".... "An dem Werke unserer Rechtsertigung arbeiten auch wir, aber wir wirken

<sup>54)</sup> O utinam sicut Christianus legeret, praeter Jesum Christum nullum esse nomen sub coelo, in quo oportet salvos fieri nos; et non possibilitatem naturae humanae ita defenderet, ut homo per liberum arbitrium etiam sine isto nomine salvus esse posse credatur. Sed putat fortasse, ideo necessarium esse Christi nomen, ut per ejus Evangelium discamus quemadmodum vivere debeamus, non etiam ut ejus adjuvemur gratia, quo bene vivamus. Vel hinc saltem confiteatur esse miserabiles tenebras in animo humano, qui scit quemadmodum debeat leonem domare, et nescit quemadmodum vivere. An et hoc ut sciat sufficit ei liberum arbitrium lexque naturalis? . . Si enim possibilitas naturalis per liberum arbitrium, et ad cognoscendum quomodo vivere debeat, et ad bene vivendum sufficit sibi; ergo Christus gratis mortuus est, ergo evacuatum est scandalum crucis. - Etiamsi fuisse vel esse consentiam (aliquos homines in hac vita sine peccato), nullo modo tamen potuisse vel posse confirmo, nisi justificatos gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum et hunc crucifixum. Ea quippe fides justos sanavit antiquos, quae sanat et nos, id est, mediatoris Dei et hominum hominis Jesu Christi, fides sanguinis ejus, fides crucis ejus, fides mortis et resurrectionis ejus. - Nullo tamen modo nisi adjuvante gratia salvatoris Christi crucifixi, et dono Spiritus ejus, vel quoslibet ad plenissimam perfectionem, vel quemquam ad qualemcunque provectum verae piaeque justitiae pervenire, qui negaverint, nescio utrum recte possint in qualiumeunque Christianorum numero deputari. Ibid. c. 39. 40. 44. 60. (ib. c. 147. 149 und 157).

<sup>55)</sup> Haec autem Christi gratia, sine qua nec infantes nec aetate grandes salvi fieri possunt, non meritis redditur, sed gratis datur, propter quod et gratia nominatur. Justificati, inquit, gratis per sanguinem ipsius. Gratia gratuita ibid. c. 4. (ib. c. 129).

mit Gott dem Wirkenden blos mit, weil seine Barmherziskeit uns zuvorstommt. Sie kommt uns aber zuvor, damit wir geheilt werden, und sie folgt nach, damit wir geheilt auch frisch fortleben; sie kommt zuvor, damit wir berufen werden, und sie wird nachfolgen, damit wir verherrlicht werden; sie kommt zuvor, damit wir fromm leben, und sie wird nachfolgen, auf daß wir immer mit Ihm leben <sup>56</sup>).

#### §. 8.

# Verhandlungen mit Pelagius im Orienté.

Während der Bischof von Hipporegius den Irrthümern, die unter dem Namen des Pelagius umliesen, im Abendlande so eifrig entgegenetrat <sup>57</sup>), fanden dieselben im Oriente einen nicht minder eifrigen und bezühmten Gegner. Dieser war der an der Krippe des Erlösers zu Bethleshem in klösterlicher Einsamseit lebende Presbyter Hieronymus (geboren zu Stridon an der Grenze Pannoniens und Dalmatiens um 331 † 420). Ausgezeichnet durch seine auf Besehl des Papstes Damasus im Jahre 382 unternommene Berichtigung der alten sateinischen Kirchenübersetzung (Itala) des A. und N. T. und durch seine Uebersetzung des A. T. aus dem Hespiraßen, so wie durch seine Erklärungen der heiligen Schrift, war er besonders in Bibelsragen das gelehrte Orasel des Abendlandes; auch stand er mit Augustinus seit dem Jahre 397 in briesslichem Berkehre <sup>58</sup>).

Der für Orthodoxie eisernde Hieronymus ward bald veranlaßt, seine Stimme gegen die pelagianischen Ansichten zu erheben, denn Pelagius selbst lebte seit Jahren in seiner Nähe. Dieser hatte sich nämlich von Afrika aus im Jahre 411 in das Morgenland gewendet und als Origenist bei dem

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Ubi quidem operamur et nos; sed illo operante cooperamur, quia misericordia ejus praevenit nos. Praevenit autem ut sanemur, quia et subsequetur ut etiam sanati vegetemur; praevenit ut vocemur, subsequetur ut glorificemur; praevenit ut pie vivamns, subsequetur ut cum illo semper vivamus. Ibid c. 31 (ib. c. 142).

ugustinus hatte den Pelagianern bereits noch einige andere Schriften entzgegengesetzt und zwar noch im J. 412 das Buch "de Gratia Novi Testamenti" in Briefform an den Catechumen Honoratus in Carthago (Maurinerausgabe Opp. II. Ep 140), das Buch "de Spiritu et Littera" an Marcellinus (X. 85—126) und im J. 414 einen ausstührlichen Brief an Hilarius in Sicilien (II. Ep. 157).

<sup>58)</sup> Hieronym. de viris illustribus e. 134 und epist. ad Augustin. (Opp. Aug. II. ep. 39 c. 83).

Bischofe Johannes von Jerusalem freundliche Aufnahme gesunden. Otwohl er klug und umsichtig, mit seinen Meinungen über die Gnade auch hier sehr zurückhielt, so waren dieselben doch dem Hieronymus durch verstraute Geistliche von Jerusalem hinterbracht worden Dieser säumte nicht, sie als Ausgeburt des Origenismus (do teins tus Origenis ramusculus est) in einem Briese an Ktesiphon einer scharfen Censur zu unterwersen und die Vertheidiger derselben aufzusordern, offen mit ihren Aussichten hervorzutreten, weil dann auch der Sieg der Kirche über dieselben sicher sei (Ecclesise victoria est, vos aperte dicere, quod sentitis) 39).

Aber Pelagins ging aus seiner sichern Berborgenheit nicht hervor und entschlüpfte seinen Gegnern wieder, als diese ihn faisen wollten. Es war nämlich ein spanischer Presbyter, Paulus Drofins, ein junger Mann geweckten Geistes und brennend vor Gifer, ein taugliches Gefäß im Saufe des Herrn zu werden, zu Augustinus gefommen, um sich von dem Schatze seiner theologischen Wissenschaft zu bereichern. Augustinus sendete ihn im Frühjahre 415 an den gelehrteren Hieronymus nach Bethlehem 60). So fam dieser zur Kunde deffen, mas fein bischöflicher Freund bisher gegen den Belagianismus gethan hatte. Drofins ericbien beghalb dem Hieronymus und feinen Freunden in Jerufalem wie gerufen, um burch ihn an Pelagius zu fommen, mit dem Jener auch Gelegenheit fand, über feine Behrmeinungen zu sprechen 61). Der zu den Rugen des Hieronymus sitzende Pilgrim erhielt zu bem Ende von der orthodoren Geiftlichkeit Jerufalems eine Ginladung, da= hin zu fommen, um vor dem Presbyterium und dem Bifchofe Johannes über das gegen die Harefie des Caclestins und Pelagius in Afrika Geschehene zu berichten. Dieses geschah am 29. oder 30. Juli. Drofius ergählte einfach die Verdammung des Caelestins zu Carthago und wie der Bischof Augustinus jo eben mit einer Widerlegung der Schrift des Pela gins "von ber Natur" beschäftigt sei; auch habe derselbe die Irrthumer des Caelestius in einem Briefe an Hilarius aufgedeckt, wovon er eine Abschrift in Händen habe. Auf Berlangen der Berjammlung las Profins diefen Brief in Gegenwart des Pelagins vor, nachdem biefer dazu auf Begehren des Bischofs Johannes eingeführt worden war. Nach beendigter Lesung fragte man den Pelagins, ob er sich zu den Meinungen befenne, wider welche der

<sup>59)</sup> Commonit. M. Mercatoris (X, c. 31). Epist, Hieronym, ad Ctesiphontem (ib. c. 70 s.)

<sup>60)</sup> Augustin ad Hieronym, epist, 166 (H. 583 s.).

<sup>61)</sup> Troines in iemem Apologet, (X. 79 s.) fagt: Pelagius mihi dixit, docere se etc. Er batte also periontid mit ibm geiprechen.

Bischof Augustinus dieses geschrieben habe? Da entgegnete dieser: Wer ift mir Augustinus?! Dieses die bischöfliche Würde eben so sehr als das per= sönliche Ansehen des Augustinus verletzende Wort eines Laien erfüllte die Versammlung mit solchem Unwillen, daß man die Entfernung, ja die Ercommunication desselben verlangte. Johannes suchte die Aufregung zu beschwichtigen, indem er zu Pelagius, den er Platz nehmen hieß, sprach: Augustinus bin ich. Aber man gab ihm zu hören: Wenn du Augustinus vertrittst, so vertrete auch die Grundfate desfelben. - Auf die Frage des Bischofs, was man gegen Belagins vorzubringen habe, erklärte Orosius: Pelagius hat zu mir gefagt, er lehre: der Menich fonne ohne Gunde fein, und Gottes Gebote leicht halten, menn er wolle. Belagius befannte sich zu diesem Sate. Da nun Orosius geltend machte, dieser Satz fei von der afrifanischen Synode, so wie von Augustinus und hieronhmus verdammt worden, drang Johannes, diefes nicht beachtend, darauf, daß man vor ihm als Richter eine förmliche Klage wider Pelagius erheben folle. Orofius aber wies diefes Ansinnen, als ein die abendländischen Kirchenlehrer verlegendes, entschieden zurück - um fo mehr, als der Dol= metscher, der das Berständniß zwischen den Lateinern und Griechen vermitteln sollte, sich als unverläßlich er wies. Der Bischof suchte hierauf den Pelagius zu rechtfertigen und feine Gegner des Irrthumes zu verdächtigen, indem er bemertte: Wenn er fagte, der Mensch könne dieses ohne den Beistand Gottes, so mare es verdammenswerth; nun aber, da er hinzusett: Der Mensch fonne zwar ohne Gunde sein, aber nicht ohne Silfe Got= tes, was fagt ihr? Läugnet ihr vielleicht den göttlichen Beistand? Da sprach Orofius: Jedem das Anathema, welcher die Gnade Gottes läugnet; die Yateiner aber, welche den Bischof durchblickt hatten, verlangten, daß die Sache vor lateinischen Richtern anhängig gemacht werde, weil der Häretiter, fo wie fie, die Lateiner, und der Gegenstand selber im Abendlande befannter fei. Ja, Mehrere scheuten sich nicht zu fagen: Niemand könne zugleich Saretifer. Anwalt und Richter sein. Endlich mußte Johannes dem Verlangen der Abendländer nachgeben und man fam überein, Boten und Briefe an Papst Innocentius 1. zu schicken und dem Urtheile desselben sich zu unter= werfen, bis dahin aber gegenfeitig sich ruhig zu verhalten. Und so ging man benn nach gesprochenem Gebete in Frieden auseinander; aber wie erbittert der Bischof Johannes durch diese Vorgänge war, das erfuhr nach einigen Wochen Drofins, als er zum Teste der Kirchweihe am 14. September nach Jerusalem gefommen war und den Bischof begrüßte. Denn dieser fuhr ihn mit den Worten an: Was willst du bei mir, du Goticklafterer? Und als Drofius betroffen, nach der Blasphemie fragte, deren er sich schuldig gemacht haben solle, erhob Johannes wider ihn den eben jo nichtigen als emporen=

den Vorwurf: Ich habe ja gehört, wie du gesagt hast: Auch mit der Gnade Gottes kann der Mensch nicht ohne Sünde sein 62).

### §. 9.

# Fortsetzung.

Die erbitterte Stimmung des Bischofs von Jerusalem mider die Gegner des Pelagius mußte diese nur zu neuen Schritten treiben, um feinen Schützling der Haresie zu überführen. Man bediente sich dazu zweier aus dem Abendlande angefommener gallischer Bischöfe, Beros von Arles und Lagarus von Mix, welche ihre Stuhle durch eine Senteng Des Papites verloren hatten 63). Diese brachten wider Belagius eine Rlageschrift bei Eulogius von Cafarea, dem Metropoliten Balaftinas ein, und in Folge deffen ward unter dem Vorfite desfelben eine Synode zu Diospolis (Endda) gehalten. Die Verhandlung, zu welcher nebst Eulogius 13 Bischöfe, und unter ihnen auch Johannes von Jerusalem gekommen waren, ging wenige Tage vor dem Weihnachtsfeste, am 20. December 415, vor sich. Der Angeflagte Pelagius hatte fich eingefunden, nicht aber die Mläger desfelben. Der Eine, hieß es, sei schwer erfrankt und badurch auch der Andere zu erscheinen verhindert worden. Diesen für Pelagius günstigen Umstand benütte fein bischöflicher Gönner fogleich, um für den Angeflagten und gegen die Rläger desfelben zu fprechen; Belagius felbit aber brachte als Zeugniffe feiner Unbescholtenheit Briefe hervor, welche er von verschiedenen Bischöfen erhalten hatte, und unter diesen auch einen von Augustinus. - Darauf ward die lateinische Rlagschrift verlesen, welche jowohl Stellen aus Schriften des Belagius, als Sate des Caelestins enthielt. Auf die aus seinen Buchern mehr dem Sinne als dem Wortlaute nach entlehnten Punfte gab Pelagius folche Erflärungen, daß die Bischöfe nicht umhin fonnten, die lebereinstimmung derselben mit der Kirchenlehre anzuerkennen 64). Die Gate, welche dem Caelestius zur Last gelegt murben, maren die schon zu Carthago verdammten (§. 2.); nebst diesen aber noch folgende: "Die Gnade Gottes merde nicht zu den einzelnen Sandlungen gegeben, sondern bestehe in bem freien Willen, dem Gefete und der Lehre; fie werde nach unfern Berdiensten verliehen, denn wenn sie Gott auch Gundern schenke,

<sup>62)</sup> Orosii apologet. (X. App. c. 80 s.)

<sup>63)</sup> Zosimi P. Epist, ad episcopos Afric. 2. et 3. bei Schoenemann. Pontif. Rom. epistolae genuinae. Gotting. 1796. pag. 673. 77.

gestis Pelagii liber unus (X. c. 191 s.) und de Palaestina synodo apud Diospolim (X. App., c. 88.).

scheine er ungerecht zu sein; daraus folge aber auch, daß die Wirksamfeit der Gnade von dem menschlichen Willen abhänge; denn wenn wir Alles nur durch die Gnade thun, so werden, wenn wir von der Sünde besiegt werden, nicht wir besiegt, sondern die göttliche Bnade, welche uns zwar auf alle Weise helfen wollte aber nicht konnte, oder aber entweder nicht konnte oder nicht wollte." Auf diese Punkte, welche Pelagius als Lehrer des Caelestius verantworten follte, erwiederte er: Db dies Sate des Caelestius seien, das ist Sache Derer, die das sagen; ich aber habe niemals so gedacht, sondern verdamme Den, der also glaubt. Darum fällte das Concil die Sentenz: Die Synode nimmt dich auf, weil du diese verwerflichen Meinungen verdammst 65). Dieses Urtheil deutete Pelagius dahin, als ob die Bäter dieser Versammlung seine Lehre gutgeheißen hätten, und trium= phirte über seine dadurch beschämten Gegner. Der von Leidenschaft nicht freie Hieronymus dagegen nannte diese Synode die "erbarmliche" (miserabilem); der ruhige Augustinus aber erfannte den Beschluß derfelben als einen vollkommen rechtlichen (absolutissima judicatio), durch welchen der Belagia= nismus förmlich - sowohl durch den Mund der Bäter als des Pelagius selbst - verdammt worden sei 66).

Pelagius mit seinem Unhange beruhigte sich aber nicht mit der Beschämung seiner Gegner; der Streit hatte unter den Betheiligten vielmehr eine solche persönliche Feindschaft gestiftet, daß die Pelagianer an Hieronymus, als dem Haupte der Gegenpartei, gräuliche Rache nahmen. Mit unglaublicher Verwegenheit stürzte man sich im Jahre 416 auf die unter der Obhut des Hieronymus stehenden Klöster, steckte sie in Brand und wüthete gegen die männlichen und weiblichen Bewohner derselben also, daß ein Diacon erschlagen ward. Hieronymus selbst fand nur Schutz in einem besessigten Thurme. Der Bischof Johannes vergaß über den persönlichen Hader gänzlich die Würde und Pflicht seiner Stellung und hatte für die in seinem Sprengel arg Mißhandelten kein Wort des Trostes 67).

### §. 10.

Papst Innocentius 1. über Pelagius und Caelestius und über ihre Lehrmeinungen.

Durch den aus Palästina zurückkehrenden Orosius erfuhr man in Afrika alle diese Vorgänge, und Heros und Lazarus hatten Demselben Briefe

<sup>65)</sup> Aug. de gestis Pelagii c. 14 (X. c. 208).

<sup>66)</sup> Ibid. c. 19. 20. 21. 14. (ib. c. 215. 208).

<sup>67)</sup> Ibid. c. 35. (ib. c. 227.) und Epist. Innocentii P. ad Hieronym. et Joannem bei Schoenemann l. c. p. 652. ss. und X. App. c. 90.

an alle Bischöfe des landes mitgegeben. Dieses veranlagte den Episcopat der Proving von Carthago, sich im Monat Juni 416 in der Metropole zu versammeln, um neue Magregeln wider das Umsichgreifen des Pelagianismus zu berathen. Den 67 Batern des Concils erichien es am zweckmäßigsten. ben apostolischen Stuhl anzugehen, auf daß durch sein Ausehen der pelagianische Irrthum verdammt werde. Indem fie dieses Verlangen an Papit Innocentius aussprachen, sagten sie am Schlusse ihres Schreibens: "Sollten daher auch Pelagius und Caelestius sich gebessert haben, oder diefe Meinungen und Schriften, die man ihnen vorhält, als die ihrigen, in Abrede stellen, und follten fie der Lüge nicht überführt werden können, jo muß doch im Allgemeinen Jeder mit dem Unathem belegt werden, welcher lehrt und behauptet, daß die menschliche Natur gur Genüge die Sünde bewältigen und Gottes Gebote halten könne, und welcher sich auf diese Weise als ein Gegner der Gnade Gottes zu erkennen gibt, die durch die Gebete der Beiligen auf das Klarste bewiesen wird; jo wie wer da immer läugnet, daß die Aleinen durch die Taufe Christi vom Berderben errettet werden und das ewige Heil erlangen 68)."

Dem Beispiele des Concils von Carthago folgte der Episcopat der Provinz von Numidien, welcher, im Herbste desselben Jahres zu Misleve versammelt, in gleichem Sinne an den Papst schrieb. Ueberdieß richteten noch die fünf Bischöfe: Aurelius, Alppius, Augustinus, Evodius und Possidius ein besonderes Schreiben an Innocentius, in welchem der Concipient desselben, Augustinus, die Streitfrage dogmatisch erörterte und um Approbation dieser Darlegung über die Gnade bat 69).

Der Papst erklärte in seinen Antworten (27. Jan. 417) auf diese drei Briefe nicht nur seine volle Uebereinstimmung mit der Lehre der afrifanischen Kirche, und verdammte die Bestreitung der Gnade als eine verstehrte Doctrin, sondern er ging noch über die Forderung der Ufrikaner

Unde etiamsi Pelagius Caelestiusque correcti sunt, vel se ista nunquam sensisse dicunt, et quaecunque scripta contra eos prolata fuerint sua esse negant, nec est quemadmodum de mendacio convincantur: generaliter tamen quicumque dogmatizat et affirmat, humanam sibi ad vitanda peccata et Dei mandata facienda sufficere posse naturam, et co modo gratiae Dei, quae sanctorum evidentius orationibus declaratur, adversarius invenitur: et quicunque negat parvulos per baptismum Christi a perditione liberari, et salutem percipere sempiternam, anathema sit, Conc. Carthag. bei Man si IV. 621 s.; Epistola Concil. ad Innocent. bei Schoenemann l. c. p. 616—20, and X. App. c. 91.

<sup>6.9)</sup> Epist Cone. Milevit, et Episcopp, quinque ad Innocent, bei Schoenemann l. c. p 621-34 und X. App. c. 92 s.

hinaus, indem er den Pelagius und den Caelestius, als Erfinder neuer Meinungen, fraft Antorität der apostolischen Gewalt so lange der Kirchengemeinschaft beraubt erklärte, bis sie nicht ihre bösen Wege verlassen würden; ja, er dehnte dieses Urtheil auch auf ihre Anhänger aus 70).

So war der Pelagianismus durch das Urtheil des römischen Stuhles als Häresie verworfen und die Streitfrage für immer beigelegt, und Augusstinus sprach dieses in einer Predigt zu Carthago (23. September 417) also aus: "Die Verhandlungen zweier Concilien sind an den apostolischen Stuhl gesendet worden, von dort sind Entscheidungen erflossen, die Streitssache ist demnach entschieden; möchte doch auch der Irrthum aufhören 71)!"

#### §. 11.

Caelestius und Belagius berüden den Papft Zosimus.

Das Gewicht der päpstlichen Sentenz recht wohl kennend, beeilten sich Caelestins und Pelagins, der bedingungsweise über sie verhängten Excommunication sich zu entledigen. Dem Caelestius war es gelungen, in der Wetropole Asiens, wohin er sich von Carthago aus im 3. 412 begeben hatte, die Presbyterwürde zu erlangen. Nach einiger Zeit hatte er Ephesus verlassen und sich in Constantinopel aufgehalten, von wo er wegen seinen dort ausgestreuten Irrthümern durch den Bischof Atticus vertrieben worden war 72). Als er nun von der über sich ergangenen Ausschließung Kunde erhielt, begab er sich nach Rom, dessen Stuhl mittlerweise Papst Zosimus (18. Jänner 417—26. December 418) eingenommen hatte, um sich von den wider ihn an den apostolischen Sitz gebrachten Beschuldigungen zu reinigen. Vor einer zahlreichen Versammlung römischer und auswärtiger

<sup>70)</sup> Innocent. epist. ad Conc. Carthag. Millevit et 5 episcopos ibid. p. 634—48. Die Sentenz wider Belagius und Caelestius, in epist. ad Conc. Milevit. n. 6. ib. p. 643. Quarc Pelagium Caelestiumque, id est, inventores vocum novarum, quae, sicut dicit Apostolus, aedificationis nihil, sed magis vanissimas consueverunt parere quaestiones, ecclesiastica communione privari, Apostolici vigoris auctoritate censemus etc. Simul autem praecipimus, ut quicunque id pertinacia simili defensare nituntur, par eos vindicta constringat. (X. App. c. 94.).

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Serm. 131 n. 10 praef. in tom. X. n. 13. Jam enim de hac causa duo concilia missa sunt ad sedem Apostolicam; inde etiam rescripta venerunt; causa finita et; utinam aliquando finiatur error.

<sup>72)</sup> Common. Mercat. (X. App. p. 69); Praef. in tom. X, n. 14.

Geiftlichen in der Bafilica des heiligen Clemens vernahm Zofimus im September 417 den Caelestius 73. Dieser überreichte ein Befenntniß, in welchem er fich über alle Urtifel des Symbolums, die nicht in Frage stan= ben, breit ausließ und zwar gang gemäß dem firchlichen Glauben. Offen aber längnete er die Erbfunde, da er feine Meinung über die Rindertaufe also barlegte: "Gemäß der Regel der allgemeinen Kirche und nach dem Ausspruche des Evangeliums bekennen wir, daß die Kinder zur Bergebung der Günden getauft werden muffen, weil nach des Berrn Festsetzung das himmelreich nur Getauften zu Theil werden fann; denn da zur Erlangung desselben die natürlichen Kräfte nicht tüchtig sind, so muß es durch die freie Gnade ertheilt werden. Die Kinder seien zur Bergebung der Gunben zu taufen, - haben mir aber nicht deghalb gefagt, als ob wir die Erbfünde behaupten wollten; denn dieses ift weit entfernt von dem fatholischen Glauben, weil die Gunde nicht mit dem Menschen geboren, sondern erst später von ihm begangen wird, und weil die Sunde augenfällig nicht Sache der Natur, sondern des Willens ift. Dieses zu bekennen ist hier am Orte, auf daß es nicht scheine, wir machten verschiedene Arten von Tauje, und es ist nothwendig, sich da= gegen zu verwahren, daß man aus Anlag der Taufe zur Schmach des Schöpfers fage, das Bofe werde, ehe es vom Menschen geschieht, auf ihn natürlicher Beise übertragen." - In demselben Sinne, als ob seine Brivatmeinungen das Gebiet der Glaubensfragen nicht berührten, sagte er ferner im Allgemeinen: "Wenn aber Fragen aufgeworfen wurden, die jum Glauben nicht gehören, und über welche unter fehr Bielen gestritten murde, so habe ich nicht wie der Erfinder eines Dogmas etwas bestimmt und entschieden aufgestellt, sondern mas ich immer aus der Quelle der Propheten und Apostel geschöpft, das legen wir dem Urtheile Euerer apostolischen Würde zur Prüfung vor, damit, follte etwa bei uns als Menschen irgend ein Irrthum unwissentlich sich eingeschlichen haben, er durch Guern Ausspruch verbessert werde 74)." - Um sich von der fatholischen Gefinnung,

<sup>73)</sup> Synod, Rom, in causa Caelest, bei Mansi IV. 371 und Epist. Zosimi ad episc. Africae bei Schoenemann 1, c. p. 672.

<sup>74)</sup> Infantes autem debere baptizari in remissionem peccatorum, secundum regulam universalis Ecclesiae et secundum Evangelii sententiam confitemur: quia Dominus statuit regnorum coelorum nonnisi baptizatis posse conferri: quod quia vires naturae non habent, conferri necesse est per gratiae largitatem. In remissionem autem peccatorum baptizandos infantes non ideireo dicimus, ut peccatum ex traduce firmare videamur: quod longe a catholico sensu alienum est. Quia peccatum non cum homine nascitur, quod postmodum exercetur ab homine; quia non naturae delictum, sed voluntatis

welche Caelestius hiemit auszusprechen schien, zu überzeugen, fragte ihn der Papst: ob er alles Dieses auch mit dem Herzen bekenne? und Caelestius stand nicht an, dieses zu betheuern <sup>75</sup>). Da Zosimus sah, in welch' crassen Irrthümern der Betlagte in der That besangen sei, verlangte er, Caelestius solle die wider ihn zu Carthago vom Diacon Paulinus erhobenen Klage punkte verdammen, und seine Zustimmung zu dem apostolischen Schreiben des Papst Innocentius erklären. Caelestius aber entzog sich der ersten Forderung und seistete dem Verlangen des Papstes nur in dem Punkte Genüge, daß er versprach, Alles zu verdammen, was immer der apostolische Stuhl verwerse <sup>76</sup>).

Diese dem römischen Stuhle von Caelestins immer und wieder gezollte unterwürfige Gesinnung bestach den überaus milden Papst <sup>77</sup>) so sehr, daß er demselben, trotz seiner Irrthümer, Schonung angedeihen lassen zu müssen glaubte, um so mehr, als die Ankläger desselben, Heros und Lazarus, in Rom gar übe! angeschrieben waren <sup>78</sup>). Weil aber der Vorgänger des Zosimus in Folge des Andringens der afrikanischen Bischöfe in der Sache des Pelagius und Caelestius Amt gehandelt hatte, so beschloß der Papst, daß die über Caelestius Verhängte Ausschließung noch zwei Monate in Araft bleiben solle; während dieser Zeit hätte, wer ihn der Falscheit und des Ungsaubens überführen wolle, nach Rom zu sommen; denn die gläubige Gesinnung Desselben sei untadelhaft (absoluta Caelestii sides) erfunden worden <sup>79</sup>).

esse monstratur. Et illud ergo confiteri congruum, ne diversa baptismatis genera facere videamur; et hoc praemunire necessarium est, ne per mysterii occasionem ad creatoris injuriam malum, ante quam fiat ab homine, tradi dicatur homini per naturam. — Si quae vero praeter fidem quaestiones natae sunt, de quibus esset inter plerosque contentio: non ego quasi auctor alicujus dogmatis definita haec auctoritate statui; sed ea quae de Prophetarum et Apostolorum fonte suscepi, vestri Apostolatus offerimus probanda esse judicio, ut si forte ut hominibus quispiam ignorantiae error obrepsit, vestra sententia corrigatur. S. Augustin. contra Pelag. et Caelest, II. de peccato origin. c. 6. (X. l. c. 255) und Bibliothet der Symbole von Dr. Aug. Ha, Breslau 1842 S. 199 f. und X. App. c. 98 und 97.

<sup>75)</sup> Zosimi epist. ad episc. Afric. bei Schoenemann 1. c. p. 672.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) S. August. de pecc. origin. c. 7 (X. 256).

<sup>77)</sup> Augustinus nennt den Zosimus de pece, orig. c. 6 (X. 255.); "multum misericors."

<sup>78)</sup> Zosimi epist. ad epise. Afric. bei Schoenemann l. c. p. 673.

<sup>79)</sup> Die Sentenz des Zosimus in Epist. cit.: "quare intra secundum mensem aut veniant, qui praesentem redarguant aliter sentire" (Schoenemann p. 674) bellt Angustinus auf, wenn er schreibt: "Caelestius velut phreneticus, ut re-

Der Bapit mar im Beariffe, Diefes Alles den Bifchofen Afrikas zu berichten, als von dem Bischofe Pranling, dem Nachfolger des Johannes, und von Pelagius Briefe aus Jerusalem einliefen. Der neue Bischof von Bernfalem vertrat nachdrücklich die Sache des Pelagins, welcher felbit in einer umfassenden Schrift fich vertheidigte und ein Befenntniß seines Glaubens an den apostolischen Stuhl sendete 80). Diese Glaubensformel war gang gleichlautend mit jener des Caelestius, weitläufig über nicht in Frage stehende Artifel, die Streitpunkte dagegen faum berührend. Ueber diese ertlärte er sich in auffallender Unbestimmtheit also: "Wir nehmen Gine Taufe an und halten dafür, dieselbe sei mit den nämlichen facramentalischen Worten bei Kindern, wie bei Großen zu verrichten . . . Wir bekennen einen freien Willen jo, daß wir fagen, wir bedürfen immer der Silfe Gottes, und daß sowohl Jene irren, welche mit Manichaus sagen: Der Mensch tonne die Sünde nicht meiden, als Jene, welche mit Jovinian annehmen, der Mensch fonne nicht fündigen; denn Giner wie der Andere hebt die Freiheit des Willens auf. Wir aber fagen: Der Mensch könne fündigen und nicht fündigen, auf daß wir befennen, wir seien stets frei." Und wie Caelesting, fo unterließ auch Pelaging am Schlusse feines Bekenntnisses nicht, zum Erweise seiner glänbigen Gesinnung dasselbe dem Urtheile des apostolischen Stuhles zu unterwerfen, indem er schrieb: "Das, gottseligster Papit, ist der Glaube, den wir in der fatholischen Kirche erlernt haben, und den wir immer festhielten und noch festhalten. Sollte etwa in diesem Befenntnisse Etwas minder schulgerecht (minus perite) oder abgemessen ausgedrückt sein, so verlangen wir von dir, außer Wehl gesetzt zu werden, der bu den Glauben und Sitz Petri inne haft; follte aber diefes unfer Befenntniß durch den Ausspruch deiner apostolischen Bürde gutgeheißen merden, so wird Jeder, der mich anschwärzen wollte, nur sich als unwissend oder böswillig oder auch als unfatholisch, mich aber nicht als häretisch erweisen 81)."

quiesceret, tanqum leniter fotus, a vinculis tamen excommunicationis nondum est creditus esse solvendus. Sed interposito duorum mensium tempore, donec rescriberetur ex Africa, resipiscendi ei locus sub quadam medicinali sententiae lenitate concessus est." (De pecc. orig. c. 7. X. 256).

<sup>50)</sup> Epistola Zosimi ad episc. Afric. bei Schoenemann I. c. p. 676.

Baptisma unum tenemus, quod iisdem sacramenti verbis in infantibus, quibus etiam in majoribus, asserimus esse celebrandum... Liberum sic confitemur arbitrium, ut dicamus nos semper Dei indigere auxilio; et tam illos errare qui cum Manichaeo dicunt hominem peccatum vitare non posse, quam illos qui cum Joviniano asserunt hominem non posse peccare: uterque enim tollit libertatem arbitrii. Nos vero dicimus, hominem semper et peccare, et non peccare posse: at semper nos liberi confiteamur esse arbitrii. — Haec est

Dieses Bekenntniß so wie die Vertheidigungsschrift des Pelagius sendete der Papst zugleich mit dem Verhöre des Caelestius nach Afrika, indem er am 21. September den Vischösen schrieb: Er hätte gewünscht, daß Einer von ihnen zugegen gewesen wäre, als diese Schriften in Rom öffentlich vorsgelesen wurden; dem Einige hätten sich kaum der Thränen enthalten können, daß Männer so vollkommenen Glaubens verschrieen werden konnten. Er hoffe, den afrikanischen Vischösen werde die Lesung dieser Documente Freude machen über den vollendeten Glauben des Pelagius und sie würden erkennen, daß ihrer Forderung Genüge geschehen sei, indem Eaelestius und Pelagius wirklich das zu Verdammende versdammende versdammen, und das zu Befolgende befolgten se.

Der Subdiacon Basiliscus, welcher diese papstlichen Schreiben nach Afrika überbrachte, traf am zweiten November zu Carthago den Diacon Paulinus und lud Denfelben mündlich vor den apostolischen Stuhl. Dieser aber glaubte, der Borladung nicht folgen zu muffen, indem ja die Genteng des Zosimus nicht wider ihn, sondern für ihn gefallen sei. Das schrieb er denn auch dem Papite am 8. November und dankte Demfelben zugleich für das zu seinen Gunften gefällte Urtheil, denn nach Ausweis der Acten habe Zosimus wiederholt den Caelestins gefragt: ob er verdamme, was die Klageschrift des Paulinus wider ihn vorbringe? Paulinus gab aber auch dem Papite zu verstehen, wie allzu nachsichtig er mit Caelestius, dem widersetlichen und offenbaren Läugner der Erbfünde, verfahren und wie er von Diesem überlistet worden sei: "Die römische Kirche," schrieb er, "kennt nun den Schuldigen, welcher gewagt hat, zu widersprechen und nicht zu verdammen, was deine Gottseligkeit zu verwerfen geboten . . . Dieser Fuchs verlegte sich immer auf Täuschungen und sein Raturell vermag er nicht zu ändern 83)."

Nach diesem Briefe des Paulinus fam dem Papste (3. 418) auch eine Neclamation der afrikanischen Bischöfe wider das mit Caelestius und Pelagius eingehaltene Verfahren zu, worauf ihnen Zosimus am 21. März

fides, Papa beatissime, quam in Ecclesia catholica didicimus, quamque semper tenuimus et tenemus. In qua si minus perite, aut parum caute aliquid forte positum est, emendari cupimus a te, qui Petri et fidem et sedem tenes. Sin autem hace nostra confessio Apostolatus tui judicio comprobatur; quicumque me maculare voluerit, se imperitum vel malevolum, vel etiam non catholicum, non me hacreticum comprobabit. Habit. Sibil. der Symbole S. 197 ff. und X. App. c. 97.

<sup>82)</sup> Epistola Zosimi bei Schoenemann l. c. 676. 80. und X. App. c. 99-101.

X. App. c. 102 ss.

erwiederte: "Ihr habt den Inhalt meines Schreibens so verftanden, als ob wir dem Caelestius in allen Studen Glauben geschenft und ohne Brufung feiner Worte, jo gu fagen, ju jeder Enlbe unfere Buftimmung gegeben hatten . . . Guere Brüderlichkeit wiffe daher, daß wir nach Empfang euerer früheren Briefe gar Richts geandert, fondern Alles in dem Stande gelaffen haben, in welchem es lange ichon mar, wie mir ench auch schrieben, daß nämlich euer an uns gerichtetes Berlangen Beltung finden folle 84)." - Ce hatten aber die Afrifaner im Intereffe des apostolischen Stuhles, auf daß nämlich minder Verständige nicht glauben möchten, es seien die falschen Glaubensansichten (fidei venena) bes Caelestius von Rom autgeheißen worden, verlangt: Caelestius durfe nicht nur im Allgemeinen seine Zustimmung zu dem Schreiben des P. Innocen; erklären, sondern er musse offen Illes und Jedes verdammen, was er in seinem Bekenntnisse Untirchliches vorgebracht habe. Diesem Berlangen der Ufrikaner zu genügen, ward Caelestius von Zosimus nochmals vorgeladen; er entzog sich aber einer neuen, wie er erwarten mußte, schärfern Untersuchung, und das öffnete dem Papite vollends die Augen 83.

#### §. 12.

# Die Irrthümer des Pelagianismus von der Kirche verdammt.

Bernhigt durch die Zuschrift des Zosimus trat der Episcopat aller afrikanischen Kirchenprovinzen am 1. Mai 418 zu einer Synode in Carthago zusammen, welcher Aurelius von Carthago mit dem Primas von Rumidien, Donatianus von Telepte, vorsaß. Diese 205 Bischöse, unter denen auch Augustinus war, sprachen über die Irrthümer des Caelestius und Pelagius das firchliche Verdammungsurtheil in solgenden Säten aus:

1. Wer da fagt, der erste Mensch Adam sei sterblich geschaffen worden, so daß er, ob er sündigen mochte oder nicht, leiblicher Weise gestorben

<sup>14</sup> Ita totum litterarum comprehendistis textum, quasi nos Caelestio commodaverimus in omnibus fidem, verbisque ejus non discussis ad omnem, ut ita dicam syllabam praebuerimus assensum... Noverit vestra fraternitas, nihil nos post illas quas superius litteras vestras accepimus immutasse, sed in codem cuncta reliquisse statu, in quo dudum fuerant, cum haec nostris litteris vestrae indicavimus sanctitati, ut illa quae a vobis ad nos missa erat obtestatio, remaneret. Epistola Zosimi 12. bei Schoenemann l. c. p. 700. und X. App. c. 104.

S. Augustia, contra duas epist. Pelag. L. 2, c. 3, (X. 434).

sein würde, d. i. daß er aus dem Leibe scheiden mußte, nicht aus Schuld der Sünde, sondern aus Naturnothwendigfeit, der sei Anathema 86).

- 2. Imgleichen wer da längnet, die neugeborenen Kinder seien zu taussen, oder wer da sagt, sie würden zwar zur Bergebung der Sünden getauft, aber sie hätten von Adam her keine Erbsünde an sich, welche durch das Bad der Wiedergeburt getilgt werden müßte, (worans folgt, daß bei ihnen die Taufform "zur Bergebung der Sünden" keine wahre, sondern erlogene Bedeutung hätte,) der sei Anathema. Denn das Wort des Apostels (Nöm. 5, 12) ist nicht anders zu verstehen, als es die katholische Kirche aller Orten immer verstanden hat Denn dieser Glaubensregel zu Folge werden anch die Kleinen, die in ihrer eigenen Person noch keinerlei Sünde begehen konnten, aus dem Grunde zur Vergebung der Sünden wahrhaft getauft, damit in ihnen durch die Wiedergeburt getilgt werde, was sie durch die Geburt sich zugezogen haben §7).
- 3. Imgleichen wer da immer fagt, die Gnade Gottes, in welcher wir durch unsern Herrn Tesus Christus gerechtfertigt werden, diene allein zur Vergebung der Sünden, die man schon begangen hat, und nicht auch zum Beistande, damit man keine begehe, der sei Anathema §8).
- 4. Imgleichen wer da immer fagt, diese Gnade Gottes durch unsern Hern Tesus Christus stehe uns zum Nichtsündigen nur dadurch bei, daß uns durch dieselbe die Ersenntniß der Gebote geoffenbart und eröffnet wird,

peccaret, sive non peccaret, moreretur in corpore, hoc est, de corpore exiret, non peccati merito, sed necessitate naturae, anathema sit. Conc. Carthag. bei Mansi IV. 326 ss. und Opp. S. Augustini Tom. X. Pars 2. App. 106. s.

<sup>187)</sup> Item placuit, ut quicunque parvulos recentes ab uteris matrum baptizandos negat, aut dicit in remissionem quidem peccatorum eos baptizari, sed nihil ex Adam trahere originalis peccati, quod lavacro regenerationis expietur, unde sit consequens ut in eis forma baptismatis in remissionem peccatorum non vera, sed falsa intelligatur, anathema sit. Quoniam non aliter intelligendum est, quod ait Apostolus: Per unum hominem peccatum intravit in mundum, et per peccatum mors, et ita in omnes homines pertransiit, in quo omnes peccaverunt, nisi quemadmodum Ecclesia catholica ubique diffusa semper intellexit. Propter hanc enim regulam fidei etiam parvuli, qui nihil peccatorum in semetipsis adhuc committere potuerunt, ideo in remissionem peccatorum veraciter baptizantur, ut in eis regeneratione mundetur, quod generatione traxerunt. Ibidem.

<sup>88)</sup> Item placuit, ut quicunque dixerit, gratiam Dei, qua justificamur per Jesum Christum Dominum nostrum, ad solam remissionem peccatorum valere, quae jam commissa sunt, non etiam ad adjutorium ut non committantur, anathema sit. I bi de m.

auf daß wir wissen, was wir anstreben, was wir meiden sollen, nicht aber werde uns durch dieselbe auch verliehen, daß wir mit Liebe und Kraft vollsbringen, was wir als Pflicht erkannt haben, der sei Anathema so).

- 5. Imgleichen wer da immer fagt, deshalb werde uns die Gnade der Rechtfertigung gegeben, damit wir durch die Gnade leichter erfüllen können, was wir durch den freien Willen zu thun geheißen werden, als ob wir, wenn auch die Gnade nicht gegeben würde, zwar nicht seicht, aber dennoch auch ohne sie die göttlichen Gebote erfüllen könnten, der sei Anathema <sup>90</sup>).
- 6. Imgleichen wer da immer meint, das Wort des Apostels Johannes: "Wenn wir sagen: wir haben feine Sünde, so verführen wir uns
  selbst und die Wahrheit ist nicht in uns" sei so zu nehmen, daß er (der Apostel) sagte: Blos aus Temuth müsse man sprechen: wir haben Sünde, nicht, weil es wirklich so ist, der sei Anathema <sup>91</sup>.
  - Item quisquis dixerit, camdem gratiam Dei per Jesum Christum Dominum nostrum propter hoe tantum nes adjuvare ad non peccandum, quia per ipsam nobis reveletur et aperitur intelligentia mandatorum, ut sciamus quid appetere, et quid vitare debeamus, non autem per illam nobis praestari, ut quod faciendum cognoverimus, etiam facere diligamus atque valcamus, anathema sit. Cum enim dicat Apostolus (1 Cor. 8, 1.). Scientia inflat, caritas vero aedificat: valde impium est, ut credamus, ad eam quae inflat nos habere gratiam Christi, et ad eam quae aedificat non habere; cum sit utrumque donum Dei, et scire quid facere debeamus, et diligere ut faciamus, ut aedificante caritate scientia non possit inflare. Sicut autem de Deo scriptum est (Psalm. 93, 10.). Qui docet hominem scientiam, ita etiam scriptum est (1 Joan. 4, 7.). Caritas ex Deo est. Ibidem.
  - 90) Item placuit, ut quicunque dixerit, ideo nobis gratiam justificationis dari, ut quod facere per liberum jubemur arbitrium, facilius possimus implere per gratiam, tamquam etsi gratia non daretur, non quidem facile, sed tamen possimus etiam sine illa implere divina mandata, anathema sit. De fructibus enim mandatorum Dominus loquebatur, ubi non ait, sine me difficilius potestis facere, sed ait (Joan. 15, 5.), Sine me nihil potestis facere.
  - 1) Item placuit, quod ait S. Joannes apostolus (1 Joan. 1, 8.), Si dixerimus, quia percatam non habemus, nos ipsos seduicimus, et veritas in nobis non est, quisquis sic accipiendum putaverit, ut dicat propter humilitatem non oportere dici, nos non habere peccatum, non quia vere ita est, anathema sit. Sequitur enim et Apostolus adjungit (ibid. 9.), Si autem confessi fuerimus peccata nostra, fidelis est et justus, qui remittat nobis peccata, et mundet nos ab omni iniquitate. Ubi satis apparet, hoc non tantum humiliter, sod etiam veraciter dici. Poterat enim Apostolus dicere, si dixerimus quia non habemus peccatum, aos ipsos extollimus et humilitas in nobis non est; sed cum ait: Nos ipsos decipimus, et veritas in nobis non est, satis ostendit, eum qui dixerit, se non habere peccatum, non verum loqui, sed falsum. Ibidem.

- 7. Imgleichen wer da immer sagt, im Gebete des Herrn sprechen die Heiligen: "Bergib uns unsere Schulden" nicht, als ob sie das für sich selbst sagen, (weil für sie diese Bitte nicht mehr nothwendig sei,) sondern für Andere, die in ihrer Gemeinde Sünder sind, und deshalb sage auch teiner der Heiligen: "Bergib mir meine Schulden," sondern: "Bergib uns unsere Schulden," damit man einsehe, der Gerechte slehe mehr für Andere, als für sich, der sei Anathema 92).
- 8. Imgleichen die da wollen, daß die Worte im Gebete des Herrn: "Bergib uns unsere Schulden" von den Heiligen so gesprochen werden, als ob das demüthiger, nicht wahrhaftiger Weise gesagt werde, die seien Anathema <sup>93</sup>).
- 9. Imgleichen wer da fagt, deßhalb habe der Herr gesprochen: "In dem Hause meines Laters sind viele Wohnungen," damit man erkenne, im Himmelreiche werde ein wittlerer oder anderwärts irgend ein Ort sein, an welchem die Kleinen, die ohne Tause, (ohne welche sie in das Himmelreich,

<sup>92)</sup> Item placuit, ut quieumque dixerit, in oratione Dominica ideo dicere sanctos. Dimitte nobis debita nostra, ut non pro scipsis hoc dicant, quia non est eis jam necessaria ista petitio, sed pro aliis, qui sunt in suo populo peccatores; et ideo non dicere unumquemque sanctorum, Dimitte nihi debita mea, sed Dimitte nobis debita nostra, ut hoc pro aliis potius quam pro se justus petere intelligatur, anathema sit. Sanctus enim et justus erat apostolus Jacobus, cum dicebat (3, 2.). In multis enim offendimus omnes. Nam quare additum est, omnes? nisi ut ista sententia conveniret cum Psalmo (142, 2), ubi legitur, Non intres in judicium cum servo tuo, quoniam non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens. Et in oratione sapientissimi Salomonis (Eccli. 7, 21), Non est homo, qui non peccet. Et in libro Job (37, 7). In manu omnis hominis signat, ut sciat omnis homo infirmitatem suam. Unde etiam Daniel sanctus et justus, cum in oratione pluraliter diceret (9, 5). Peccavimus, iniquitatem fecimus, et cetera, quae ibi veraciter et humiliter confitetur, ne putaretur (quaemadmodum quidam sentiunt), haec non de suis, sed de populi sui potius dixisse peccatis, postea (ibid. 20) dixit, Cum orarem, et confiterer peccata mea, et peccata populi mei Domino Deo meo, noluit dicere, peccata nostra, sed populi sui dicit et sua, quia futuros istos, qui tam male intelligunt, tamquam propheta praevidit. I bid.

<sup>93)</sup> Item placuit, ut quicunque ipsa verba Dominicae orationis, ubi dicimus, Dimitte nobis debita nostra, ita volunt a sanctis dici, ut humiliter, non veraciter hoc dicatur, anathema sit. Quid enim ferat orantem, et non hominibus, sed ipsi Domino mentientem, qui labiis sibi dicit dimitti velle, et corde dicit, quae sibi dimittantur, debita non habere? Ibid.

welches das ewige Leben ist, nicht eingehen können,) aus diesem Leben schies ben, selig leben, der sei Anathema 94).

Dieses Verdammungsurtheil der afrikanischen Kirche wider den Pelagianismus ward vom römischen Stuhle bestätigt und bekräftigt. Denn Papst Zosimus hatte gleich, nachdem Caelestius einer neuen Untersuchung sich entzog, in einem umfassenden und motivirten Erstasse die pelagianischen Irrthümer verdammt; und als ihm nun vor der Veröffentlichung desselben die Beschlüsse der Synode von Carthago zukamen, so ergriss er diese Gelegenheit, um sie in seinem Erlasse seierlich als solche, welche der apostolische Stuhl sich zu eigen mache, zu bestötigen. Nach dem Beispiele seines Borgüngers verurtheilte Zosimus auch den Caelestius und Pelagius, wenn sie ihre Irrlehren widerrusen würden, zur Buse; sollten sie aber den Widerrus verweigern, so sollten sie aus der Kirche ausgesschlossen sein. Der Papst richtete diesen Erlaß zunächst an die Vischen des Abends und Morgenlandes, welches von allen orthodoxen Bischöfen unterstchrieben wurde 95).

Noch ehe dieses Urtheil wider den Pelagianismus vom apostolischen Stuhle erfloß, war ein faiserliches Strafgesetz wider die Urheber und Anhänger desselben ausgegangen. Besonders durch die Bewegungen versanlaßt, welche der Pelagianismus in Rom verursachte, erließ Honorius am 30. April 418 aus Ravenna ein Edict, welches die Urheber der Neuerung

Item plaeuit, ut si quis dieit, ideo dixisse Dominum (Joan. 14. 2). In domo Patris mei mansiones multae sunt, ut intelligatur, quia in regno coelorum erit aliquis medius, aut ullus alicubi locus, ubi beate vivant parvuli, qui sine baptismo ex hac vita migrarunt, sine quo in regnum coelorum, quod est vita aeterna, intrare non possunt, anathema sit. Nam cum Dominus dicat (Joan. 3, 5). Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu sancto, non intrabit in regnum coelorum, quis catholicus dubitet, participem fieri diaboli eum, qui cohaeres esse non meruit Christi? Qui enim dextera caret, sinistram procul dubio partem incurret. I bid. Dieser neu te Sati über den Mittelort der obne Lause gestorbenen Kinder, der in vieten Codd. die dritte Stelle einnimmt, stand uriprüngsich nicht am dritten Orte und desbalb babe ich ihn bier zulest gesett; Zosimus berust sich in seiner (Tractoria (bei Schoenemann p. 710) auf das dritte Cap. der fartbaginensischen Spnode, das von der Enade bandle, so wie auf das vierte und sünste des selben Indaltes.

<sup>95)</sup> Die Sentenz wider Pelagius und Caelestius in der Tractoria Zosimi (Schoenemann p. 709). Derselben erwähnt Augustin. Ep. 190. (II. 706).

aus Rom verwies, die Anhänger derselben aber den Magistraten anzuzeisgen und mit dem Exile zu belegen befahl 96).

## §. 13.

Der Belagianismus des Julianus von Eclanum.

Achtzehn italienische Bischöfe verweigerten aber die Unterschrift der päpstlichen Enchtlika; unter diesen war der Bischof Julianus von Eclasum in Campanien der ausgezeichnetste. Dieser Mann, welcher, wenn auch nicht an Tiese, doch an Scharssinn des Geistes sich mit Augustinus messen konnte, und an Correctheit und Eleganz des Styles ihn übertraf, vertrat von nun an offen und nachdrücklich die Sache und die Personen des Pelagius und Caelestius vorzüglich wider den geistvollsten Bestreiter derselben, Augustinus.

Julian, wenn auch selbstständigen Geistes, war dennoch mit Belagius und Caelestins Giner Ansicht über Erbsunde und Gnade. In einer Buschrift an Zosimus, fraft deren die pelagianisch gesinnten Bischöfe dem Papite erklärten, daß und warum fie das Berdammungsdecret desfelben nicht unterschrieben, verwarf Julian die Erbfünde mit den Worten: "Wir bekennen, die Natur des Menschen sei gut und vollkommen, weil sie von dem guten Gotte gemacht ift. Auch bekennen wir, daß jeder Mensch von Gott geschaffen werde . . . In Folge dessen verwerfen wir die natürliche Sünde oder wie sie anders genannt wird, damit wir nicht Gott dem Schöpfer Aller eine Schmach anthun, wenn wir behaupten, es habe Etwas von ihm gemacht werden können, das mit der Sünde behaftet ift." Die Ratholiken als Bekenner des Glaubens an die Erbfünde galten ihm gleich den Manichäern. Ueber die Inade aber und über ihre Nothwendigkeit zum Guten äußerte sich Julian also: "Die Gebote des göttlichen Gesetzes halten wir ob Gottes Beiligfeit für erfüllbar, und befennen, daß sie alle gehalten werden können durch die Gnade Christi, welche zu allen guten Sandlungen Beiftand und Gefährte ift, und durch den freien Willen des Menschen, der felbst ein Geschenk Gottes ift. Diese Gnade Gottes aber wird nicht zu Theil dem Widerstrebenden, noch gebricht sie dem Folgsamen 97)."

<sup>96)</sup> S. Augustin. Opp. tom. X. Append. c. 105 s.

Naturam hominis bonam et integram, utpote a bono Deo factam, esse testamur. Et omnem hominem a Deo fieri confitemur. . . . consequentur renuimus naturale peccatum, vel si quo alio vocabulo nuncupatur, ne creatori Deo omnium irrogemus injuriam, dum aliquid ab illo cum peccato fieri potuisse contendimus. — Divinae legis mandata ob Dei justitiam possibilia dicimus; et fatemur universa posse compleri per gratiam Christi, quae omnibus bonis

— Doch erfannte er keineswegs die Gnade als schlechthin nothwendig zur Vollbringung des Guten, denn in seinem Buche "über die Liebe" schrieb er: "Das Gute, das wir wollen, vermögen wir durch den freien Willen, obschon wir es mit Hilfe der Gnade Gottes leichter vollbringen können 98)." Ueberdieß war Julian der Ansicht, daß die Gnade dem Menschen nach Verdien ft gegeben werde <sup>99</sup>).

Diffen sprach Julian diese pelagianischen Meinungen in seinem Briefe an den Papst als seinen Glauben aus "gemäß der katholischen Richtschnur," und erklärte schließlich: sie (er und die andern 17 Bischöse) würden, falls man sie deßhalb beunruhigen sollte, von einem allgemeinen Concile gehört zu werden verlangen 100). She Julian dieses Schreiben nach Rom abgehen ließ, verbreitete er es durch ganz Italien und suchte in einem anderen Briefe ähnlichen Inhaltes auch den Bischof Rusus von Thessalonich für den Pelagianismus zu gewinnen 101). Aber die Pelagianer gewannen dadurch weder in Italien noch in Juhricum größern Anhang, und Papst Zosimus entsetze den Bischof von Sclanum sammt seinen Genossen ihrer Stühle. Augustinus aber schrieb vier Bücher "wider die zwei Briefe der Pelagianer," die er an den Nachsolger des Zosimus, Papst Bonifacius (28. Descember 418 bis 4. September 422), richtete 102).

#### §. 14.

Die letten Bestrebungen und Schickfale der Pelagianer.

Um sich gegen die Sentenz des Papstes auf ihren Stühlen zu beshaupten, suchten die Pelagianer von dem Kaiser die Berufung eines allge-

actibus adjutrix semper et comes est, et per liberum arbitrium hominis, quod et ipsum donum Dei est. Quam tamen gratiam Dei ita accipimus, ut nec sequatur nolentem, nec destituat obsequentem. Juliani Libellus fidei (X. App. c. 111).

<sup>98)</sup> Nos per arbitrium liberae voluntatis posse bona facere quae volumus, quamvis per auxilium gratiae Dei facilius ea perficere queamus. Juliani Sententiae c. 1. (X. App. c. 117).

<sup>99)</sup> S. Augustin. contra Julianum l. IV. c. 8. (X. c. 605).

Haec, ut nobis secundum catholicam regulam visum est, vestrae sanctitati conscripta transmisimus, quod si aliter putatis tenenda, rescribite: sin autem contradici istis non potest, et tamen aliquis voluerit contra nos seandalum concitare, certa sit sanctitas vestra nos ad audientiam plenariae synodi provocare. Juliani Libell, fidei (X. App. c. 113).

<sup>101)</sup> S. Augustin. contra duas epist. Pelag. l. I. c. 1. (X. c. 412) und die Admonitio der Mauriner in hoc opus ib. p. 409 s.

Contra duas epistolas Pelagianorum, ad Bonifacium R. E. episcopum libri quatuor (A. 411-494). Die Abfassing derselben fällt in das 3. 420.

meinen Concils zu erwirken. Aber diese ihre Mühe vereitelte besonders der Comes Balerius dergestalt, daß ihr Begehren nicht nur nicht gehört, sonbern daß sie auf kaiserlichen Befehl im 3. 419 von ihren Siten und aus Italien gejagt murden. Sie trachteten nun den einflufreichen Balerius auf ihre Seite zu ziehen, indem sie dem verheirateten Kriegsbefehlshaber schrieben: Augustinus, der Bertheidiger der Erbfunde, verdamme die Ehe 103). Dieses veranlagte den Bischof von Sippo an Balerius eine Schrift "über die Ehe und Begierlichkeit" zu richten 104), in welcher er die Sittlichkeit der Che vertheidigte; denn die Begierlichkeit des Fleisches, eine bose Folge der Sunde Abams, werde in einer feuschen Ghe auf den einzig sittlichen Zweck der Kinderzeugung bezogen und thue sonach der Gute der She keinen Abbruch 105). Gegen diese Schrift erhob sich Julian mit vier Büchern, welche Augustinus, dem Auszüge derselben zugeschickt worden waren, wiederum in einem zweiten Buche an Valerius 106) widerlegte, Nachdem ihm aber eine vollständige Abschrift der Bücher Julians zu handen gekommen war, vertheidigte der "Bunier" (so pflegte Julian den Augustinus verächtlicher Beise zu nennen) das Dogma von der Erbsünde in sechs Büchern "wider den Pelagianer Julianus 107)."

Dieser Anwalt des Pelagianismus hatte sich aber in das Morgenland gewendet, um zu Mopsvestia in Cilicien bei dem vielgepriesenen Lehrer einer freien Theologie, dem Bischose Theodor 108), sich wider Augustinus die Waffen zu schärfen. Dort schrieb er wider das zweite Buch des Augustinus von der She und Begierlichkeit, acht Bücher zusammen, übersließend von leerer Wortfülle und von dem Ergusse seines erbitterten Gemüthes,

- 103) S. Augustin. de nupt. et concupisc. 1. c. 1. 2. (X. p. 279-81) unb praef. Maur. in tom. X. n. 21.
- De nuptiis et concupiscentia ad Valerium comitem. Liber primus (X. 279-300). Sefchrieben a. 419.
- Das Argument seiner Schrift gibt Augustinus (Retract. II. c. 53) mit den Borten an: Bonitatem quippe desendimus nuptiarum, ne putaretur earum esse vitium concupiscentia carnis et lex in membris repugnans legi mentis, quo malo libidinis dene utitur ad filios procreandos pudicitia conjugalis. (X. 278).
- 196) Ad Valerium comitem de nuptiis et concupiscentia. Liber secundus (X. 301-34), geschrieben a. 420.
- 107) Contra Julianum haeresis Pelagianae defensorem libri sex. (X. 497—710). Gefchrieben a. 421.
- 108) Ueber Theodor von Mopsveste s. m. Geschichte der Kirche II. §. 244. S. 248 ff. Ueber Julians Aufenthalt in Mopsvestia Common. Mercat. s. praes. in symbol. Theodori (X. App. c. 116) und die Einleitung der Mauriner in opus impers. (X. 870).

bas die Katholiken nur Manichäer und "Erbfündler" (traducianos), seinen geistreichen großen Gegner aber den "punischen Schmierer" (tractatorem Poenum) und "den kopflosesten und stumpfsinnigsten Menschen" schalt <sup>109</sup>). Augustinus machte sich in den letzten Jahren seines Lebens an die Widerslegung dieser acht Bücher, indem er Julian Buch für Buch und Satz für Satz folgte; doch blieb das Werk des bis zu seinem Tode unermüdeten Vertheidigers des Kirchenglaubens unvollendet in sechs Büchern <sup>110</sup>).

Von Cilicien war Julian mit einigen seiner Genossen (denn die Mehrzahl derselben war zur Erkenntniß ihrer Irrthümer gekommen, zur Kirche zurückgekehrt und in ihr früheres Amt wieder eingesetzt worden) nach Constantinopel übergesiedelt <sup>111</sup>), und der Bischof der Hauptstadt, Nestorius, ihre Häresie so wie das Einschreiten seines Vorgängers Attifus gegen Caelestius ignorirend, duldete wahrscheinlich aus Rücksicht auf seinen Freund und Lehrer Theodor die Pelagianer <sup>112</sup>), bis ihn seine eigene mißsliche Lage zwang, sich von ihnen loszusagen.

In Folge der Enchklika des Zosimus war der Pelagianismus nicht nur im Oriente verdammt worden, sondern es verloren auch die Vertreter desselben den früher dort gefundenen Halt. Pelagius ward auf einer zu Antiochien unter dem Vorsiße des Bischofs Theodotus im I. 420 gehaltenen Spnode seiner Häresie überführt und mußte in Folge dessen Jerusalem verlassen <sup>113</sup>), verschollen war von da an alle Kunde über den bejahrten Mann; Caelestius aber hielt sich trotz des kaiserlichen Bannes verdorgen in Rom, dis ihn im I. 421 ein neuer Bannbrief des Kaisers Constantius III. aus der Stadt trieh <sup>114</sup>), wohin er sich nach einiger Zeit (im I. 424) nicht scheute, zurückzusehren, und von Papst Colestinus eine Untersuchung seiner Sache, als ob eine solche gar noch nicht stattgehabt hätte, zu begehren, worauf er über die Grenzen Italiens gewiesen wurde. Darauf hielt er sich zu Iulian und ward mit diesem auf Betrieb des Marius Mercator, welcher dem Kaiser Theodosius II. eine Denkschrift wider die Belagianer überreichte, im I. 429 aus Constantinopel gewiesen <sup>115</sup>). Zwei Iahre

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>) S. Augustin. opus imperf. L. I. 7. (T. 877.) L. II. 28. (lib. 967). L. III. 145 (ib. 1106).

<sup>110)</sup> Contra secundam Juliani responsionem imperfectum opus sex libros complectens. (X. 873-1386).

<sup>111)</sup> Praef. in tom. X. n. 24.

<sup>112)</sup> Epist. Nestorii ad Coelestin. P. et Coelestin. ad Nestorium bei Schoenemann l. e. p. 769. 772. 801. 811.

<sup>113)</sup> Common. Mercat. (X. App. p. 72).

<sup>114)</sup> S. Aug. Opp. X. App. p. 126.

<sup>115)</sup> Praef. in tom. X. n. 24.

später verdammte die allgemeine Kirchenversammlung von Ephesus in der 5. Sitzung am 17. Juli die Lehrmeinungen der Pelagianer und Caelesstianer und bestätigte die Absetzung, welche Zosimus über die pelagianischen Bischöfe verhängt hatte <sup>116</sup>).

Noch einmal versuchte Julian den römischen Stuhl zu überlisten und in sein Bisthum wieder eingesetzt zu werden. Es war dieß unter dem Ponstificate Sixtus III. (432—440), von dem es einst, da er noch Presbyter unter Papst Zosimus war, geheißen hatte: er sei den Feinden der christslichen Gnade gewogen. Aber er hatte dieses Gerücht zur rechten Zeit Lügen gestraft, indem er der Erste aus der Geistlichkeit vor einer sehr zahlreichen Versammlung des Volkes den Pelagianern das Anathema gesagt hatte 117). So trat er nun auch jetzt auf Andringen seines Diacons Leo, des nachmasligen Papstes, dem Umkehr heuchelnden Julian im I. 439 entschieden entzgegen, von dem fortan nichts mehr verlautete 118).

Der Pelagianismus fand zwar noch in späterer Zeit insbesondere in Gallien, Britannien und Dalmatien bei einzelnen Bischöfen und Geistlichen Eingang, aber die Sorgfalt der Päpste verhinderte ein weiteres Umsichgreifen dieser Irrlehre.

# Zweiter Artikel.

# Der Prädestinatianismus.

Wenn der Pelagianismus, für die menschliche Freiheit auf Rosten der göttlichen Gnade streitend, wider den Glauben der Kirche verstieß, so sehlte es auch nicht an einem Irrthume, welcher die göttliche Gnade auf Rosten der menschlichen Freiheit versocht. Dieser die Freiheit des Menschen läugenende Irrthum steigerte sich im Laufe der Zeit bis zu der gotteslästerlichen Verkehrtheit des Prädestinatianismus, d. h. der Meinung: ein Theil der Menschen sei durch Gottes unbedingten Rathschluß von Ewigkeit eben sur Sünde und ewigen Verdammniß vorherbestimmt, wie ein anderer Theil derselben zur ewigen Seligkeit.

Diese in der alten Kirche nur in Köpfen Einzelner auftauchenden Irrthümer veranlaßten die Darstellung der firchlichen Wahrheit von der Freiheit des menschlichen Willens und ihrem Bezuge zur Gnade, so wie von der Prädestination oder Vorherbestimmung.

<sup>116)</sup> Conc. Ephes. actio V. bei Mansi IV. 1319. 1338.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) S. August. Epist. 194 (II. 715).

<sup>118)</sup> Prosper in chronico ad a. 439 (Opp. ed. Venet. 1744. I. p. 434).

#### §. 1.

Der Brithum von der Unfreiheit des Willens und — Augustinus über Freiheit und Gnade.

Augustinus hatte in einem längern Briefe an den römischen Presbyter und nachmaligen Papst Sixtus <sup>119</sup>) den pelagianischen Irrthum: die Gnade werde nach Berdienst gegeben, bestritten. Diese Schrift war auch in das Mönchstloster zu Adrumetum, der Provinzialhauptstadt von Byzacene, gestommen und hatte bei einigen Gliedern desselben das Misverständnis veranlast: "als ob, wer die Gnade vertheidige, die Freiheit des Willens längne." Augustinus, durch einige Mönche des Klosters, die nach Hippo famen und dort über das Ostersest im Jahre 426 blieben, davon unterrichtet, säumte nicht, diese Misverständnisse zu heben und nach der Lehre der Offenbarung die Freiheit des Willens eben so sehr als die Wirtsamfeit der Gnade zu vertheidigen. Zu diesem Zwecke schrieb er an den Abt Balentin und seine Mönche zu Adrumetum zwei Briefe <sup>120</sup>) und ein besonderes Buch "von der Gnade und dem freien Willen <sup>121</sup>)."

In dieser Schrift wies Augustinus zuerst die Freiheit des Wilslens als etwas Thatsächliches und Gegebenes aus den untrüglichen Aussprüchen der Offenbarung nach. Das Dasein der göttlichen Gebote setzt unwidersprechlich den freien Willen voraus, also daß die Schrift deßehalb die Sünder für unentschuldbar erklärt, weil sie freien Willens seien; aus dem Dasein der göttlichen Gebote erkenne man um so gewisser die Freiheit des Willens, je weniger es in Abrede gestellt werden könne, daß das Gesetz unmittelbar und direct dem Willen des Menschen gegeben werde 122).

Wenn aber Augustinus also die Freiheit des menschlichen Willens erwies, so verstand er unter derselben das Vermögen zur Erfüllung des göttlichen Gesetzes — im Gegensaze zu den Pelagianern, welche unter dem von ihnen so hoch angeschlagenen freien Willen nichts als die niedrige Willfür oder das Wahlvermögen, die Fähigkeit zu wollen

<sup>110,</sup> Epistol. 194. Opp. ed. Maur. cit. tom. II. 715-30.

<sup>120)</sup> Epist. 214, und 215, ibid. II, 791 - 96 so wie Opp. tom. X. 711-16. Der erste Brief geichrieben vor und der zweite nach Oftern des J. 426.

<sup>121) &</sup>quot;De gratia et libero arbitrio ad Valentinum et cum illo Monachos liber unus" in tom. X. 717-744.

<sup>111)</sup> De grana et libero arbitrio c. 2. p. 718. s.

ober nicht zu wollen, zu fündigen oder nicht zu fündigen verstanden 123). Ihnen gegenüber machte Augustinus geltend, es handle sich zwischen der Kirche und den Velagianern feineswegs um dieses Wahlvermögen, sondern um die höhere sittliche Freiheit des Menschen; und mährend er das erstere als das nothwendige Substrat der lettern im Menschen anerkannte, fragte es sich bei ihm nur, ob der Mensch die sittliche Freiheit, d. h. das Vermögen zur Erfüllung des göttlichen Gesetzes besitze? Und Augustinus nahm feinen Anstand, dem Glauben der Rirche gemäß auszusprechen : Der Mensch nach dem Sündenfalle sei aus sich und ohne den Beistand der göttlichen Onade nicht im Stande, Gottes Bebote zu erfüllen. Nach der Jehre der katholischen Kirche komme jede Gesetzeserfüllung, jedes aute Werk nur durch das Zusammenwirken zweier Kactoren, der göttlichen Inade und der menschlichen Freiheit, zu Stande, und darum wollte Augustinus auch niemals in der Frage nach dem Heile des Menschen die Eine von der Andern getrennt wissen 124). Und aus diesem nothwendigen Zusammenwirken Beider erwies er auch, daß die Gnade keineswegs die Freiheit aufhebe 125). Die Gnade aber, ohne die

Nach der Epist. 186. des Augustinus (II. 644) nannte Pelagius das liberum arbitrium die "possibilitatem volendi atque operandi." Eben so schrieb Pelagius in seinem im Jahre 417 an den apostolischen Stuhl gesendeten Glaubenssbekenntnisse (Bibliothek der Symbole von Dr. Hahn. Breslau 1842. S. 198): "Nos dicimus hominem et peccare et non peccare posse, ut semper nos liberi consiteamur esse arbitrii."

<sup>124) &</sup>quot;Fides sana catholica neque liberum arbitrium negat sive in vitam malam sive in bonam, neque tantum et tribuit, ut sine gratia Dei valeat aliquid, sive ut a malo convertatur in bonum, sive ut in bono perseveranter proficiat, sive ut ad bonum sempiternum perveniat, ubi jam non timeat ne deficiat." Epist. 215 (II. 794; X. 715), Und: "Credite divinis eloquiis, quia et liberum est hominis arbitrium et gratia Dei, sine cujus adjutorio liberum arbitrium nec converti potest ad Deum, nec proficere in Deo. Et quod pie creditis, ut etiam sapienter intelligatis, orate. Et ad hoc ipsum enim, ut sapienter intelligamus, est utique liberum arbitrium. Nisi enim libero arbitrio intelligeremus atque saperemus, non nobis praeciperetur dicente scriptura: Intelligite ergo, qui insipientes estis in populo et stulti aliquando sapite. Eo ipso quippe quo praeceptum atque imperatum est, ut intelligamus atque sapiamus, obedientia nostra requiritur, quae nulla potest esse sine libero arbitrio. Sed si posset hoc ipsum sine adjutorio Dei gratiae fieri per liberum arbitrium, ut intelligeremus atque saperemus; non diceretur Deo: Da mihi intellectum, ut discam mandata tua etc." Epist. 214 (II. 792 s.; X. 713).

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>) "Primo D. Jesus. . . . non venit ut judicaret mundum, sed ut salvaretur mundus per ipsum. Postea vero, sicut scribit apostolus Paulus, judicabit

wir nichts Gutes zu thun vermögen, ift nicht, wie die Belagianer meinten, die Erfenntnig des göttlichen Gefetzes, noch die Natur, noch auch die Bergebung ber Gunden, fondern es ift jene Onade, welche macht, daß das Be= fet erfüllt, die Ratur befreit werde und die Gunde nicht herrsche 126).

Da nun die Freiheit und Gnade in einem fo untrennbaren Bezuge ju einander stehen, so mußte sich nothwendig die Frage aufwerfen: in melder Ordnung fich denn diefe beiden Factoren der driftlichen Tugend im Menfchen wirtsam erweisen? Der Belagianismus mußte consequenter Beise die Initiative am Werte der Beiligung bem menschlichen Willen zuschreiben 127); Augustinus aber erwies dagegen, Kirchenlehre zufolge sei es die Gnade, welche den Anfang im Werte der Beiligung macht, indem sie den freien Willen, ihm zuvorkommend und ihn vorbereitend, geneigt macht, sich Gott hinzugeben, und vorzüglich den Glauben als den Ausgangspunct und die Grundbedingung alles Heils in Chriftus im Menschen wirket 128. — Wenn nun aber auch von der Gnade das

Deus mundum, quando venturus est, sicut tota Ecclesia in symbolo confitetur, judicare vivos et mortuos. Si igitur non est Dei gratia, quomodo salvat mundum? et si non est liberum arbitrium, quomodo judicat mundum? Proinde neque negetis Dei gratiam, neque liberum arbitrium sic defendatis, ut a Dei gratia separetis, tamquam sine illa vel cogitare aliquid vel agere secundum Deum ulta ratione possimus, quod omnino non possumus." Epist. 214 (II. 791: X 711). Und: "Satis me disputasse arbitror adversus eos, qui gratiam vehementer oppugnant, qua voluntas humana non tollitur, sed ex mala mutatur in bonam, et cum bona fuerit adjuvatur." De gratia et lib. arb. e. 20 (X. 739).

<sup>126)</sup> Augustinus zeigt e. 11 de gratia et lib. arb., baß die Bnade nicht die Wiffenidaft des göttlichen Gefetes, e. 13 daß fie nicht die Ratur noch auch Bergebung der Eunden sei, und ichließt e. 14 also: "Cum fuerint convicti, non defensores, sed inflatores et praecipatores liberi arbitrii, quia neque scientia divinae legis, neque natura, neque sola remissio peccatorum est illa gratia, quae per Dominum nostrum J. Chr. datur, sed ipsa facit ut lex impleatur, ut natura liberetur, ne peccatum dominetur." (X. 731 s.)

<sup>127)</sup> Dieje Meinung sprachen die Belagianer in dem Cate aus: Die Gnade werde dem Meniden nach den Berdiensten verlieben, die er fich durch das Streben bes freien Willens erworben. Obiden Belagius felbft ten Gat: gratiam Dei secundum merita dari gu Diespolis im Jabre 415 batte verdammen muffen, bietten die Pelagianer denjelben doch auch nachber fest, wie Augustinus Ep. 194 (II. 717) bezeugt.

<sup>123)</sup> Wegen den Jerthum der Pelagianer, "qui dieunt; etsi non datur secundum merita bonorum operum, quia per ipsam bene operamur, tamen secundum merita bonae voluntatis datur: quia bona voluntas, inquiunt, praecedit oran-

Werk der Heiligung ausgeht, so darf man doch nicht meinen, als hätten die Menschen dabei nichts zu thun durch den freien Willen; denn ohne die Zustimmung des Willens vermag die Gnade nichts. Gott macht den Ansfang, indem er wirket, daß wir wollen, und Er vollendet, indem Er mit den Wollenden wirket. Daß wir also wollen wirket Er ohne uns; wenn wir aber wollen und so wollen, daß wir das Gute auch thun, so wirket Er mit uns mit 129).

Aus diesem Bezuge, in welchem der Wille zur Gnade steht, ergab sich dem Augustinus erst der wahre Begriff der möralischen Wilslensfreiheit, kraft dessen er nur jenen Willen als frei erklärte, welcher, von der Lust zu sündigen durch die Gnade befreit, willig dem Zuge dersselben folgt, der ihn zur Erfüllung des Gesetzes treibt 130).

#### 8. 2.

# Augustinus über Borherbestimmung.

Einer der adrumetischen Mönche hatte aus Migverstand der Lehre von der Wirksamkeit der Gnade geäußert: Niemand dürfe zurechtge-

tis, quam praecessit voluntas credentis, ut secundum haec merita gratia sequatur exaudientis Dei"— erwieß Augustinuß auß der Schrift: "Spiritus gratiae facit ut habeamus fidem, ut per fidem impetremus orando, ut possimus facere quae jubemur. Ideo ipse apostolus assidue legi praeponit fidem, quoniam quod lex jubet facere non valemus, nisi per fidem rogando impetremus, ut facere valeamus." l. c. c. 14 (X. 732).

<sup>129) &</sup>quot;Qui ergo vult facere Dei mandatum et non potest, jam quidem habet voluntatem bonam, sed adhue parvam et invalidam... Et quis istam etsi parvam dare coeperat caritatem, nisi ille qui praeparat voluntatem, et cooperando perficit, quod operando incipit? Quoniam ipse ut velimus operatur incipiens, qui volentibus cooperatur perficiens... Ut ergo velimus, sine nobis operatur; cum autem volumus et sic volumus ut faciamus, nobiscum cooperatur: tamen sine illo vel operante ut velimus, vel cooperante cum volumus, ad bona pietatis opera nihil valemus." l. c. c. 17 (X. 735).

piditatibus subdita. A quo enim quis devictus est, huie et servus addictus est; et si vos Filius liberaverit, ait ipse Dei Filius, tunc vere liberi eritis." Epist. 145 (II. 470). "Haec enim voluntas libera tanto erit liberior quanto sanior, tanto autem sanior quanto divinae misericordiae gratiaeque subjectior." Epist. 157 (II. 544). "Si vere volumus defendere liberum arbitrium, non oppugnemus unde fit liberum. Nam qui oppugnat gratiam, qua nostrum ad declinandum a malo et faciendum bonum liberatur arbitrium, ipse arbitrium suum adhue vult esse captivum." Epist. 217 (II. 801).

wiesen und gezüchtigt werden, wenn er die Gebote Gottes nicht hält, sondern man müsse für ihn bloß beten, daß er sie erfülle. Diese Aeußerung bewog Augustinus <sup>131</sup>), noch ein anderes Buch an die genannten Mönche zu richten, das er überschrieb: "Von der Zurechtweisung und Gnade."

In diesem Buche zeigte Augustinus zuerst, wie gerecht Tadel und Züchtigung der Ungehorsamen sei, indem sie aus eigener Schuld bösen Willens seien, und wie heilsam auch die Zurechtweisung mit der Gnade Gottes für den Bösen sei <sup>132</sup>). Diese Auseinandersetzung führte Augustinus auch darauf, von dem Gnadengeschenke der Beharrlichkeit im Guten (donum perseverantiae) und von der Vorherbestimmung (praedestinatio) zu sprechen.

"Auch solchen" — schrieb er — "verweisen wir es mit Recht, welche im Guten nicht verharrten; und wenn ihnen die Zurechtweisung nichts fruchtete, sondern sie in ihrer verderbten Lebensweise bis zum Tode verharrten, find sie auch der ewigen Berdamunif werth. Werden sie sich dann entschuldigen und sagen: warum werden wir verdammt, da wir doch die Beharrlichkeit nicht empfingen, um im Guten zu verbleiben? Auf feine Beife werden sie durch diese Ausrede sich von der gerechten Berdammung erretten 133)." Dieser Berdammniß mar die gange aus Adam stammende Menschenmasse (die Augustinus defihalb die Masse des Berderbnisses, massa perditionis, nennt) verfallen, und wir muffen erkennen, Niemand könne von ihr ausgeschieden werden, als der, welchem alle Gnade des Erlösers zugewendet wird. "Welche daher immer von jener ursprünglichen Berdammung durch die reiche Gnade Gottes ausgesondert sind, für die wird ohne Zweifel geforgt, daß sie das Evangelium vernehmen, und sie hören es und glauben und verharren im Glauben, welcher durch die Liebe thätig ist bis an's Ende, und wenn sie einmal abirren, so besfern sich die Burechtgewiesenen, und zwar kehren Einige berselben, wenn auch sie von Menschen nicht zurechtgewiesen werden, auf den verlassenen Weg zuruck, Ginige derselben aber

<sup>131)</sup> Retractationum I. II. cap. ult. (X. 747.) "De correptione et gratia liber unus." geschrieben gegen Ende 426 oder Unsang 427. (X. 749-78).

<sup>132)</sup> De corrept. et gratia c. 3. 4. 5 (X. 752 s).

<sup>1°3)</sup> Ibid. c. 7 (X 756). Corripimus eos, justeque corripimus, qui cum bene viverent, non in eo perseverarunt . . . et si nihil eis correptio profuerit, sed in vita perdita usque ad mortem perseveraverint, etiam divina in aeternum damnatione sunt digni. Nec se excusabuut dicentes, sicut modo dicunt Quare corripimur? ita tunc. Quare damnamur. quando quidem ut ex bono reverteremur ad malum, perseverantiam non accepimus qua permaneremus in bono? nullo modo hae excusatione a justa damnatione se liberabunt.

werden durch die empfangene Gnade in jeglichem Alter den Gefahren dieses Lebens durch einen schnellen Tod entzogen. Dieses Alles wirket in ihnen Derjenige, welcher sie zu Gefäßen der Barmherzigkeit gemacht hat, welcher sie auch in seinem Sohne erwählt hat vor Gründung der Welt durch die Wahl der Gnade .. nicht ihrer vorausgehenden Verdienste .. Von solchen spricht der Apostel Röm. 8, 28. sf. Aus diesen geht Keiner verloren, weil Alle erwählt sind ... Welche daher erwählt sind, sind auch ohne Zweisel berusen; nicht aber sind alle Verusenen auch schon erwählt. Jene also sind erwählt, welche vorsätzlich berusen, welche auch vorherbestimmt und vorherzgewußt sind (prædestinati atque præsciti 134)." Wer also nicht ausharrt bis an's Ende im Guten, war nicht in der Zahl der Erwählten; warum aber Gott Diesen und Jenen die Gabe der Beharrlichkeit nicht verleihe, ist unerforschlich 135).

Denjenigen aber, welche das Beharren im Guten der menschlichen Freiheit ohne Gnade zuschreiben wollten, hielt Augustinus die Worte Christi (Luk. 22, 32) an Petrus entgegen: Ich habe für dich gebetet, daß dein Glaube nicht aufhöre. "Denn" — also commentirte er diese Stelle — "da er bat, daß sein Glaube nicht aufhöre, um was Anderes hat er gebeten, als daß er den freiesten, stärksten, unbesieglichsten und ausdauernosten Willen im Glauben habe? Siehe, wie im Einklange mit der Gnade Gottes, nicht gegen dieselbe, die Freiheit des Willens vertheidigt wird! Denn der mensch-

<sup>134)</sup> Ibid. c. 7 n. 13. 14 (X. 757): Quicunque ergo ab illa originali damnatione ista divinae gratiae largitate discreti sunt, non est dubium quod et procuratur cis audiendum Evangelium; et cum audiunt credunt; et in fide quae per dilectionem operatur, usque in finem perseverant; et si quando exorbitant, correpti emendantur, et quidam eorum etsi ab hominibus non corripiantur, in viam quam reliquerant redeunt; et nonnulli accepta gratia, inqualibet aetate, periculis hujus vitae mortis celeritate subtrahuntur. Haec enim omnia operatur in eis, qui vasa misericordiae operatus est eos, qui et elegit eos in Filio suo ante constitutionem mundi per electionem gratiae . . . non praecedentium meritorum suorum . . De talibus dicit Apostolus Rom. 8, 28 s. . . . Ex istis nullus perit, quia omnes electi sunt . . . Quicunque enim electi, sine dubio etiam vocati; non autem quicunque vocati, consequenter electi. Illi ergo electi, ut saepe dictum est, qui secundum propositum vocati, qui etiam praedestinati atque praeseiti.

<sup>&</sup>quot;Si a me quaeratur, cur iis Deus perseverantiam non dederit: me ignorare respondeo. Non enim arroganter, sed agnoscens modulum meum, audio dicentem apostolum Rom. 9, 10 u. 11, 33 . . . Si confiteris, donum Dei esse perseverare in bono usque in finem, cur hoc donum ille accipiat, ille non accipiat, puto quod meeum pariter neseis, et ambo hic inscrutabilia judicia Dei penetrare non possumus." Ib. c. 8 (X. 758 s.)

liche Wille erlangt nicht durch die Freiheit die Gnade, sondern durch die Gnade vielmehr die Freiheit, und zum Ausharren die freudige Beständigkeit und unüberwindliche Stärke <sup>136</sup>)." — "Die aber vorherbestimmt sind zum Neiche Gottes, deren Zahl ist so abgeschlossen, daß auch nicht Siner hinzusgesügt noch davon genommen werden kann. Wer aber aus der Menge der Gläubigen wollte sich, so lange er noch in dieser Sterblichkeit weilt, vermessen, er sei in der Zahl der Prädestinirten? Solche Vermessenheit frommt nicht am Orte der Versuchungen, wo die Schwäche so groß ist, daß die Sicherheit den Hochmuth erzeugen könnte ... Wenn also Jemand zurechtgewiesen wird, der zur Zahl der Prädestinirten gehört, so sei ihm die Züchtigung eine heilsame Arznei; wenn er aber nicht dazu gehört, so mag ihm die Zurechtweisung eine strasende Züchtigung sein <sup>137</sup>)."

Wenn Augustinus auf diese Weise im Sinne des Apostels eine Vorsherbestimmung der Guten zur ewigen Seligkeit sehrte, so mochte er doch von einer Prädestination zur Verdammung nicht reden, wenn er auch von einer doppelten Wahl: Wahl der Barmherzigkeit (electio per misericordiam) und Wahl des Gerichtes (electio per judicium) sprach, indem er schrieb: "Wenn wir das Wort des Herrn hören: Habe Ich nicht euch Zwölf erwählt und Siner aus euch ist ein Teufel — so müssen wir Jene als erwählt durch Barmherzigkeit erkennen, Diesen durch Gericht; Jene zur Erlangung seines Reiches, Diesen zur Vergießung seines Blutes 138). — Und über das Schicksal der nicht durch Barmherzigkeit Erwählten sprach er sich also aus: "Welche also nicht zu jener bestimmten

<sup>136)</sup> Ib. c. 8 n. 17 (X. 759): Quando rogavit ergo ne fides ejus deficeret, quid aliud rogavit, nisi ut haberet in fide liberrimam, fortissimam, invictissimam, perseverantissimam voluntatem? Ecce quemadmodum secundum gratiam Dei. non contra eam libertas defenditur voluntatis. Voluntas quippe humana non libertate consequitur gratiam, sed gratia potius libertatem, et ut perseveraret, delectabilem perpetuitatem et insuperabilem fortitudinem.

<sup>137)</sup> Ib. c. 13 n. 39. 40. 43 (X, 772. 74): Haee de his loquor, qui praedestinati sunt in regnum Dei, quorum ita certus est numerus, ut nee addatur eis quidquam, nee minuatur ex eis . . . Quis enim ex multitudine fidelium, quamdiu in hae mortalitate vivitur, in numero praedestinatorum se esse praesumat? . . . Quae praesumtio in isto tentationum loco non expedit, ubi tanta est infirmitas, ut superbiam possit generare securitas . . . Si is qui corripitur ad praedestinatorum numerum pertinet, sit ei correptio salubre medicamentum, si autem non pertinet, sit ei correptio poenale tormentum.

<sup>136)</sup> Ibid. c. 7 n. 14 (X. 758): Cum itaque audimus (Joan. 6, 71.), Nonne ego vos duodecim elegi, et unus ex vobis diabolus est, illos debemus intelligere electos per misericordiam, illum per judicium, illos ad obtinendum regnum suum, illum ad fundendum sanquinem suum.

und überaus glücklichen Zahl der Prädestinirten gehören, werden nach Berstienst auf das allergerechteste gerichtet. Denn entweder sind sie mit der Erbsünde belastet und gehen mit dieser Erbschuld, die durch die Wiedergeburt nicht nachgelassen wurde, von hinnen, oder sie haben durch den freien Willen andere Sünden hinzugesügt; durch den freien (liberum) Wilsen sage ich, aber nicht durch den befreiten (liberatum), durch den der Gerechtigkeit ledigen, der Sünde aber dienenden Willen. Sie Alle, such oder weniger, sind Böse und nach dieser Verschiedenheit durch verschiedene Strassen zu richten. Oder sie empfangen die Gnade Gottes, sind aber unbestäns dig (temporales) und harren nicht auß; sie lassen (von der Gnade) und werden verlassen (deserunt et deseruntur). Denn sie sind durch daß gerechte und verborgene Gericht Gottes der freien Willkür überlassen, ohne die Gabe der Beharrlichseit empfangen zu haben 139)."

Die Mönche zu Adrumetum wurden durch diese Belehrungen des Bisschofs von Hippo von ihren Irrthümern und Mißverständnissen geheilt, weil sie ohne Zweisel der Mahnung desselben folgten: "Wenn ihr nach wiederholter fleißiger Lesung das Buch versteht, so danket Gott; wo ihr es aber nicht verstehet, betet um das Verständniß 140).

Wenn aber auch diese schwierigen Fragen <sup>141</sup>) von dem Verhältnisse der Gnade zur Freiheit, und von der Erwählung und Vorherbestimmung in dem tiesen und erleuchteten Geiste des Augustinus eine solche Lösung fanden, bei welcher die Freiheit des Menschen eben so wenig als die Heisligkeit Gottes angetastet wurde, konnten doch minder tiese und erleuchtete Köpfe, die sich mit diesen Fragen befaßten, auf so arge Frrthümer gerathen, daß sie den Menschen als gänzlich unfrei denkend, den Wandel dess

<sup>139)</sup> Ibid. c. 13 n. 42 (X. 773 s.): Hi ergo qui non pertinent ad istum certissimum et felicissimum numerum, pro meritis justissime judicantur. Aut enim jacent sub peccato, quod originaliter generatione traxerunt, et cum illo hereditario debito hine exeunt, quod non est regeneratione dimissum; aut per liberum arbitrium alia insuper addiderunt, arbitrium, inquam, liberum, sed non liberatum, liberum justitiae, peccati autem servum, quo volvuntur per diversas noxias cupiditates, alii magis, alii minus, sed omnes mali, et pro ipsa diversitate diversis suppliciis judicandi. Aut gratiam Dei suscipiunt, sed temporales sunt nec perseverant; deserunt et deseruntur. Dimissi enim sunt libero arbitrio, non accepto perseverantiae dono, judicio Dei justo et occulto.

 $<sup>^{140})</sup>$  Epist. 214 und de gratia und de lib. arbitrio c. 24 n. 46 (X. 744).

Die Schwierigkeit dieser Fragen, welche nach J. Kant's Ausdruck die steilsten Höhen der metaphysischen Erkenntniß bilden, auf denen es nicht Jedermann gegeben ist, wie auf der Ebene zu lustwandeln, erkannte Augustinus in vollem Waße und nannte deßhalb die Frage nach dem Bezuge der Freiheit zur Gnade "difficillimam quaestionem et paucis intelligibilem."

selben hienieden, so wie sein ewiges Schicksal von göttlicher Bestimmung alle in abhängig machten. Dieß widersuhr geraume Zeit nach dem Tode des großen afrikanischen Kirchenlehrers dem

#### §. 3.

#### Prädestinatianer Lucidus.

Eucidus war Presbyter und gehörte wahrscheinlich dem bischöflichen Sprengel von Regii (Reji, Riez) in Gastien an. Er war über Freiheit, Gnade und Gnadenwahl, über welche in seiner Umgebung sebhaft gestritten wurde, auf solche untirchliche Meinungen gerathen, daß er dafür hielt: es bedürfe nicht des Mitwirtens von Seite des Menschen mit der göttlichen Gnade; nach dem Falle des ersten Menschen sei die Freiheit des Wilsens gänzlich erloschen; Christus sei nicht für das Heil Aller gestorben; das Vorherwissen Gottes jage den Menschen unwiderstehlich ins Verderben (praescientia Dei hominem violenter compellit ad mortem), oder die da versoren gehen, gehen mit Gottes Wilsen zu Grunde; Einige sind dem Tode geweiht (deputati ad mortem), Andere zum Leben vorherbestimmt" (ad vitam praedestinati 142).

Diese crassen Frrthümer des in seinen Speculationen wenig behuts samen Mannes saßen in ihm so sest, daß der Bischof Faustus von Reji sich lange vergebens mühte, ihn in freundlichen Unterredungen auf den Beg der Bahrheit zurückzuführen. Da die Irrthümer des Lucidus sich im südslichen Gallien verbreiteten, dachten die dortigen Bischöse an die Entshebung desselben von Amt und Bürde. Bar es dieß oder die Milde des Faustus, — Lucidus verlangte, der Bischof solle in schriftliche Erörterung der Sache mit ihm treten 143). Dieß lehnte zwar Faustus ab, aber er legte ihm brieslich in Kürze vor, was er mit der katholischen Kirche glauben müsse, und dieß sei im Allgemeinen: "Mit der Gnade des Herrn ist im mer die Mitwirkung des getauften Dieners zu verbinden, und als Irrthum zu verwersen die Annahme der Prädestisnation mit Ausschluß der menschlichen Thätigkeit 144)." Ins

<sup>142)</sup> Lucidi presbyteri errorem emendantis libellus in Mansi Conc. coll. tom. VII. Florent. 1762 pag. 1019 s.

<sup>143)</sup> Epistola Fausti ad Lucidum bei Mansi l. c. pag. 1008.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup>) "Cum gratia domini operationem baptizati famuli semper adjungas, et eum, qui praedestinationem excluso labore hominis asserit, cum Pelagii dogmate detesteris." Ibid.

Fonderheit belegte Faustus darauf mit dem Anathem die Säte: "Durch das Vorherwissen Gottes werde der Mensch ins Verderben hinabgestoßen; der Verlorengegangene habe nicht erhalten, daß er selig werden konnte dieß sei zu ersehen von einem Getausten oder von einem Heiden in solchem Alter, wo er glauben konnte und nicht wollte); ein Gefäß der Unehre könne sich nicht erheben, daß es werde ein Gefäß zur Ehre; Christus sei nicht für Alle gestorben und er wolle nicht, daß alle Menschen selig werden 145)." — Dem Verlangen des Vischoss gemäß unterschrieb Lucidus den Brief dessselben und verwarf darauf vor einer Synode zu Arles im Jahre 475 seine oben genannten Irrthümer als unfromme und sacrilegische Sätze 146).

Daß aber Lucidus an diesen seinen frühern Meinungen dem bischöflichen Ansehen des Faustus von Riez gegenüber so lange festhielt, ja, daß er zur Annahme solcher extremer Sätze gekommen war, lag wohl hauptsächlich in den theologischen Ansichten dieses Vischofs über den gegenseitigen Bezug der Gnade und Freiheit, die selbst als irrig und halbpelagianisch von Kirchensmännern angesochten wurden.

Diese halbpelagianischen Ansichten stellt der folgende Artifel dar.

# Dritter Artikel.

# Der Semipelagianismus.

§. 1.

Salbpelagianische Antlänge in Afrifa.

Das Hauptmoment der augustinischen Lehre über das Verhältniß der Gnade und Freiheit, — besonders in seinem Buche von der Gnade und

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>) Ibid. pag. 1000 s.

<sup>146)</sup> Conc. Arelatense bei Mansi l. c. 1007 ss. Den seinen Frrthümern entgegengesetzten Kirchenglauben sprach Lucidus mit solgenden Borten aus: "Ita assero gratiam Dei, ut annisum hominis et conatum gratiae semper adjungam, et libertatem voluntatis humanae non extinctam, sed attenuatam et infirmatam esse pronunciem: et periclitari eum, qui salvus est, et eum qui periit potuisse salvari. Christum etiam, quantum pertinet ad divitias bonitatis suae, pretium mortis pro omnibus obtulisse: et quia nullum perire velit, qui est salvator omnium... Memini me ante dixisse, quod Christus pro his tantum, quos credituros praescivit, advenisset... Nunc vero sacrorum testimoniorum auctoritate... ex seniorum doctrina rationi patesacta, libens sateor Christum etiam pro perditis advenisse, qui codem nolente perierunt... Nam si Christum his tantum remedia attulisse dicimus, qui redempti sunt, videbimur absolvere

bem freien Willen — betraf die Ordnung, in welcher diese beiden Factoren der christlichen Tugend und Gottseligkeit sich im Menschen wirksam erweisen. Die Lehre des Augustinus: die Gnade seies, welche den Anfang im Werke der Heiligung macht, welche den menschlichen Willen, ihm zuvorkommend und ihn vorbereitend, geneigt macht, sich Gott hinzugeben. — dieser Lehrpunkt, so sehr ihn Augustinus hervorgehoben und zu begründen gesucht, fand dennoch nicht überall zustimmende Anerkennung. Selbst in Afrika, wo der Geist des Bischoss von Hippo das kirchliche Leben so sehr beherrschte, gab es Leute von gläubiger Gesinnung, die da meinten: die Freiheit des Menschen und Gottes Gerechtigkeit werde der Gnade gegenüber nur dann gewahrt, wenn man annehme, Glaube und Zustimmung zur Aufforderung Gottes gehe von des Menschen eigenem Willen aus und komme der Gnade

Ein Vertreter dieser Ansicht zu Carthago war der Laie Bitalis, die er, wie man dem Augustinus hinterbracht hatte, also auszusprechen pflegte: "Daß wir recht an Gott glauben und dem Evangelium zustimmen, ist nicht Geschenk Gottes, sondern dieß kommt uns von uns selbst, das ist aus dem eigenen Willen, den Gott in unsern Herzen nicht gewirkt hat ... Gott wirft auf unsern Willen, so viel an ihm ist, wenn uns seine Ausssprüche (Gesetz und Evangelium) bekannt werden; an uns ist es, ob wir ihnen beistimmen wollen oder nicht; wollen wir uns an dieselben nicht hinsgeben, so machen wir die Wirksamkeit Gottes an uns zunichte 147)." — Vitalis statuirte demnach die Heilsordnung also, daß er den Ansang des

non redemptos, quos pro redemptione contempta constat esse puniendos. Assero etiam, per rationem et ordinem saeculorum alios lege gratiae, alios lege Moysi, alios lege naturae, quam Deus in omnium cordibus scripsit, in spe adventus Christi fuisse salvatos: tamen ex initio mundi ab originali nexu, nisi intercessione sacri sanguinis, non absolutos. Profiteor etiam aeternos ignes et infernales flammas factis capitalibus praeparatas: quia perseverantes humanas culpas merito sequitur divina sententia, quam juste incurrunt. qui haec non toto corde crediderint." l. c. pag. 1011 s.

<sup>147)</sup> S. Augustini Epistola ad Vitalem c. 1 n. 1 (ep. 217. Opp. II. edit. cit. p. 799): Ut recte credamus in Deum et evangelio consentiamus, non esse donum Dei, sed hoc nobis esse a nobis, id est ex propria voluntate, quam nobis in nostro corde non operatus est ipse... per legem suam, per scripturas suas Deum operari ut velimus, quas vel legimus vel audimus: sed eis consentire vel non consentire ita nostrum est, ut si velimus fiat, si autem nolimus, nihil in nobis operationem Dei valere faciamus. Operatur quippe ille quantum in ipso est ut velimus, cum nobis nota fiunt ejus eloquia; sed si eis adquiescere nolumus, nos, ut operatio ejus nihil in nobis prosit, efficimus.

Glaubens, welcher auch der Anfang eines guten gottseligen Willens ist, nicht der Gnade Gottes, sondern dem Willen des Menschen zuschrieb; Gott aber schenke darauf alle Güter eines gottseligen Lebens durch seine Gnade den schon aus dem Glauben Bittenden und Suchenden 148).

Augustinus hielt demnach den Bitalis feineswegs für einen Belagianer; aber weil er auch nicht ein Ueberbleibsel des Pelagianismus in ihm wissen wollte 149), so suchte er brieflich 150) die Ansicht desselben zu berichtigen und wies zu dem Ende vorzüglich auf das Gebet d'er Rirche hin, welches sie für die Ungläubigen verrichte, auf daß Gott sie zum Glauben bekehre, für die Ratechumenen, daß er ihnen das Verlangen nach der Wiedergeburt einflöße, und für die Gläubigen, daß er sie im Glauben erhalte. Er werde doch nicht — was in seiner Ansicht liege — diese Gebete als falsch und unnütz verwerfen wollen? "Denn wenn du fagst, es musse bloß gepredigt werden, so streitest du wider die Gebete der Kirche 151)." -Darauf zeigte Augustinus, wie die Gebete der Rirche um Erleuchtung und diefe erbetene Gnade die Freiheit des Menichen feineswegs aufheben. "Wenn du aber befennst, man folle für fie beten, fo bekennst du ja, um das sei zu beten, daß sie jener Lehre mit dem von der Macht der Finsternisse befreiten Willen beipflichten. So geschieht es, daß sie nun mit freiem Willen gläubig werden und doch durch die Gnade deffen gläubig werden, der ihren Willen von der Gewalt der Finsternisse befreit hat. So wird auch die Gnade Gottes nicht geläugnet, sondern sie erweiset sich in Wahrheit ohne jegliches vorhergehendes menschliches Verdienst; und andererseits wird auch der freic Wille vertheidigt, damit er durch Demuth sich befestige und nicht durch Hochmuth zu Falle fomme, und daß, wer sich rühmt, nicht in einem Menschen, weder in einem Andern noch in sich selbst, sondern in dem Herrn sich rühme 152)."

Endlich erinnerte Augustinus den Bitalis noch daran, daß der Sat von der zuvorkommenden Gnade zum Inbegriffe des wahren

<sup>&</sup>quot;Tu autem si ea, quae de te audio, vera sunt. initium fidei, ubi est etiam initium bonae, hoc est piae voluntatis, non vis donum esse Dei, sed ex nobis nos habere contendis ut credere incipiamus, caetera autem religiosae vitae bona Deum per gratiam suam jam ex fide petentibus, quaerentibus, pulsantibus donare consentis." Aug. ad Vit. c. 7 n. 29 (II. 809).

volo, ut nihil illius ad te transeat vel in te relinquatur erroris. l. c. c. 6 n. 25 (II. 807)

<sup>150)</sup> Der Brief ist im Jahre 427 geschrieben.

<sup>151)</sup> Ib. e. 1 n. 1 und e. 3 n. 8 (II. 799. 802).

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>) Ibid. e. 3 n. 8 (II. 802).

katholischen Glaubens gehöre und sonach von jedem Katholiken bekannt werden musse. Was aber der wahre katholische Glaube über den in Frage stehenden Punkt lehre, faste Augustinus in folgende zwölf Säte zusammen:

- 1. "Weil wir also durch die Gnade des Erlösers katholische Christen sind, so wissen wir, daß die noch nicht Gebornen nichts Gutes oder Böses im eigenen Leben gethan haben, noch nach Schuld irgend eines frühern Lebens in das Elend des gegenwärtigen kommen, daß sie aber doch nach Adam sleischlicher Weise geboren, die Ansteckung des alten Todes durch die erste Geburt sich zuziehen und von dem Strasgerichte des ewigen Todes nicht befreit werden, außer sie werden durch die Gnade wiedergeboren in Christus.
- 2. Wir wissen, daß die Gnade Gottes weder den Kindern noch den Erwachsenen nach unsern Verdiensten gegeben werde.
- 3. Wir wissen, daß sie den Erwachsenen zu jeder einzelnen Handlung gegeben wird.
- 4. Wir wissen, daß sie nicht allen Menschen gegeben wird, und denen sie gegeben wird, wird sie nicht nur nicht nach Verdienst der Werke gegeben, sondern auch nicht nach Verdienst ihres Willens was am meisten offenbar wird an den Kleinen.
- 5. Wir wissen, daß denen, welchen die Gnade gegeben wird, sie aus Gottes gnädiger Barmherzigkeit ertheilt wird.
- 6. Wir missen, daß denen, welchen sie nicht gegeben wird, dieselbe burch Gottes gerechtes Gericht nicht gegeben werbe.
- 7. Wir wissen, daß wir Alle vor dem Richterstuhle Christi stehen werden, auf daß Jeder nach dem erhalte, was er im Leben (per corpus) gethan nicht nach dem, was, wenn er länger gelebt, er gethan haben würde, entweder Gutes oder Böses.
- 8. Wir wissen, daß auch die Unmundigen nach dem, was sie im Leben gethan (da sie durch Herz und Mund der Pathen geglaubt oder nicht geglaubt, da sie getauft oder nicht getauft worden sind u. s. w.), und nicht nach dem, was sie, wenn sie länger hier gelebt, gethan haben würden, gerichtet werden.
- 9. Wir wissen, daß diejenigen selig gestorben, die im Herrn sterben, und daß ihnen nicht gelte, was sie immer gethan haben würden, wenn sie längere Zeit gelebt.
- 10. Wir wissen, daß Jene, welche aus eigenem Herzen an den Herrn glauben, dieß mit ihrem freien Willen thun.
- 11. Wir wissen, daß wir Gläubige im rechten Glauben handeln, wenn wir für Jene, welche nicht glauben wollen, Gott bitten, daß sie wollen mögen.

12. Wir wissen, daß wir für Jene, welche aus ihnen geglaubt haben, recht und wahrhaft Gott wie für Wohlthaten danken müssen und dieß auch zu thun pflegen 153)."

Vitalis durfte nicht läugnen, daß diese Sütze zum katholischen Glauben gehören, und da sie insgesammt und einzeln laut die Wahrheit aussprachen: Die Gnade Gottes komme dem Willen des Menschen zuvor und bereite ihn <sup>154</sup>)," so ließ er seinen Irrthum wahrscheinlich fahren und es kam nicht dazu, was Augustinus ihm schrieb: "widrigenfalls muß man anders mit dir versahren, auf daß du nicht so irrest, oder wenn du bei deinen Ansichten bleibst, daß du nicht Andere in Irrthum führest <sup>155</sup>)."

#### §. 2.

Die Maffilienfer und ihre halbpelagianischen Unfichten.

Wie Augustinus die Ansicht des Vitalis nicht für ganz pelagianisch und auch nicht für kirchlich halten konnte, so machte sich zur selben Zeit auch außerhalb Afrika ein Streben kund, die zwischen den Pelagianern und der Kirche verhandelten anthropologischen Fragen auf einem Mittelstandpunkte zwischen Beiden zur Lösung zu bringen. Da aber zwischen Irrthum und Wahrheit nichts in der Mitte liegt als der halbe Irrthum und die halbe Wahrheit, so waren auch nur diese das Resultat jenes Versuches. Dieser ging von Massilia in Gallien aus — aus der Zelle des Klosters, dessen Mönchen er sich besonders dadurch nahe gelegt hatte, daß ihnen ihr sittlicher Eiser durch die von Augustinus vertheidigte Gnadenwahl auf das Höchste gefährdet erschien.

Die halbwahren und halbfalschen Vorstellungen der Massislienser Mönche über die sittliche Verfassung des Menschen und die Gnade Gottes waren aber diese: In Folge der Sünde Adams, welche auf alle Menschen übergegangen, vermöge Niemand frast seines Willens aus dem Verderben sich zu befreien. Das Verlangen und der

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>) l. e. e. 5 n. 17 (X. 804 s.)

ngle fidem catholicam pertinent, commemorare voluisse, sed ea tantum, quae ad istam, quae inter nos agitur, de Dei gratia quaestionem, utrum praecedat haec gratia, an subsequatur hominis voluntatem, hoc est, ut planius illud eloquar, utrum ideo nobis detur, quia volumus, an per ipsam Deus etiam hoc efficiat ut velimus." 1. c. pag. 805

<sup>165)</sup> c. 7 n. 30 (809).

superfichtliche Glaube der Beilung ift aber im Menschen. Wenn nun den Niedergeworfenen und aus eigener Kraft sich zu erheben Unvermögenden das Seil verfündet wird, so erhalten sie aus Berdienst beffen, daß fie die Beilung wollten und an diefelbe glaubten, Vermehrung des Glaubens und das volle Heil. Niemand aber ist fich felbit genug, ein Heilswerf zu beginnen und zu vollenden, (denn den Willen des Rranfen, geheilt zu werden, gahlten fie nicht zu dem Werte der Beilung.) Auch werde die Gnade dadurch nicht beeinträchtigt, wenn man sagt: ein solcher Wille, der ja blok den Arzt suche, nicht aber selbst etwas vermöge, gehe ihr voraus 156). Der Glaube (Bereitwilligfeit zu glauben) fei eine Naturgabe des Schöpfers, die auch nach der Berderbnig des Menschen geblieben fei, wenn auch geschmälert; und es stehe daher bei jedem Menschen, ob er glauben wolle oder nicht. Db der Mensch glauben werde oder nicht, wisse Gott vorher und dieses Vorherwissen sei auch der Grund, mann, wo und wem er das Evangelium predigen laffe, so wie auch Grund der Vorherbestimmung und Gnadenwahl; denn Jene eben habe Gott zu beseligen beschloffen, von denen er voraussah, daß fie glauben würden 157). Was die Unmündigen aber betreffe - bei denen von Glauben feine Rede sein fonne, und deren Biele ohne

Consentiunt omnem hominem in Adam periisse, nec inde quemquam posse proprio arbitrio liberari. Sed id conveniens asserunt veritati vel congruum praedicationi, ut cum prostratis et nunquam suis viribus surrecturis annuntiatur obtinendae salutis occasio, eo merito, quo voluerint et crediderint, a suo morbo se posse sanari, et ipsius fidei augmentum et totius sanitatis suae consequantur effectum. Ceterum ad nullum opus vel incipiendum, nedum perficiendum, quemquam sibi sufficere posse consentiunt; neque enim alicui operi curationis eorum annumerandum putant, exterrita et supplici voluntate unumquemque aegrotum velle sanari... Nec negari gratiam, si praecedere dicatur talis voluntas, quae tantum medicum quaerat, non autem quidquam ipsa jam valeat. Epist, Hilarii ad Augustin. n. 2. (unter ten Briefen tes 6. Augustin ep. 226. Ed. cit. II. 825. und Opp. S. August. Tom. X. 783).

Quod enim dicitur, Crede et salvus eris, unum horum exigi asserunt, aliud offerri, ut propter id quod exigitur, si redditum fuerit, id quod offertur deinceps tribuatur. Unde consequens putant, exhibendam ob co fidem, cujus naturae id voluntate Conditoris concessum est; et nullam ita depravatam vel extinctam putant, ut non debeat vel possit se velle sanari... Dicunt id praescientiae esse divinae, ut co tempore et ibi et illis veritas annuntiaretur vel annuntietur, quando et ubi praenoscebatur esse credenda... Ceterum praescientiam et praedestinationem vel propositum ad id valere contendunt, ut cos praescierit vel praedestinaverit vel proposuerit eligere, qui fuerant credituri. Ep. Hilarii ad Augustinum n. 2. 3. 4 (ibid. II. 825 s. und X. 784 s.).

Taufe sterben - so hänge das ewige Schickfal derfelben eben auch von dem Vorherwiffen Gottes ab: Andere nämlich gehen zu Grunde, Andere werden selig, je nachdem Gott vorhergewußt, wie sie bei reiferem Alter, wenn sie am Leben geblieben maren, sich würden betragen haben 158). Das ewige Schicksal jedoch der Erwachsenen hänge nicht von der Borherbestimmung ab, sondern von dem Willen des Menschen, auf den es aufomme, ob er die Gabe der Beharrlichkeit ergreifen wolle oder nicht; auch werde ein solches Beharren Niemandem gegeben, daß er nicht mehr zu fündigen vermöchte 159). — Unferer Aller Natur unterscheide sich nur dadurch von jener Adams, daß dieser bei gefunder Willensverfassung in seinem Wollen von der Gnade unterstützt murde, ohne welche er nicht beharren konnte; während die Gnade uns bei verlornen und verderbten Kräften, wenn wir nur glauben, nicht nur vom Falle aufrichtet. sondern auch im Vorwärtsschreiten unterstützt. Was immer den Brädestinirten verliehen wird, das fann durch den eigenen Willen sowohl verloren gehen, als erhalten werden. Deghalb fei auch die Bahl der Prädeftinirten teineswegs abgeschlossen, denn Gott wolle zwar, daß alle Menschen ohne Ausnahme, nicht allein die Vorherbestimmten, selig werden und Allen habe er das emige Leben bereitet, aber das Ergreifen desfelben komme auf den freien Willen an und es werde nur von Jenen ergriffen, welche von freien Stücken an Gott geglaubt und den Beistand der Gnade aus Berdienst dieser gläubigen Gesinnung erhalten haben 160). — Es seien also bei

Cumque innumerabilium illis multitudo objicitur parvulorum . . . tales ajunt perdi talesque salvari, quales futuros illos in annis majoribus, si ad activam servarentur aetatem, scientia divina praeviderit. Epist. Prosperi ad Augustinum (Epp. S. Aug. 225. n. 5. II. 822 s. und X. 781.)

Quod autem dicit sanctitas Tua, neminem perseverare nisi perseverandi virtute percepta, hactenus accipiunt, ut quibus datur, inerti licet, praecedenti tamen proprio arbitrio tribuatur; quod ad hoc tantum liberum asserunt, ut velit vel nolit admittere medicinam . . . nec cuiquam talem dari perseverantiam, a qua non permittatur praevaricari, sed a qua possit sua voluntate deficere et infirmari. Epist. Hilarii ad August. n. 4. (ib. II. 827. X. 785.)

<sup>160)</sup> Unde in hoc solo volunt a primo homine omnium distare naturam, ut illum integris viribus voluntatis juvaret gratia volentem, sine qua perseverare non poterat, hos autem amissis et perditis viribus credentes tantum, non solum crigat prostratos, verum etiam suffulciat ambulantes. Ceterum quidquidlibet donatum sit praedestinatis id posse et amitti et retineri propria voluntate contendunt . . . Inde est quod et illud pariter non accipiunt, ut eligendorum rejiciendorumque esse definitum numerum velint, atque illius sententiae expositionem, non eam quae a te est depromta suscipiant, id est, ut nonnisi omnes homines salvos fieri velit, et non eos tantum qui ad sanctorum numerum pertinebunt,

Denen, welche den Gebrauch des freien Willens haben, zwei Factoren, welche das Heil des Menschen wirten: Gottes Gnade nämlich und des Menschen Willfährigkeit (obedientia); der erste dieser Factoren der Ordnung nach sei aber die Willfährigkeit, so daß der Anfang des Heils von dem ausgehen muß, der da geheilt wird, nicht von dem Heilenden, und daß der Wille des Menschen sich den Beistand der göttlichen Gnade verschafft, nicht aber die Gnade dem menschlichen Willen sich unterwirft 161).

#### §. 3.

Augustinus mider die Ansichten der Maffilienfer.

Ueber diese zum Theil firchlichen, zum Theil pelagianisirenden Borstellungen der Mönche in Massilia ward Augustinus durch zwei Männer in Kenntniß gesetzt, Namens Prosper und Hilarius 162). Iener ein Galslier aus Aquitanien, dieser ein Afrikaner, gleich sehr durch Verehrung gegen den großen Kirchenlehrer Afrikas, wie durch Eiser für die Rechtzläubigkeit verbunden, lebten Beide in oder um Massilia; und pslegten Umgang mit den Mönchen und andern firchlichen Personen dort und anderwärts. Da mußten sie denn hören, wie diese die Lehre des Bischoss von Hippo über die Gnadenwahl als widersprechend der Lehre der Bäter und dem Sinne der Kirche bezeichneten, und besonders entschieden dawider sich aussprachen, nachdem sie das Buch des Augustinus "von der Zurechtweisung und Gnade"

sed omnes omnino, ut nullus habeatur exceptus. Nec hoc timendum, quod quidam eo invito perire dicantur, sed quomodo, ajunt, non vult a quoquam peccari vel descri justitiam, et tamen jugiter illa descritur contra ejus voluntatem, committunturque peccata, ita eum salvari velle omnes homines nec tamen omnes homines salvari. (Ejus dem Epist. n. 6. 7. II. 827 s. X. 785 s.); quantum enim ad Deum pertinet, omnibus paratam vitam acternam. quantum autem ad arbitrii libertatem, ab his eam apprehendi, qui Deo sponte crediderint et auxilium gratiae merito credulitatis acceperint. Epist. Prosperi ad August. n. 6. (II.823. X. 781.)

humanam operentur salutem. Dei seiliget gratia et hominis obedientia; priorem volunt obedientiam esse quam gratiam, ut initium salutis ex eo qui salvatur, non ex eo eredendum sit stare qui salvat, et voluntas hominis divinae gratiae sibi pariat opem, non gratia sibi humanam subjiciat voluntatem. Ep. Ejus dem ibidem.

<sup>162)</sup> Prosper und Hilarins waren Laien; dies erhellt wie aus mehreren Stellen ihrer Briefe, so aus denen Augustin's, der sie mit "filii" anredet.

gelesen hatten <sup>163</sup>). Fruchtlos war das Bemühen der beiden Verehrer des Augustinus, diese Gegner mit der Lehre desselben zu versöhnen; sie beriesen sich für ihre Ansicht von dem der Gnade vorausgehenden Glauben selbst auf frühere Schriften des Augustinus <sup>164</sup>), und machten wider die Theorie desselben von der Vorherbestimmung besonders geltend: sie mache alles sittliche Streben überstäffig <sup>165</sup>), und nur dann könne der Mensch zur Besserung und zum Fortschreiten im Guten bestimmt werden, wenn er wisse, er könne durch seine Bestlissenheit gut sein und seine Freiheit werde durch Gottes Gnade unterstützt werden, wenn er die göttlichen Gebote besolgen wolle <sup>166</sup>). Endlich meinten sie, die Prädestination sei jedenfalls etwas Unssicheres und wozu durch so Etwas die Gemüther der minder Einsichtigen beängstigen! Auch ohne dieß sei der katholische Glaube bisher von sehr vielen Schriftstellern mit Ersolg wider die Pelagianer vertheidigt worden <sup>167</sup>).

Dieß Alles meldeten Prosper und Hilarius gegen Ende des Jahres 428

<sup>&</sup>quot;Multi servorum Christi qui in Massiliensi urbe consistunt, in sanctitatis tuae scriptis contrarium putant Patrum opinioni et ecclesiastico sensui, quidquid in eis de vocatione electorum secundum Dei propositum disputasti . . . Recensito autem beatitudinis tuae libro (de correptione et gratia) aversiores quam fuerant recesserunt." Epist. Prosperi. (X. 779).

disputatione antiquiore se probare testantur, ubi tamen eandem gratiam non minore veritatis perspicuitate docueris." Epist. Hilarii. (X. n. 3. 783).

<sup>165) &</sup>quot;Hoc autem propositum vocationis Dei, quo vel ante mundi initium vel in ipsa conditione generis humani eligendorum et rejiciendorum dicitur facta discretio . . et lapsis curam resurgendi adimere et sanctis occasionem teporis adferre: eo quod in utraque parte superfluus labor sit, si neque rejectus ulla industria possit intrare neque electus ulla negligentia possit excidere. Quoquo enim modo se egerint, non posse aliud erga eos quam Deus definivit accidere, et sub incerta spe cursum non posse esse constantem; cum si aliud habeat praedestinantis electio, cassa sit adnitentis intentio. Removeri itaque omnem industriam tollique virtutes, si Dei constitutio humanas praeveniat voluntates: et sub hoc praedestinationis nomine fatalem quamdam induci necessitatem, aut diversarum naturarum dici Dominum conditorem, si nemo possit aliud esse quam factus est." Prosperi epist. n. 3 (X. 779.)

se sciat sua diligentia bonum esse posse, et libertatem suam ab hoc Dei auxilio juvandam, si quod Deus mandat elegerit." Ib. n. 6 (X. 782).

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup>) "Quid opus fuit hujuscemodi disputationis incerto tot minus intelligentium corda turbari? Neque enim minus utiliter sine hac definitione, aiunt, tot annis, a tot tractoribus, tot praecedentibus libris tuis et aliorum, tum contra alios tum maxima contra Pelagianos catholicam fidem fuisse defensam." Hilarii epist. n. 8 (X. 787).

dem Bischose von Hippo mit der dringenden Bitte, ihnen mit seiner erseuchsteten Weisheit zu Hilse zu kommen, auf daß sie im Stande seien, diesen Irrthümern mit Erfolg entgegenzutreten. Dieß thue um so nicht Noth, weil die Vertreter jener Meinungen Leute von musterhaftem Wandel und Einige derselben unlängst zur bischöflichen Würde gelangt seien, denen daher Viele beistimmen und nicht leicht Jemand widerspreche <sup>168</sup>).

Augustinus griff sogleich zur Feder, und bemühte sich den neuen, wider die Gnade laufenden Irrthümern durch zwei an Prosper und Hilarius gerichtete Bücher zu begegnen, deren erstes er "von der Vorherbestimmung der Heiligen," das zweite "von der Gabe der Beharrslichkeit" betitelte.

In dem ersten dieser Bücher <sup>169</sup>) machte Augustinus ausmerksam, die Behauptung: der Mensch habe den Glauben, wenn auch nur den Ansang besselben, aus sich — weiche gar nicht von dem Satze der Pelagianer ab: die Gnade werde nach Verdienst gegeben; denn sie besage nichts Anderes, als wir brächten den Ansang unseres Glaubens Gott dar, auf daß uns mit der Vermehrung desselben vergolten werde <sup>179</sup>) Er sei zwar, bevor er Bischof geworden, auch dieser Meinung gewesen, aber er habe sie ausdrücklich zurückgenommen, und besonders das Wort 1. Kor. 4, 7: "Was hast du, das du nicht empfangen hättest," habe ihn belehrt, daß auch der Ansang des Glaubens, wodurch wir Christen sind, ein Gnadensgeschenk Gottes sei <sup>171</sup>). — Wider den Einwurf der Gegner, dieß

non sumus pares, quia multum nos et vitae meritis antecellunt et aliqui eorum adepto nuper summo sacerdotii honore supereminent, nec facile quisquam praeter paucos perfectae gratiae intrepidos amatores tanto superiorum disputationibus visus est contrario." Prosperi epist. n. 7 (X. 781).

<sup>(</sup>X. 789-820), geichrieben Ende 428 und 429.

<sup>170)</sup> Ib. c. 2 n. 3 (X. 791). Auß 2. Cor. 3, 5 und dem Wesen des Glaubens erweiset Augustinus seinen Satz ferner also: "Ipsum credere nihil aliud est quam cum assensione cogitare... Quod ergo pertinet ad religionem atque pietatem (de qua loquebatur apostolus) si non sumus idonei cogitare aliquid quasi ex nobismetipsis, sed sufficientia nostra ex Deo est: prosecto non sumus idonei credere aliquid quasi ex nobismetipsis, quod sine cogitatione non possumus, sed sufficientia nostra qua credere incipiamus a Deo est. Quocirca sicut nemo sibi sufficit ad incipiendum vel persiciendum quodcunque opus bonum, quod jam isti fratres, sicut vestra scripta indicant, verum esse consentiunt, ita nemo sibi sufficit vel ad incipiendam vel ad persiciendam sidem." Ib. c. 5 X. 792.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>) Ib. c. 3 et 4 X. 793 s.

Wort des Apostels gelte nicht vom Glanben, denn dieser sei eine ursprüngliche Naturgabe und auch in der verderbten Natur noch vorhanden, machte Augustinus geltend: es sei wohl zu unterscheiden zwischen "glauben können" und dem "in der That Glauben". Das Bermögen zu glauben sei von Natur im Menschen und darum allen Menschen gemein, aber der wirkliche Glaube sei ein Gnadengeschenk Gottes und durch dasselbe der Gläubige vom Ungläubigen verschieden 172). Auch sei es falsch, den Blauben nicht zu den Werken des Heiles zählen zu wollen, indem ihn Jesus felbst (Joh. 6, 28) offenbar als ein solches bezeichne. "Und man sagt uns: der Glaube ist von uns, das Uebrige, mas zu den Werken der Gerechtigkeit gehört, vom Herrn! Alls ob zum Gebäude (des Heils) nicht der Glaube gehörte, als ob zum Gebäude, sage ich, nicht das Fundament gehörte! Beil aber dieß zu allererst und am meisten dazu gehört, so arbeitet fruchtlos, wer durch Predigten den Glauben bauen will, wenn denfelben nicht der Herr aus Erbarmen im Innern erbauet 173)." Es ift also der Glaube, der beginnende sowohl als der vollendete, ein Geschenk Gottes, welches Er frei und kraft uner= forschlichen Rathschlusses ertheilt oder nicht 174).

Das ist der Rathschluß der Gnade und Vorherbestimmung. Gnade und Vorherbestimmung unterscheiden sich dadurch, daß diese die Vorbereitung jener ist, Gnade aber das Geschenkertheilen selbst, die Wirkung der Vorhersbestimmung, durch welche Gott voraus weiß, was Er selbst thun werde <sup>175</sup>).

— Daß die Gnade, eben weil sie Gnade ist, ohne alles Verdienst dem

<sup>172) &</sup>quot;Posse habere fidem, naturae est hominum: habere autem fidem, gratiae est fidelium. Illa itaque natura, in qua nobis data est possibilitas habendi fidem, non discernit ab homine hominem: ipsa vero fides discernit ab infideli fidelem." (Ib. c. 5 n. 9, 10 X. 796 s.)

<sup>173)</sup> Ib. c. 7 n. 12 X. 798 s.: Et dicitur nobis, Fides est a nobis, cetera a Domino ad opera justitiae pertinentia, quasi ad aedificium non pertineat fides, quasi ad aedificium, inquam, non pertineat fundamentum. Quod si inprimis et maxime pertinet, in vanum laborat praedicando aedificans fidem, nisi eam Dominus miserando intus aedificet.

<sup>173)</sup> Ib. c. 9 n. 16 X. 801: Fides igitur, et inchoata et perfecta, donum Dei est; et hoc donum quibusdam dari, quibusdam non dari, omnino non dubitet, qui non vult manifestissimis sacris literis repugnare. Cur autem non omnibus detur, fidelem movere non debet, qui credit ex uno omnes isse in condemnationem, sine dubitatioue justissimam . . . Cur autem istum potius quum illum liberet, inscrutabilia sunt judicia ejus.

<sup>175) &</sup>quot;Inter gratiam et praedestinationem hoc tantum interest, quod praedestinatio est gratiae praeparatio, gratia vero jam ipsa donatio . Praedestinatione quippe Deus ea praescivit, quae fuerat ipse facturus . gratia vero est ipsius praedestinationis effectus." Ib. c. 10 n. 19 X. 803.

Menschen gegeben werde, das leuchtet besonders an den Kindern hervor und an dem Mittler Chriftus; denn Jene werden ohne alles vorhergehende Berdienst von Andern ausgesondert, daß sie dem Erlöser angehören sollen. dieser aber, der selbst auch Mensch, ist ohne alles vorausgehende menschliche Verdienst der Retter der Menschen geworden 176). — Wie aber Männer von Geist behaupten können: Gott habe das emige Schickfal der Unmundigen abhängig gemacht von dem Betragen, welches fie wurden eingehalten haben, wenn sie am Leben geblieben waren - darüber musse man staunen, denn es liege in dieser Behauptung feine geringe Unbill gegen Gott und seine Denn zu geschweigen, daß fünftige Berdienste, die nicht stattfinden werden, sicher feine Verdienste seien; wie durfe man fagen: der gerechte Gott durfe die fünftigen Gunden blog ftrafen und der Barmbergige fie nicht auch verzeihen! Bielmehr hatte ja Gott gerade Solchen, die bei langerem Leben gefündigt haben murden, beispringen muffen, daß, wenn fie unmündig sterben, ihre Sünden durch die Taufe getilgt werden 177). — Das leuch= tendste Beispiel aber der Gnade und Vorherbestimmung ist der Erloser selbst, der Mensch Christus Jesus. Denn durch welche vorausgehende Berdienste der Werke und des Glaubens hat die menschliche Natur desselben sich verschafft, daß sie zu folcher unaussprechlichen Würde gelangte? Woher hat jener Mensch das verdient, daß er von dem, dem Bater gleich ewigen Worte zur Einheit der Berson aufgenommen murde, und der Eingeborne Sohn Gottes fei? Wie alfo er, der Gine, dazu pradeftinirt mar, daß er

<sup>176)</sup> Ib. c. 12 n. 23 X. 803: Sed omnis haee ratio. qua defendimus gratiam Dei per Jesum Christum Dominum nostrum vere esse gratiam, id est, non secundum merita nostra dari . . . laborat aliquantum in aetate majorum jam utentium voluntatis arbitrio: sed ubi venitur ad parvulos, et ad ipsum Mediatorem Dei et hominum, hominem Christum Jesum, omnis deficit praecedentium gratiam Dei humanorum assertio meritorum, quia nee illi ullis bonis praecedentibus meritis discernuntur a ceteris, ut pertineant ad liberatorem hominum, nee ille ullis humanis praecedentibus meritis, cum et ipse sit homo, liberator factus est hominum.

<sup>&</sup>quot;Judicari autem quemquam non secundum merita quae habuit quamdiu fuit in corpore, sed secundum merita quae fuerat habiturus si diutius vixisset in corpore, unde opinari potuerint homines, quorum ingenia non esse contemtibilia vestrae indicant litterae, mirans et stupens reperire non possum. Quicunque enim dicit, puniri tantum posse Deo judicante futura peccata, dimitti autem Deo miserante non posse, cogitare debet quantam Deo faciat gratiaeque ejus injuriam: quasi futurum peccatum praenosei possit, nee possit ignosei. Quod si absurdum est, magis ergo futuris, si diu viverent, peccatoribus, cum in parva aetate moriuntur, lavacro quo peccata diluuntur, debuit subveniri." Ib. c. 12 n. 24 X. 806.

unser Haupt sei, so sind wir auch Viele dazu vorherbestimmt, daß wir seine Glieder seien. Es schweige hier das menschliche Verdienst, das durch Adam in Verlust ging, und es walte die Gnade Gottes durch Christus Jesus <sup>178</sup>). — Aus Gnade also werden die Erwählten berusen; sie werden aber erwählt nicht, weil sie glaubten, sondern auf daß sie glauben, und deßhalb werden sie nach Eph. 1, 3 ff. vor der Gründung der Welt durch den Rathschluß der Vorherbestimmung erwählt, auf daß sie heilig und unbesteckt seien, nicht deßhalb weil Gott vorhergewußt, daß sie so sein würden <sup>179</sup>).

## §. 4.

# Fortsetzung.

Wie die Massilienser den Anfang des Glaubens der Kraft des Mensichen, nicht der Gnade zuschrieben, so läugneten sie auch, daß das Beharren

<sup>178)</sup> Ib. c. 15. n. 30. 31 X. 809 s.: Est etiam praeclarissimum lumen praedestinationis et gratiae ipse Salvator homo Christus Jesus, qui ut hoc esset, quibus tandem suis vel operum vel fidei praecedentibus meritis natura humana, quae in illo est, comparavit? Respondeatur quaeso: ille homo, ut a Verbo Patri coacterno in unitatem personae assumtus, Filius Dei unigenitus esset, unde hoc meruit? Quod opus bonum qualecunque praecessit? Quid egit ante, quid credidit, quid petivit, ut ad hanc ineffabilem excellentiam perveniret? Nonne faciente ac suscipiente Verbo, ipse homo, ex quo esse coepit, Filius Dei unicus esse coepit? Nonne Filium Dei unicum femina illa gratia plena concepit? Nonne de Spiritu sancto et virgine Maria Dei Filius unicus natus est, non carnis cupidine, sed singulari Dei munere? . . Nempe ista omnia singulariter admiranda, et alia si qua ejus propria verissime dici possunt, singulariter in illo accepit humana, hoc est, nostra natura, nullis suis praecedentibus meritis . . . . Nam et ipsum Dominum gloriae, in quantum homo factus est Dei Filius, praedestinatum esse didicimus Rom. 1, 4. . . Sicut ergo praedestinatus est ille unus, ut caput nostrum esset, ita multi praedestinati sumus, ut membra ejus essemus. Humana hie merita conticescant, quae perierunt per Adam, et regnet Dei gratia per Jesum Christum Dominum nostrum.

<sup>179)</sup> Ib. c. 17 n. 34; c. 18 n. 37 X. 813. 815: Intelligamus ergo vocationem qua fiunt electi, non qui eliguntur quia crediderunt, sed qui eliguntur ut credant... Nam quid est quod ait Apostolus Ephes. 1, 4. Sicut elegit nos in ipso ante mundi constitutionem? Quod profecto si propterea dictum est, quia praescivit Deus credituros, non quia facturus fuerat ipse credentes, contra istam praescientiam loquitur Filius, dicens, Non vos me elegistis, sed ego vos elegi, cum hoc potius praescierit Deus, quod ipsi cum fuerant electuri, ut ab illo mererentur eligi.. Eligit ergo Deus fideles, sed ut sint, non quia jam erant... Eligit ergo nos Deus in Christo ante mundi constitutionem, praedestinans nos in adoptionem filiorum, non quia per nos sancti et immaculati futuri eramus, sed elegit praedestinavitque ut essemus.

im Guten, also das Ende des Werkes der Heiligung, die Wirkung der göttslichen Gnade sei. Wider diesen Irrthum war das zweite Buch des Augustinus an Prosper und Hilarius, "von der Gabe der Beharrlichkeit" gerichtet 180).

Augustinus stellte in demselben zuerst den Begriff der Beharrlichkeit fest: und nannte sie "jenes Geschent Gottes, fraft deffen man bis ans Ende in Christus beharrt" und zwar bis ans Ende diefes Lebens, in welchem man allein Gefahr lauft zu fallen. Schon baraus ergibt sich, daß tein Mensch mahrend seines Lebens weiß, ob er dieses Geschenk erhalten habe. Denn wenn er fiele, ebe er ftirbt, fo mußte man ja mit aller Wahrheit sagen: er sei nicht beharrt, und wie könnte man von dem, der nicht beharrte, fagen: er habe die Beharrlichkeit empfangen oder gehabt 181)? - Daß diese Beharrlichkeit nun so wie der Anfang des Glaubens ein Geschenk Gottes sei, zeigte Hugustinus aus Philipp. 2, 29. Wenn Diese Beharrlickfeit von Gott nicht geschenkt wird, warum fleht man denn um dieselbe zu Gott? In dem Gebete des Herrn flehen die Gläubigen fast um nichts Anderes als um das Beharren 182). Dieg wies Augustinus nach aus der Auslegung des Baterunfers durch den heil. Epprianus, besonders aus den zwei letten Bitten, in denen die Heiligen um nichts Underes flehen, als daß fie in der Heiligkeit beharren mögen. Dit Berleihung diefer Gabe, nicht in Versuchung geführt werden, hat jeder Gläubige das Beharren in der Heiligkeit bis ans Ende. Denn Niemand hört auf im driftlichen Eifer zu beharren, ohne dag er zuerst in Bersuchung geführt würde. Wenn ihm also verliehen wird, um was er bittet, nämlich nicht versucht zu werden, so verbleibt er durch göttliche Berleihung in der Heiligung, welche er durch Gottes Huld erlangt hat 183). -- Wenn man fage: die Beharrlichkeit

<sup>180) &</sup>quot;De dono perseverantiae" liber ad Prosperum et Hilarium secundus. (X 821-858).

in finem perseveratur in Christo. Finem autem dico, quo vita ista finitur, in qua tantummodo periculum est ne cadatur. Itaque utrum quisque hoc munus acceperit, quamdiu hanc vitam ducit, incertum est. Si enim prius quam moriatur cadat, non perseverasse utique dicitur, et verissime dicitur. Quomodo ergo perseverantiam, qui non perseveravit, accepisse vel habuisse dicenadus est?

<sup>18:)</sup> Ib. c. 2 n. 2. 3 c. 822 s.: An vero quisquam corum est, qui non sibi poscat a Deo ut perseveret in eo; cum ipsa oratione quae Dominica nuncupatur, quia cam Dominus docuit. quando oratur a sanctis, nihil pene aliud quam perseverantia posci intelligatur?

<sup>184)</sup> Ib. c. 2 n. 4 c. 823 und c. 5 n. 9 c. 826: Jam vero cum dicunt sancti, Ne nos inferas in tentationem, sed libera nos a malo, quid aliud quam

fönne man durch Gebet erlangen und durch bösen Sinn verlieren, so sei das Erste zuzugestehen, nicht aber das Zweite, weil es dem Begriffe der Beharrlichkeit widerstreitet; denn weil die Beharrlichkeit bis ans Ende Niemand hat, außer der da wirklich bis ans Ende beharret, so kann dieselbe Niemand verlieren, der sie wirklich hat 184).

Auch die Natur des Menschen lehrt es, daß die Beharrlichfeit von Gott verliehen werden muß. Denn von Gott nicht abzufallen, das liegt schlechthin nicht in der Kraft des freien Willens, wie sie jetzt beschaffen ist, es war aber solche Kraft im Menschen, ehe er fiel. Wie viel die Freiheit des Willens in dem ausgezeichneten ursprünglichen Zustande vermochte, das erwies sich an den Engeln, welche bei dem Falle des Teufels in der Wahrheit festblieben und gewürdigt wurden, zu jener Sicherheit, ewig nicht zu fallen, zu gelangen, in welcher sie jetzt zweifellos sich befinden. Nach dem Walle des Menschen aber wollte Gott, daß nur durch seine Gnade der Mensch zu Ihm fomme, und ingleichen follte es von feiner Gnade abhängen, daß der Mensch nicht von Ihm weiche 185). — Die Beharrlichkeit bis ans Ende ist also ein Geschenk der Gnade; dawider läßt die Kirche gar keine Cinsprache zu, sondern verweifet auf ihre Gebete. Sie betet, daß die Ungläubigen glauben mögen; Gott also bekehrt zum Glauben. Sie betet, daß die Gläubigen beharren mögen; Gott alfo schenket das Beharren bis ans Ende. Dağ Er dieğ thun werde, hat Gott vorausgewußt, und darin

ut in sanctitate perseverent, precantur? Nam profecto concesso sibi isto Dei dono. quod esse Dei donum, cum ab illo poscitur, satis aperteque monstratur, isto ergo concesso sibi dono Dei, ne inferantur in tentationem, nemo sanctorum non tenet usque in finem perseverantiam sanctitatis. Neque enim quisquam in proposito christiano perseverare desistit, nisi in tentationem primitus inferatur. Si ergo concedatur ei quod erat, ut non inferatur, utique in sanctificatione, quam Deo donante percepit, Deo donante persistit.

<sup>184)</sup> Ib. c. 6 n. 10 c. 826: Hoe ergo donum Dei suppliciter emereri potest, sed cum datum fuerit, amitti contumaciter non potest. Cum enim perseveraverit quisque usque in finem, neque hoe donum potest amittere, nec aliqua quae poterat ante finem. Quomodo igitur potest amitti, per quod fit ut non amittatur etiam quod posset amitti?

<sup>185)</sup> Ib. c. 7 n. 13 c. 828: Non est hoc (non discedere a Deo) omnino in viribus liberi arbitrii, quales nunc sunt; fuerat in homine ante quam caderet. Quae tamen libertas voluntatis in illius primae conditionis praestantia quantum valuerit, apparuit in angelis, qui diabolo cum suis cadente in veritate steterunt, et ad securitatem, perpetuam non cadendi, in qua nunc eos esse certissimi sumus, pervenire meruerunt. Post casum autem hominis nonnisi ad gratiam suam Deus voluit pertinere, ut homo accedat ad eum; neque nisi ad gratiam suam voluit pertinere, ut homo non recedat ab eo.

also besteht die Prädestination der Heiligen, welche Er erwählt hat in Christus vor Gründung der Welt, auf daß sie heilig und unbesteckt seien 186).

Wird Jemand es wagen zu sagen, Gott habe nicht vorausgewußt, welchen Er den Glauben verleihen werde, oder welche Er seinem Sohne schnesenken werde, damit dieser Keinen derselben verliere? Wenn Er nun dies vorhergewußt, so hat Er gewiß auch Seine Gnaden, durch welche Er uns gnädig errettet, vorhergewußt. Das ist die Vorherbestimmung der Heiligen — nichts Anderes: das Vorherwissen nämlich und Vorsbereiten der Gnaden Gottes, wodurch unsehlbar diesenigen errettet werden, welche errettet werden. Wider diese Prädesstination, wie wir sie den heiligen Schriften gemäß vertheidigen, hat noch Niemand — außer denn irriger Weise — streiten können 187).

Darauf ging Augustinus an die Würdigung der gegnerischen Behauptung: diese Lehre von der Prädestination beeinträchtige den Erfolg der Predigt. Dieser Meinung, entgegnete er, sei der Apostel nicht gewesen, den die Empsehlung der Prädestination gar nicht gehindert habe, zu gedieten, zu ermahnen, zu strasen. Alles was man gegen die Vorherbestimmung vorbringe, müsse man solgerecht auch wider Gottes Vorherwissen einwenden. Freilich dürste man über Vorherbestimmung nicht also zum Volke sprechen, das die unverständige und schwerer fassende Menge in unserm Worte eine Missbilligung derselben sinde, so wie auch das Vorherwissen Gottes (das man doch gewiß nicht läugnen könne) bescholten zu werden scheine, wenn man den Leuten sagen möchte: Ihr möget laufen oder schlasen, das wird aus euch werden, was der Untrügsliche von euch vorhergesehen hat. Es sei ein unredlicher oder unerfahrener Arzt, der ein wohlthätiges Heilmittel so

<sup>&</sup>lt;sup>486</sup>) Ib. c. 7 n. 15 c. 828 s.: Prorsus in hac re non operosas disputationes expectet Ecclesia, sed adtendat quotidianas orationes suas. Orat. ut increduli credant; Deus ergo convertit ad fidem. Orat, ut credentes perseverent; Deus ergo donat perseverantiam usque in finem. Hace Deus facturum se esse praescivit: Ipsa est praedestinatio Sanctorum, quos elegit in Christo ante constitutionem mundi, ut essent sancti et immaculati.

<sup>187)</sup> Ib. c. 14 n. 35 und c. 19 n. 48 c. 839. 848: An quisquam dicere audebit. Deum non praescisse quibus esset daturus ut crederent, aut quos daturus esset Filio suo, ut ex eis non perderet quemquam? Quae utique si praescivit, profecto beneficia sua, quibus nos dignatur liberare, praescivit. Haee est praedestinatio Sanctorum, nihil aliud: praescientia scilicet et praeparatio beneficiorum Dei, quibus certissime liberantur, quicunque liberantur. — Hoc scio, neminem contra istam praedestinationem, quam secundum scripturas sanctas defendimus, nisi errando disputare potuisse.

anwende, daß es entweder nichts nütze oder schade. So also müsse man über den Gegenstand sprechen, daß die Trägheit des Menschen gebannt und der Eiser geweckt werde, im Glauben und in der Liebe zu beharren bis ans Ende <sup>188</sup>).

So vertheidigte Augustinus, dieses ausgezeichnete Gefäß der Gnade, die unbedingt freie, zuvorkommende und das Heil des Menschen bis ans Ende wirkende Gnade Gottes wider die Halbheiten der Massilienser, um bald darauf — während der vierzehnmonatlichen Belagerung von Hipporegius durch die Vandalen — nachdem er vierzig Jahre dem Herrn gedient, in seinem 76. Lebensjahre (28. August 430) in die ewige Wohnung einzugehen, die ihm Gott von Ewigseit her bereitet hatte <sup>189</sup>).

#### §. 5.

Der Halbpelagianismus des Johannes Caffianus.

Die an Prosper und Hilarius gerichteten Bücher des Augustinus brachten aber die pelagianisirenden Massilienser zu keiner andern Ueberzeusung; vielmehr ergingen sich diese in lautem Tadel derselben. Dieß trieb die darob aufs Tiesste verletzten Verehrer des großen Verstorbenen nach Rom und sie erwirkten dort (a. 431) ein Schreiben des Papstes Caelestinus an den Bischof Venerius von Massilia und an alle übrigen Bischöse Galliens, in welchem es diesen, als den zum Lehramte in der Kirche vor Allen Verusenen, scharf verwiesen wurde, Presbytern zu gestatten, daß sie neue, der kirchlichen Wahrheit widerstreitende Lehrmeinungen predigen. Augustinus ward vom Papste wider seine Verunglimpser als ein großer Mann heiligen Andenkens und so großer Wissenschaft gepriesen, daß niemals auch der leiseste Verdacht ihn berührt, der dem apostolischen Stuhle

<sup>188)</sup> Ib. c. 20 n. 51 und c. 22 n. 57 c. 850. 53: Quae tamen (praedestinatio) non ita populis praedicanda est, ut apud imperitam vel tardioris intelligentiae multitudinem redargui quodam modo ipsa sua praedicatione videatur; sicuti redargui videtur et praescientia Dei, (quam certe negare non possumus,) si dicatur hominibus: Sive curratis, sive dormiatis, quod vos praescivit qui falli non potest, hoc eritis. Dolosi autem vel imperiti medici est, etiam utile medicamentum sic alligare, ut aut non prosit, aut obsit. Sed dicendum est: Sic currite, ut comprehendatis, atque ut ipso cursu vestro ita vos esse praecognitos noveritis, ut legitime curreretis, et si quo alio modo Dei praescientia praedicari potest, ut hominis segnitia repellatur.

<sup>189)</sup> Possidius in vita S. Augustini c. 28 (X. Append. p. 278).

stets als einer der ausgezeichnetsten Lehrer gegolten und darum überall und Allen ein Gegenstand der Liebe und Berehrung gewesen sei 190).

Seinem Schreiben hängte der Bapit Erflärungen feiner Vorganger Innocentius und Zosimus an, auf daß es Niemand unbefannt bleibe, wie der heilige Stuhl des Apostel Petrus sich gegen die Feinde der göttlichen Gnade ausgesprochen 191). Zum Erweise der Lehre: der Anfang des auten Willens, fo wie die Fortschritte in löblichen Gefinnungen und Handlungen und das Beharren in ihnen bis ans Ende, sei auf die Gnade Christi zu beziehen, - wies B. Caelestinus auch auf die priesterlichen Gebete hin, welche bei der Gottesdienst= feier nach apostolischer Tradition in der ganzen fatholischen Kirche gleichmäßig verrichtet würden, auf daß man aus diesen vorgeschriebenen Gebeten erfenne, was man glauben folle 192); denn die Kirche flehe, den Ungläubigen möge der Glaube geschenft, den Götzendienern ihr unfrommer Wahn genommen werden, den Juden möge das Licht der Wahrheit aufgehen, die Saretifer mögen durch Erfenntnig des fatholischen Glaubens wiedergenesen u. f. w.

Unter den Bresbytern, die dieg papstliche Schreiben im Auge hatte, war besonders gemeint — der Abt des Klosters zum heiligen Victor in Massilia, Johannes, mit dem Zunamen Caffianus. Diefer, ursprünglich ein stythischer Mönch, der zu Ansang des fünften Jahrhunderts dem Bischofe Johannes Chrysostomus von Constantinopel als Freund und Diacon zur Seite gestanden, nach bessen Sturg aber sich (n. 405) nach Rom begeben, wo er von B. Innocentius I. zum Presbyter geweiht worden, war endlich von da zwischen den Jahren 410-415 nach Massilia gefommen und hatte hier zwei Klöster gegründet, deren Ginem er als Abt vorstand. Er war ce, der jene aus Wahrheit und Irrthum gemischten anthropologischen

<sup>199)</sup> Epist. Caelestini ad Episcopos Galliarum c. 1 et 2 (bei Schoeneman pag. 863 s. und in August. Opp. X. App c. 131 s.): Augustinum sanctae recordationis virum pro vita sua atque meritis, in nostra communione semper habuimus, nec unquam hune sinistrae suspicionis saltem rumor adspersit, quem tantae scientiae olim fuisse meminimus, ut inter magistros optimos etiam a meis semper decessoribus haberetur. Bene ergo de eo omnes in commune senserunt, utpote qui ubique cunctis et amori fuerit et honori.

<sup>191)</sup> Ibid. c. 3-18 (Schoen. 864-68 und X. 132-34).

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup>) Ib. c. 11: "Bonae voluntatis exordia, et incrementa probabilium studiorum, et in eis usque in finem perseverantiam ad-Christi gratiam referri., obsecrationum quoque saecrdotalium sacramenta respiciamus, que ab Apostolis tradita, in toto mundo atque in omni Eeclesia catholica uniformiter celebrantur, u t legem credendi lex statuat supplicandi." (Schoen, p. 868 s. und X. 134).

Ansichten, und den darans hervorgehenden oppositionellen Geist gegen Augusstinus unter seinen Mönchen und über die Schwellen der Klöster hinaus verbreitete; denn sein streng ascetischer Bandel, seine nicht gewöhnliche theologische und literarische Vildung, seine Verbindungen mit Rom (wo er besonders an dem Diacon Leo einen viel vermögenden Freund hatte), gaben dem Manne solches Ansehen, daß seine Densweise nicht nur in seinen Klösstern, sondern auch von bischöslichen Stühlen herab herrschte, auf welche man nicht selten von Cassian gebildete Mönche erhob.

Seine eigenthümlichen Ansichten über Freiheit und Gnade hatte aber der Abt Johannes nicht nur mündlich ausgesprochen, sondern auch schriftlich dargestellt, besonders in seinen "Unterredungen der Bäter" <sup>193</sup>). In der dreizehnten dieser Conferenzen <sup>194</sup>) erklärte sich Joshannes Cassianus über das gegenseitige Verhältniß zwischen Freiheit und Gnade mit diesen Worten:

"Der Anfang — schrieb er im Einklange mit der Kirchenlehre — nicht nur der Handlungen, sondern auch der guten Gedanken ist von Gott, welcher uns die ersten Regungen (initia) eines heiligen Wilslens einflößt und Kraft und Gelegenheit gibt, das zu thun, was wir Gutes wünschen. — Stets ist daher der göttliche Schutz uns nahe, und so groß ist die Güte des Schöpfers gegen sein Geschöpf, daß er dasselbe mit immerwährender Vorsicht nicht nur begleitet, sondern demselben voransschreitet 195)."

In den Pelagianismus aber hinüberschlagend und dennoch die firchliche Wahrheit festhalten wollend, schwankend und unentschieden, fuhr er fort: "Denn wenn er in uns irgend ein Regen (ortum quemdam) eines

<sup>193)</sup> Collationes Patrum, vierundzwanzig Bücher; von denen er das 11—17. zum Gebranche der Mönche von Levins, des Klosters auf einer der beiden an der Küste der Provence gelegenen Inseln Lerinä (siehe Carl v. Spruner's histor. Atlas Nr. 23. 24. 29) geschrieben hatte.

<sup>194) &</sup>quot;De protectione Dei" überschrieben; findet sich in Opp. Prosperi ed. Venet. 1744. tom. I. pag. 163-175. Wäre diese Conferenz schon a. 426 geschrieben worden, so wäre sie wohl dem Prosper und Hilarius a. 428 bekannt gewesen und sie hätten nicht unterlassen, in ihren Briefen an Augustinus sie anzusühren oder sie demselben zuzuschicken.

<sup>195)</sup> Ib. c. 3 p. 164: Manifeste colligitur, non solum actuum, verum etiam cogitationum bonarum ex Deo esse principium, qui nobis et initia sanctae voluntatis inspirat et virtutem atque opportunitatem corum quae recte cupimus, tribuit peragendi... Adest igitur inseparabiliter nobis divina protectio, tantaque est erga creaturam suam pietas Creatoris, ut non solum comitetur eam, sed etiam praecedat jugiter providentia (Prosperi Aquitani pro Augustino Liber contra Collatorem. c. 2. n. 4. 5. Op. Augustini X. Append. c. 172 s.)

auten Willens erfannt hat, fo erleuchtet und fräftigt er denfelben fogleich und spornt ihn an zum Seile, indem er Wachsthum verleiht der Besinnung, melde er entweder felbit gepflangt, oder durch unfer Bemühen auftauchen gesehen hat ... Gleich deutlich zeigt fich die Onade Gottes und die Freiheit unseres Willens und dag der Mensch bismeilen durch seinen Antrieb zum Verlangen nach Tugenden erhoben werden fonne, immer aber der hilfe bedürfe . . . Damit es aber noch deutlicher einleuchte, daß auch aus der Rraft des natürlichen Bermögens (per naturae bonum), das die huld des Schöpfers gewährt, die Anfänge guter Willensentschließungen manchmal hervorgehen (nonnumquam bonarum voluntatum prodire principia), die aber, wenn sie vom herrn nicht geleitet werden, gur Bollbringung der Tugenden nicht gelangen fonnen, deffen ift der Apostel Zeuge, wenn er fagt: Das Wollen liegt mir nahe, aber das Gute zu vollbringen finde ich nicht 196). — Es ist daher unter Vielen eine große Frage: ob, weil wir den Unfang des guten Willens entgegenbringen, Gott fich unferer erbarme, oder ob, weil fich Gott unferer erbarmt, wir den Anfang des guten Willens erhalten? Biele haben sich, indem fie ausschließlich nur den einen oder andern Sat dieser Frage behaupteten, in verschiedene einander entgegengesetzte Irrthumer verwickelt. Denn wenn wir sagen, der Anfang des guten Willens sei unser, - was war denn in dem Berfolger Paulus und im Zöllner Matthäus, von denen der Eine nur auf Blutvergießen der Unschuldigen, der Andere nur auf Erpressungen und öffentlichen Raub sinnend zum Seile gezogen wird? Ober aber, wenn wir fagen, die Unfänge der guten Gesinnung werden stets durch Gottes Gnade eingeflößt, — was sagen wir von dem Glauben des Zachäus und von der frommen Gesinnung des Räubers am Kreuze. welche durch ihre Sehnsucht dem Himmelreiche Gewalt anthuend einem besondern Mahnrufe zuvorgekommen sind? . . Die Zwei, Gottes Gnade und

<sup>196)</sup> Ib. c. 8 p. 167. verbunden mit c. 9 p. 167 s.: Qui cum in nobis ortum quemdam bonae voluntatis inspexerit, illuminat cam confestim atque confortat et incitat ad salutem, incrementum tribuens ei, quam vel ipse plantavit, vel nostro conatu viderit emersisse.... Nisi quod in his omnibus et gratia Dei et libertas nostri declaratur arbitrii; quia etiam suis interdum motibus homo ad virtutum appetitus possit extendi, semper vero a Domino indigeat adjuvari... Ut autem evidentius clareat, etiam per naturae bonum, quod beneficio Creatoris indultum est, nonnumquam bonarum voluntatum prodire principia, quae tamen, nisi a Deo dirigantur, ad consummationem virtutum pervenire non possunt, Apostolus testis est, dicens, Velle enim adjacet mihi, perficere autem bonum non invenio (Prosperi C. contra Collat. n. 5, 10, 12, X, 173 ss.)

der freie Wille, scheinen einander entgegen zu sein; aber sie stimmen Beide zusammen und wir müssen beide in religiöser Gestinnung annehmen, auf daß wir nicht, das Eine oder Andere den Meuschen entziehend, über die Borschrift des kirchlichen Glaubens hinauszugehen scheinen. Denn wenn Gott sieht, daß wir uns zum Guten neigen wollen, so kommt er uns entgegen, leitet und stärket uns.

"Und wieder, wenn er sieht, daß wir nicht wollen und erkalten, so dringt er mit heilsamen Mahnungen an unsere Herzen, damit durch dieselben der gute Wille verbessert oder in uns gebildet werde 197). - Denn man darf nicht glauben, Gott habe einen solchen Menschen geschaffen, der das Bute weder jemals wollte noch könnte. Sonst hatte er ihm ja den Willen nicht frei gelaffen, wenn er ihm nur gewährt hätte, das Bose zu wollen und zu können, das Gute aber aus sich weder zu wollen noch zu können. . Nach dem Falle fam Adam zur Kenntniß des Bofen. die er vorher nicht hatte, er verlor aber nicht die früher erhaltene Wissenschaft des Guten.. Man kann also nicht zweifeln, es seien in jeder Seele die Samenkörner der Tugenden von Natur aus vorhanden, als eingepflanzt durch die Gute des Schöpfers; aber wenn sie durch den Beistand Gottes nicht erweckt murden, so können sie nicht zu vollkommenem Wachsthume gelangen . . Und deßhalb bleibt im Menschen immer der freie Wille, auf daß er die Gnade Gottes entweder vernachläffigen oder lieben könne 198). — Unergründlich find die Gerichte

<sup>197)</sup> Ib. c. 11 p. 168 s.: Et ita sunt haec quodam modo indiscrete permixta atque confusa, ut quid ex quo pendeat, inter multos magna quaestione volvatur: id est, utrum quia initium bonae voluntatis praebuerimus, misereatur nostri Deus, an quia Deus miseretur, consequamur bonae voluntatis initium. Multi enim singula haec credentes, ac justo amplius asserrentes, variis sibique contrariis sunt erroribus involuti. Si enim dixerimus, nostrum esse bonae principium voluntatis, quid fuit in persecutore Paulo? quid in publicano Matthaeo? Quorum unus cruori ac suppliciis innocentum, alius violentiis ac rapinis publicis incubans adtrahitur ad salutem? Sin vero gratia Dei semper inspirari bonae voluntatis principia dixerimus, quid de Zachaei fide? quid de illius in cruce latronis pietate dicimus? qui desiderio suo vim quamdam regnis coelestibus inferentes, specialia vocationis monita praevenerunt . . . . Haec enim duo, id est, vel gratia, vel liberum arbitrium sibi quidem invicem videntur adversa, sed utraque concordant; et utraque nos pariter debere suscipere pietatis ratione colligimus, ne unum horum homini subtrahentes, ecclesiasticae fidei regulam excessisse videamur. Nam cum viderit nos ad bonum velle flectere, occurrit, dirigit, atque confortat (Prosperi C. contra Collat. n. 17. 20. 23. X. 177 ss.)

<sup>198)</sup> Ib. c. 12 p. 169 s.: Nec enim talem Deus hominem fecisse credendus est qui nec velit unquam, nec possit bonum. Alioquin nec liberum ei permisit ar-

Gottes und unerforschlich die Wege desjelben, auf denen er das Menschengeschlecht zum Beile führt .. Und auf jo vielfältige Weise vertheilt Gottes Weisheit nach der Empfänglichfeit eines Jeden das Mag feiner Gnade, daß er selbst die förperlichen Heilungen nicht nach der innern gleichen Macht feiner Allgewalt, sondern nach dem Mage des Glaubens verrichten wollte, in welchem er einen Zeden vorfand, oder wie er es einem Jeden felbst ertheilt hatte .. Es meine aber Riemand, dieß werde deghalb von uns vorgebracht, um zu behaupten: das ganze Beil stehe in der Gewalt unseres Glaubens, (summam salutis in nostrae fidei ditione consistere) — nach der profanen Meinung Einiger, welche Alles dem freien Willen zuschreibend behaupten, die Gnade Gottes werde nach Jedermanns Berdienst ertheilt. Im Gegentheile sprechen wir den entschiebenen Sat aus: die Gnade Gottes sei überschwänglich und überschreite quweilen die engen Grenzen der menschlichen Ungläubigkeit. . . Daraus können wir entnehmen, wie Gott bald den Lauf derer, die da wollen und dürsten, zu größerer Behendigfeit aneifert, Einige wieder, die da nicht wollen, gegen ihren Willen antreibt, und zwar jest beisteht, daß das vollbracht werde, was er von uns nützlich verlangt fah, jetzt aber selbst die Anfänge jenes heiligen Verlangens uns einflößt, und entweder den Anfang des guten Werkes oder das Beharren schenket . . Wer also immer glaubt, (mit diesen Worten zielte er wohl auf Augustinus,) er fonne die Tiefe jenes unermeßlichen Abgrundes mit seiner menschlichen Vernunft ermessen, und wer sich zutraut, er fonne vollkommen den Rathichlug Gottes, wodurch er das Beil im Menschen wirket, erfassen und bestimmen, der greift offenbar die Wahrheit des apostolischen Wortes an: Wie unergründlich sind die Gerichte Gottes und wie unerforschlich seine Wege! 199")"

Das Ergebniß der "festen katholischen Lehre" über Gnade und Freisheit begriff aber Cassianus in folgende Sätze: "Lon allen katholischen Bärtern, welche sittliche Vollkommenheit in That und Wahrheit ersernt haben, wird gelehrt: Wirkung der göttlichen Gnade sei erstens, daß ein Jeder entzündet werde, Alles zu begehren, was aut ist, aber so, daß nach

bitrium, si ei tantummodo malum ut velit et possit, bonum vero nec velle nec posse concessit... Concepit ergo Adam post praevaricationem, quam non habuerat, scientiam mali, boni vero, quam acceperat, scientiam non amisit... Dubitari ergo non potest, inesse quidem omni animae naturaliter virtutum semina, beneficio Creatoris inserta; sed nisi hace opitulatione Dei fuerint excitata, ad incrementum perfectionis non poterunt pervenire.. Et ideirco manet in homine liberum semper arbitrium, quod gratiam Dei possit vel negligere vel amare (Prosper ibid. n. 24, 37, X. 179, 184.)

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup>) Ib. c. 15 p. 173 mm c. 17 p. 174.

beiden Seiten hin volle Wahl sei des freien Willens. Zweitens, auch das sei Wirkung der göttlichen Gnade, daß die besagten Uebungen der Tugenden unternommen werden fonnen, aber fo, daß das Bermögen (possibilitas) des Willens nicht vertilgt werde. Drittens, auch das gehöre zu ben Geschenken Gottes, daß man in der erworbenen Tugend beharre (ut adquisitae virtutis perseverantia teneatur), aber so, daß die geneigte Freiheit sich nicht geschselt fühlt (ut captivitatem libertas addicta non sentiat). Denn so muß man sich den Alles in Allem wirkenden Gott vorstellen, daß er anspornt, schirmt und stärft, nicht aber aufhebt die Freiheit des Willens. die er einmal gegeben hat 200)."

### §. 6.

### Prosper wider den Collator.

Das so im Allgemeinen sich haltende Schreiben des P. Caelestinus brachte die Opposition wider Augustinus und die von ihm vertretene Lehre nicht zum Schweigen; vielmehr deutete dieselbe das dem Bischofe von Hippo gezollte Anerkenntniß des apostolischen Stuhles dahin aus: es seien durch das apostolische Schreiben die Bücher des Augustinus, um die es sich handle, weil ihre Titel nicht angeführt, nicht gutgeheißen worden, und das gespendete Lob gelte nur seinen frühern Schriften 201).

Weitere Schritte von Rom aus gegen die Partei, an deren Spitze Cassianus stand und besonders gegen diesen, waren bei der Geltung, deren er in Rom selbst genoß, nicht zu erwarten. Darum sah sich Prosper zur Bertheidigung des Augustinus und der katholischen Lehre auf sich selbst gewiesen, und er mochte deffen wohl vom Bapfte felbst bedeutet worden sein. Defhalb nahm er auch feinen Anstand sich dieser Bertheidigung zu unterziehen, durch Befämpfung der vom Haupte der Gegenpartei ausgesprochenen Ansichten. Caffian hatte nämlich die sieben seiner Conferenzen, die er den Lerinensern gewidmet, endlich (nicht vor dem 3. 430, denn Prosper hatte sonst wohl früher öffentlich davon Gebrauch gemacht) veröffentlicht. Er hatte offenbar in der angeführten 13. Unterredung eine Mittelstellung zwiichen den strengen Halbpelagianern und den Ratholiken ge= nommen, in der Art, daß er annahm: die Behauptung Dieser wie Jener über die zuvorkommende Gnade erweise sich laut der Erfahrung dann und

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>) Ib. c. 18 p. 175.

<sup>201)</sup> Prosper I. contra Coll. c, 21 (Opp. ed. c. tom. I. p. 209) und Aug. Opp. X, p. 196.

wann als wahr, und man musse darum beiderlei Behauptungen folgen, denn nur so entgehe man dem Irrthum, zu dem die eine wie die andere Behauptung wird, wenn sie ausschließlich gelten will. Indem Cassian ganz und gar nicht bedachte, daß es übernatürliche Thatsachen seien, die in Frage standen und die deßhalb unabhängig von aller Erfahrung zu erklären seien, übersah er zugleich das Contradictorische der beiden einander entgegenzesetzten Behauptungen; und indem er sie als bloß conträre Gegensätze zu vermitteln unternahm, mußte er nur in unhaltbare Irrthümer gerathen.

Dieß erkannte Prosper und suchte es aussührlich darzuthun in seinem "Buche wider den Collator 202)." Ohne Caisian zu nennen, bezeichnete er so den Versaiser der Conserenzen deutlich und zeigte, die 13. Conserenz Satz für Satz prüsend, wie derselbe mit dem ausgemacht kathozlischen (desinitio catholicissima) Satze: "der Ansang nicht nur der Handzlungen, sondern auch der guten Gedanken ist von Gott" — zwar beginne 203), aber gar bald von demselben abweiche und in die demselben unbedingt widerzsprechenden Irrthümer des Pelagianismus versalle. Der Collator aber stimme weder mit den Häretifern noch mit den Katholiken ganz überein; "denn Jene behaupten bei allen guten Werken der Menschen das Beginnen des freien Willens, wir glauben, daß die Unregungen der guten Gedanken allezzeit von Gott ausgehen: Du aber hast, ich weiß nicht was für ein unzgeschlachtes Trittes (informe nescio quid tertium), beiden Theilen Unzustömmliches ausgebracht, auf daß du weder die Zustimmung der Gegner erzhieltest, noch in der Erkenntniß der Unsern verbleibest 201)."

Ueber das verkehrte Beginnen Cassians, die einander aufhebenden Beschauptungen der Katholiken und Pelagianer über die zuvorkommende Gnade verbinden zu wollen, ließ sich Prosper also aus: "Wenn es also Irrthum ist, den Anfang des guten Willens dem von Gott nicht unterstützten Menschen zuzuschreiben, und eben auch Irrthum ist zu bekennen, der Wille werde vom Herrn vorbereitet, — wohin sollen wir uns wenden, um beiden Irrthümern auszuweichen? Wenn wir beiden nachgehen, sagst du, bleiben wir bei keinem Irrthume stehen. Du unterwirsst uns also zweien, und eine doppelte Verkehrtheit ist nach deiner Meinung nur getrennt zu verwersen, verbunden aber gut zu heißen . Deine Meinung ist durch und durch falsch.

<sup>202)</sup> Prosperi Aquitani liber contra Collatorem. Opp ed. c. I. 177—211 und Aug. tom. X. 171—98, geschrieben um das Jahr 432; denn Prosper sagt selbst c. 1 n. 2: viginti amplius anni sunt. quod contra inimicos gratiae Dei catholica acies hujus viri (Aug.) ductu pugnat et vincit. Augustinus aber erössnete seinen Kamps gegen den Pelagius c. 412.

<sup>203)</sup> Ib. c. 2 p. 179 und X. 172

<sup>204)</sup> Ib, c. 3 p. 181 und X. 173.

Aus zwei Uebeln kann nicht ein Gutes werden, zwei Irrthümer bilden nicht eine Wahrheit. Die eine Behauptung ist von der Kirche bestritten, die andere vertheidigt worden, und darum ziemt ihnen auf keine Weise der Verstrag eines neuen Bündnisses, wodurch die katholische Behauptung mehr verfälscht, als die pelagianische verbessert wird <sup>205</sup>)."

Als Brrthumer stellte Prosper folgende Sate Caffians übersichtlich zusammen: "Durch Adams Sünde ist seine Seele nicht verwundet worden, und der Wille, durch den er fündigte, ift in ihm gefund geblieben; benn er hat die erhaltene Wissenschaft des Guten nicht verloren und darum fonnten auch seine Nachkommen das nicht verlieren, woran er selbst keinen Schaden erlitten. Bon Natur aus find in jeder Seele die durch die Büte des Schöpfers in sie gelegten Samenkörner der Tugenden vorhanden, so daß Jeder, der da will, durch das natürliche Bermögen der Gnade Gottes zuvorkommen, und ihren Beistand, durch den er leichter zur Vollkommenheit gelangen möge, verdienen fann; denn das sei Niemand zum Lobe und Verdienste, mit geschenkten, nicht mit eigenen Vorzügen (bonis) zu glänzen. Man muß sich hüten, auf Gott alle Berdienste der Heiligen so zu über= tragen, als ob die menschliche Natur aus sich nichts Gutes zu thun vermöchte; da ihre Kräfte doch so ungebrochen sind, daß sie wider den Teufel selbst und seine Wuth bis zum Tode ohne Gottes Beistand zu streiten im Stande ist. Solch natürliches Bermögen ift in allen Menschen, aber nicht Alle wollen fich der angebornen Kräfte bedienen. Die Büte des Schöpfers ist aber gegen alle Menschen so groß, daß Einige, weil sie freiwillig kom= men, von ihm mit Lob aufgenommen, Andere aber, weil sie widerstehen, unfreiwillig gezogen werden, und darum ift er Aufnehmer der Wollenden und Erlöser der Richtwollenden. Da demnach ein Theil der Kirche aus Gnade, ein Theil aber durch den freien Willen gerechtfertigt wird, so seien Jene, welche die Natur vorwärts gebracht, preiswürdiger, als die, welche die Gnade frei gemacht; denn zu jeglichem guten Werke sei in Adams

voluntatis non adjuto divinitus homini adscribere et error confiteri quoniam praeparatur voluntas a Domino; quo dirigendi sumus, ut utrumque vitemus? Si utrumque, inquit, sequamur, nos nulli errori acquiescimus. Tu nos subdis duobus, et geminas, sicut intelligis, pravitates dividendo damnas, miscendo justificas... Fallit te prorsus opinio tua; de duobus malis unum fieri bonum non potest, unam virtutem duo vitia non gignunt, unum verum duo falsa non faciunt... Harum enim definitionum una ab Ecclesia expugnata est, alia defensa; nec eis ullo modo hujus novi foederis congruit pactum, quo catholica sit corruptior, quam Pelagiana correctior.

Machkommen der Wille eben so frei, wie in Adam selbst vor der Sünde 206).

— Diese Irrthümer, schloß Prosper, seien von Augustinus siegreich widerslegt und vom apostolischen Stuhle und der afrikanischen Kirche wiederholt verdammt worden. Wider Iene also, die immer noch, wenn auch nur zum Theile, an denselben sesthielten, müsse man mit Autorität einschreiten, damit man von dem Leichname des längst zu Boden geschlagenen Irrthums auch nicht ein Glied sich erheben lasse. Man müsse dem Herrn vertrauen, daß, was er in den Päpsten Innocentius, Zosimus, Bonisacius und Caelestinus gewirft, auch in Sixtus wirsen werde, und daß diesem Hirten der Ruhm vorbehalten sei, die verborgenen Wölfe zu vertreiben, wie seine Borgänger die offen auftretenden. Obschon die Tadler des h. Augustinus nur Nichtiges einwenden, die Wahrheit bestreiten und den Irrthum vertheidigen, so dürse man doch, so lange sie sich nicht von der Kirche trennen, an ihrer Besserung nicht verzweiseln, die der Herr durch die Kürsten der Kirche die durch den Stolz und die Unsenntniß Einiger herbeigesührten Zerwürsnisse beilege 207).

#### §. 7.

Der apostolische Stuhl wider die Semipelagianer.

Aber P. Sixtus III., dessen Beistand Prosper angerusen hatte, fand es nicht im Interesse der Kirche, über Cassians Lehrmeinungen ein verwer-

<sup>206)</sup> Ib. c. 20. n. 56. p. 208. s. und X. 195: Quod Adam peccante anima ejus laesa non fuerit, sanumque in eo manserit unde peccavit. Siquidem scientiam boni, quam acceperat, non amiserit: nee potuerint posteri ejus id perdere, cujus damnum nec ille pertulerit. Inesse autem omni animae naturaliter virtutum semina beneficio Creatoris inserta, ut possit qui voluerit, judicio naturali Dei gratiam praevenire, et adjutorium ejus, quo facilius ad perfectionem perveniat, promoreri. Quia nullius sit laudis ac meriti. qui donatis bonis, non propriis adornatur. Cavendum quoque esse, ne ita ad Deum omnium sanctorum merita referantur, quasi per se nihil boni possit agere ipsa humana natura, cum tanta sit virium ejus integritas, ut contra ipsum diabolum saevitiamque ejus usque ad extrema supplicia sine auxilio Dei valeat dimicare. Hanc autem possibilitatem in omnibus esse hominibus naturalem, sed non omnes ingeneratis sibi uti velle virtutibus. Tantam autem circa universos homines bonitatem esse Creatoris, ut alii ab eo, quia sponte veniant, suscipiantur laudati, alii quia resistunt, adtrahantur inviti: atque ideo volentium susceptor, nolentium vero salvator sit. Et cum pars Ecclesiae ex gratia, pars autem ex libero justificetur arbitrio, gloriosiores sint, quos natura provexerit, quam quos gratia liberarit: quia adomne opus bonum tam libera sit voluntas in Adae posteris, quam in Adam fuerit ante peccatum.

<sup>207) 1</sup>b. c. 21. p. 210 s. und X. 196 s.

fendes Urtheil auszusprechen, — um so weniger, als dieser auf die Aufstorderung seines Freundes Leo, den Glauben der Kirche wider Nestorius (in seinen sieben Büchern von der Menschwerdung Christi) so eben verstheidigt, und eine rechtgläubige Gesinnung stets bewährt hatte. Auch mochte die Schrift Prospers läuternd und berichtigend auf die unslaren und unhaltbaren Meinungen Cassians gewirft haben, und um so weniger wurde der Collator seiner besondern Ausichten halber von Rom aus behelligt, als nach Sixtus sein Freund und Gönner Leo selbst den Stuhl Petri (440 bis 461) bestieg, unter dessen Pontisicate Cassian hochbetagt (448) im Rufe der Heiligkeit starb.

Diese schonenden Rücksichten Roms verminderten die Partei der Halbpelagianer im südlichen Frankreich nicht, gegen welche Prosper zu streiten
fortsuhr, dis ihn P. Leo an seine Seite nach Rom zog. An der Spize derselben stand nach Cassians Tode der Bischof Faustus von Reji. Dieser,
von Nation ein Britte, ein philosophisch gebildeter Ropf und Nechtsanwalt,
war in das berühmte Kloster auf der Insel Lerius getreten und dort im
Iahre 433 Abt geworden — an die Stelle des zum Bischose von Reji
gewählten Maximus, dem er anch in dieser Bürde im Iahre 455 nachfolgte. Faustus, der zur Berwunderung Aller weder alterte noch starb, vertrat
die pelagianissirenden Ansichten mündlich und schriftlich (in zwei Büchern von
der Gnade und dem freien Billen, de gratia Dei et humanae mentis libero
arbitrio — so wie in seinem Briese an Lucidus und dessen Besenntnisse,
auf Kirchenversammlungen (zu Arelate und Lugdunum a. 475) und in Privateirseln, und galt noch im Iahre 490 seiner Partei als ausgezeichneter
Lehrer in lebendiger Rede 208).

Nach dem bald darauf erfolgten Tode des Faustus ergab sich für den römischen Stuhl Gelegenheit, sich über das Lehransehen des Cassianus und Faustus auszusprechen. P. Gelasius I. feierte mit 70 Bischösen im J. 494 ein Concil zu Rom zur Feststellung des Canons der heiligen Schriften, und zur Scheidung der kirchlichen von der untirchlichen Literatur. Hier wurden denn die Schriften des gallischen Preschters Cassianus und des Faustus von Reji in die Reihe der Apokryphen, d. h. der Bücher gesetzt, welche die katholische und apostolischerömische Kirche nicht gutzheißt <sup>209</sup>). — Trotz dieses Verwersungsurtheils fand das Wert des Faustus von der Gnade und dem freien Willen ungemeine Verbreitung, und selbst in Constantinopel stritt man für und wider dasselbe unter Geistlichen

<sup>208)</sup> Reber Faustus: Basnage in H. Canisii lectiones antiquae. Amstel. 1725. tom. I. 347.

<sup>209)</sup> Conc. Rom. a. 494 bei Mansi VIII. 146.

und Staatsmännern. Dieß veranlaste den sich dort (3. 520) aufhaltenden afrikanischen Bischof Possessor, ein entscheidendes Urtheil über dasselbe vom Papste Hormisdas sich zu erbitten, welcher ihm dann (13. August 520) kundgab, daß Faustus in der Reihe der kirchlichen Schriftsteller nicht stehe (Mam non recipi); wer da aber wissen wolle, was die römische, d. i. die katholische Kirche über Freiheit und Gnade glaube, könne dieß vorzugs-weise aus den Schriften des h. Augustinus an Prosper und Hilarius erstennen, doch seien darüber auch ausdrückliche Lehrbestimmungen (capitula) vorhanden, die sich in den Archiven der römischen Kirche fänden und die ihm der Papst auf sein Begehren zusenden wolle 210).

Die Meinungen der Halbpelagianer waren auch nach Afrika gedrungen. Um den dadurch verbreiteten irrigen Ansichten entgegen zu treten, schrieb im Jahre 523 der auf Sardinien mit andern afrikanischen Bischöfen in Berbannung lebende Bischof Fulgentius von Ruspe <sup>211</sup>) drei Bücher "de veritate praedestinationis et gratiae Dei" und wider die zwei Bücher des Faustus von Riez, die ihm von Constantinopel her waren zugeschickt worden, sieben andere Bücher <sup>212</sup>); und einige Jahre später verfaßte auf

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>) Epist. Possess, ad Hormisdam et Hormisdae ad Possess, in X. App. 149 s.

<sup>211)</sup> Ueber dieses glänzende Gestirn am Himmel der afrikanischen Kirche im sechsten Jahrhunderte, in welchem der große Kirchenlehrer Sanct Augustinus den ausgezeichnetsten Bertheidiger seiner Lehren und geistreichsten Commentator seiner Schriften gefunden hatte, siehe die "Vita B. Fulgentii Episcopi Ruspensis, a quodam ejus discipulo conscripta ad Felicianum Episcopum, S. Fulgentii successorem" in der Maxima Bibliotheea SS. Patrum Tom. IX. Lugduni 1677. sol. und Acta Sanctorum. Bolland. Januar. P. I. Antverpiae 1643. sol.

<sup>212)</sup> lleber diese Werke des h. Fulgentius gegen den Semipelagianismus äußert sich die "Epistola synodica Episcoporum Africanorum in Sardinia exulum" gegen Eude: "Ceterum anus ex nobis, in quantum Dominus servis suis recti gratiam dignatur dare sermonis, illis omnibus, quae memoratos fratres adversus gratiam et praedestinationem intimastis vel sentire vel dicere, tribus libris vestro nomini dedicatis sufficienti disputatione respondit, quique adversus duos libros Fausti Galli septem libros edidit, quos cum recensucritis, agnoscetis protinus quemadmodum memorati Fausti commenta veritati contraria, catholicae fidei penitus inimica, discussio prodidit, ratio manifesta convicit, auctoritas divina compressit et praecedentium Patrum consona prorsus attestatio confutavit." Maxima Biblioth, Patrum 1, c. pag. 230 s. Und in der o. a. Vita B. Fulgentii heißt es cap. 28: "Ita erat notior (Fulgentius) omnibus gentibus, ut duo libri, quos Faustus Episcopus Galliarum contra gratiam subdolo sermone composuit, favens occulte Pelagianis, sed catholicus tamen volens videri, Constantinopoli offensi a plurimis fratribus ad B. Fulgentium probandum dirigerentur. Quibus, ne occultum serperet virus, soptem libris ipse respon-

Geheiß des P. Felix IV. (526–29) ein Buch "von der Gnade und dem freien Willen" zur Widerlegung des Faustus der Bischof Cäsarius von Arelate, der auch aus dem Kloster zu Lerins hervorgegangen war <sup>213</sup>).

dit, plus laborans exponere quam convincere, quia dubios sermones ejus exponere hoc erat, delirantis argumenta convincere. Magnus plane hujus operis labor mercedem debitam suscepit. Mox enim ut est dictatio ipsius finita, protinus est longissimae captivitatis catena disrupta. Mors enim Trasamundi regis, et mirabilis bonitas Hilderici regnare incipientis ecclesiae catholicae per Africam constitutae libertatem restituens Carthaginensi plebi proprium donavit Antistitem, cunctisque in locis ordinationes Pontificum fieri clementissima authoritate mandavit." Max. Bibl. Patrum 1, c, pag. 14. Acta Sanctorum. Bolland. 1. c. p. 43. Die 3 Bücher des Fulgentius "de veritate praedestinationis et gratiae Dei" siehe in der Maxima Bibliotheca Patrum ed. c. Tom. IX. p. 232-56 und in den Gefammtausgaben der Werke des Fulgentius von Mangeant (Opera S. Fulgentii Rusp. Episcopi Paris 1684, in 4) und von Manuelli (S. Fulgentii Rusp. Episc. Opera quae sunt publici juris omnia. Venet. 1742. fol.) Bas aber die sie ben Bücher des F. de gratia contra Faustum Rejensem betrifft, von denen Fabricius (3. A.) in f. Bibliotheca latina mediae et infimae aetatis. Hamburgi 1734 pag. 662 (in der Ausgabe von Mansi. Patavii 1754. Tom. II. pag. 220) bemerft: Hos libros habuit et cum notis edere voluit Hieronymus Vignerius († 1661. 14, Nov.) teste Dupinio - fo hat fein Bort: "quorum recuperandorum spes aut nulla aut exigna apparet "bis heute Geltung behalten. Auch Guil. Cave in f. Seriptorum eccl. Historia literaria. Vol. I. Oxonii 1740 in fol. pag. 495 zählt fie unter bie Opera deperdita; und Manuelli in f. o. a. Ausgabe (Praef. p. XI) bemerkt: Praeter eximium illud contra Faustum opus, quod alicubi fortasse in Bibliothecarum angulis delitescit, sunt alia quorum inveniendorum vix ulla spes est. <sup>213</sup>) Gennadius liber de viris illustribus cap. LXXXVI. (Bibliotheca ecclesiastica . . curante J. A. Fabricio. Hamburgi 1718 in fol. pag. 39): Caesarius Arelatensis urbis Episcopus, vir sanctitate et virtutibus celeber, scripsit egregia et grata et valde monachis necessaria opuscula. De gratia quoque et libero arbitrio edidit testimonia, divinarum scripturarum et sanctorum patrum judiciis munita, ubi docet, hominem nihil de proprio agere boni posse nisi eum divina gratia praevenerit. Quod opus etiam papa Felix per suam epistolam roboravit et in latius promulgavit. - Diesem so bestimmten Zeugnisse gegen= über ift an der Thatsache, daß Caesarius von Arles ein solches Buch de gratia et libero arbitrio geschrieben habe, mit Grund nicht zu zweifeln, - so wenig als daß dieses Buch verloren gegangen, wie Fabricius l. c. bemerkt: Hie liber Caesarii Arelatensis intercidit. Wenn aber, G. Cave 1. supra c. p. 493 bemerft: Seripsit Caesarius etiam librum de gratia et libero arbitrio adversus Faustum, qui interiit. Mentionem illius facit catalogus Gennadianus: quod vero addit, illum a Caesari (nat 469, +542 6. Cal. Sept.) ad Felicem papam. missum fuisse, et a Felice comprobatum, id temporum ratio non patitur, fo springt das Unrichtige dieser Bemerkung in die Augen, indem B. Felix IV. vom 3. 526-29 regierte.

#### §. 8.

Die Lehre der Kirche im Gegensate zum Semipelagianismus.

Diese Censuren des apostolischen Stuhles und Gegenschriften wider die Bücher des Cassianus und Faustus hatten aber die halbpelagianischen Irrthümer noch immer nicht ganz aus dem südlichen Gallien verdrängt. Nachdem nun der Semipelagianismus von verschiedenen Seiten her so lange bestritten worden war, that es endlich Noth, denselben durch den öffentlichen Ausspruch des sirchlichen Lehramtes als dem Kirchenglauben widerstreitend zu verwerfen, und seinen unhaltbaren Meinungen die firchliche Wahrheit gegenüber zu stellen.

Zu diesem Zwecke hatte P. Felix IV. besondere Lehrstücke über Enade und Freiheit — höchst wahrscheinlich jene, auf welche Hormisdas vor Jahren hingewiesen, — die größtentheils aus den Schriften des heil. Augustinus und Prosper zusammengestellt waren, an den Spiscopat der Provinz von Arelate geschickt, auf daß derselbe sie zu Jedermanns Besol gung kundmache und jeder Bischof sie unterschreibe. Diesem Besehle des apostolischen Stuhles nachzukommen, benützen die Bischöse die seierliche Einweihung einer neuen Kirche zu Arausio — Orange), wo sie sich unter dem Borsitze des Cäsarius von Arelate am 3. Juli 529 zu einer Synode (conc. Arausicanum II.) constituirten, die römischen Lehrstücke verkündeten und ihre Uebereinstimmung mit denselben erklärten. Die wesentslichsten dieser 25 Capitel über Freiheit und Gnade lauteten also:

- (1.) "Wenn Jemand sagt, durch die Schuld der Sünde Adams sei der Mensch nicht ganz, d. i. nach Leib und Seele verschlimmert worden, sondern allein den Leib für verweslich hält, während die Freiheit der Seele unverletzt bestehe, der ist in dem Irrthume des Pelagius befangen" <sup>214</sup>).
- (7.) "Wenn Jemand behauptet, er könne durch die natürliche Kraft etwas Gutes, was das Heil des ewigen Lebens betrifft, mit Erfolg denken oder wählen, oder der evangelischen Predigt zustimmen ohne die Erleuchtung und Begeistung des heiligen Geistes, welcher Allen den Beifall und das Glauben an die Wahrheit süß macht, der versteht, bethört von häretischem Geiste, nicht das Wort Gottes Joh. 15, 5 und 2. Cor. 3, 5" 215).

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>) Si quis per offensam praevaricationis Adae non totum, id est, secundum corpus et animam, in deterius dicit hominem commutatum, sed animae libertate illaesa durante corpus tantummodo corruptioni credit obnexium. Pelagii creore deceptus adversatur Scripturae Ezech. 18, 20, Rom. 6, 16, 2 Petr. 2, 19.

<sup>215)</sup> Si quis per naturae rigorem bonum aliquod, quod ad salutem pertinet vitae

- (8.) "Wer da behauptet, Einige könnten aus Barmherzigkeit, Andere aber vermöge des freien Willens, (der bekanntlich in allen aus der Sünde des ersten Menschen Gebornen verderbt ist,) zur Gnade der Taufe gelangen, der zeigt sich als abweichend vom rechten Glauben. Denn ein solcher Mensch nimmt an, daß nicht der freie Wille Aller durch die Sünde des ersten Menschen geschwächt worden sei, oder hält ihn nur für so verletzt, daß Einige doch im Stande seien, ohne Gottes Offenbarung durch sich selbst das ewige Heil zu erlangen. Wie sehr dieß der Wahrheit zuwider ist, beweist der Herr sehr selbst, welcher bezeugt, daß nicht bloß Einige, sondern daß Niemand zu Ihm kommen könne, den der Vater nicht zieht" 216).
- (13.) "Die im ersten Menschen geschwächte Freiheit des Willens kann nur durch die Gnade der Taufe gehoben (reparari) werden, und geht sie versoren, nur von dem wiedergegeben werden, von dem sie assein gegeben werden konnte" <sup>217</sup>).
- (22.) "Niemand hat Etwas aus Eigenem, als Lüge und Sünde. Wenn aber Jemand etwas von Wahrheit und Gerechtigfeit besitzt, so stammt dieß aus jener Quelle, nach welcher wir in dieser Wüste dürsten müssen, damit wir gleichsam durch einige Tropsen aus derselben erquickt auf dem Wege nicht verschmachten" <sup>218</sup>).
- (19.) "Die menschliche Ratur, wenn sie in jener Fülle und Frische, in welcher sie geschaffen worden, verblieben wäre, hätte sich doch auf seine Weise selbst ohne die Hilfe ihres Schöpfers erhalten. Wenn sie also ohne die Gnade Gottes die empfangene Gesundheit (salutem) nicht bewahren kann,

aeternae, cogitare ut expedit, aut eligere, sive salutari, id est, evangelicae praedicationi consentire posse confirmat, absque illuminatione et inspiratione Spiritus sancti, qui dat omnibus suavitatem in consentiendo et credendo veritati, haeretico fallitur spiritu, non intelligens vocem Dei in Evangeliis dicentis Joan, 15, 5 et illud Apostoli 2 Cor. 3, 5.

<sup>216)</sup> Si quid alios misericordia, alios vero per liberum arbitrium (quod in omnibus qui de praevaricatione primi hominis nati sunt, constat esse vitiatum) ad gratiam baptismi posse venire contendit, a recta fide probatur alienus. Is enim non omnium liberum arbitrium per peccatum primi hominis asserit infirmatum, aut certe ita laesum putat, ut tamen quidam valeant sine revelatione Dei mysterium salutis aeternae per semetipsos conquirere: quod quam sit contrarium, ipse Dominus probat, qui non aliquos, sed neminem ad se venire posse testatur, nisi quem Pater adtraxerit.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>) Arbitrium voluntatis in primo homine infirmatum, nisi per gratiam baptismi, non potest reparari; quod amissum, nisi a quo potuit dari, non potest reddi.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup>) Nemo habet de suo, nisi mendacium et peccatum. Si quid autem habet homo veritatis atque justitiae, ab illo fonte est, quem debemus sitire in hac eremo, ut ex eo quasi guttis quibusdam inrorati, non deficiamus in via.

wie wird sie ohne Gottes Gnade die verlorene wiederherstellen könsnen?" 219)

- (5.) "Wenn Jemand fagt, so wie das Wachsthum, so sei auch der Anfang des Glaubens und die gläubige Gesinnung selbst, wodurch wir an den glauben, welcher den Bösen rechtsertigt, und wodurch wir zur Wiedersgeburt der h. Tause kommen, natürlicher Weise in uns und nicht durch das Geschenk der Gnade, d. i. durch Inspiration des h. Geistes, welche unsern Willen vom Unglauben zum Glauben und von der Unfrömmigkeit zur Frömmigkeit bekehrt: der erweist sich als Gegner der apostolischen Lehrsätze Phissipp. 1, 6. 29 und Ephes. 2, 8. Denn die da sagen, der Glaube, durch den wir an Gott glauben, sei natürlich, die machen alle Iene, welche der Kirche Christi nicht angehören, einigermaßen zu Gläubigen" 220).
- (18.) "Schuldiger Weise gebührt Lohn den guten Werken, wenn sie geschehen; aber die Gnade, welche nicht schuldiger Weise gegeben wird, geht vorher, damit sie geschehen können" 221).
- (9.) "So oft wir Gutes thun, wirft Gott in und mit uns auch, daß wir es thun" 222).
- (10.) "Den Beistand Gottes müssen auch die Wiedergebornen und Heiligen beständig anrufen, damit sie zu einem guten Ende gelangen, oder im guten Werke ausharren können" <sup>223</sup>).
- (23.) "Ihren Willen thun die Menschen, nicht Gottes Willen, wenn sie thun, was Gott mißfällt. Wenn sie aber mit Willen so thun, daß sie

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Natura humana, etiam si in illa integritate, in qua est condita, permaneret, nullo modo se ipsam Creatore suo non adjuvante servaret. Unde cum sine gratia Dei salutem non possit custodire quam accepit, quomodo sine gratia Dei poterit reparare quam perdidit?

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup>) Si quis sicut augmentum, ita etiam initium fidei ipsumque credulitatis affectum, quo in eum credimus qui justificat impium, et ad regenerationem sacri baptismatis pervenimus, non per gratiae donum, id est, per inspirationem Spiritus sancti corrigentem voluntatem nostram ab infidelitate ad fidem, ab impietate ad pietatem, sed naturaliter nobis inesse dicit, apostolicis dogmatibus adversarius approbatur Philip. 3, 6, 29 et Ephes. 2, 8, Qui enim fidem, quo in Deum credimus, dicunt esse naturalem, omnes eos qui ab Ecclesia Christi alieni sunt, quodam modo fideles esse definiunt.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>) Debitur merces bonis operibus, si fiant: sed gratia, quae non debetur, praecedit ut fiant.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup>) Divini est numeris, cum et recte cogitamus, et pedes nostros a falsitate et injustitia continemus. Quotiens enim bona agimus, Deus in nobis atque nobiscum, ut operemur, operatur.

Adjutorium Dei etiam renatis ac sanctis semper est implorandum, ut ad finem bonum pervenire vel in bono possint opere perdurare.

bem göttlichen Willen gehorchen, so ist dieß, obschon sie das willig thun, was sie thun, doch der Wille dessen, von dem das vorbereitet und befohlen wird, was sie wollen" 224).

In Uebereinstimmung mit diesen von Rom aus erflossenen Lehrbestimmungen gaben die Bischöfe folgende Synodalerklärung als Befenntniß ihres Glaubens: "Demgemäß muffen wir predigen und glauben, durch die Sünde des ersten Menschen sei der freie Wille so gebeugt und geschwächt worden (inclinatum et attenuatum), daß später Rie= mand Gott, wie er follte, lieben oder an Gott glauben, oder um Gotteswillen das Gute thun fann, wenn ihm nicht die Gnade und göttliche Barmherzigkeit zuvorkommt. Daher glauben wir, daß dem gerechten Abel, Noe, Abraham, Ifak und Jacob und ber ganzen Schaar der Heiligen des A. B. jener ausgezeichnete Glaube, den der Apostel Paulus an ihnen rühmt, nicht durch die Gabe der Natur, wie sie in Adam früher vorhanden war, sondern durch die Gnade Gottes ertheilt worden sei, und wir wissen zugleich und glauben, daß diese Gnade auch nach der Ankunft des Herrn Allen, die da getauft zu werden verlangen, nicht im freien Willen zu Gebote stehe, sondern durch die Huld des Erlösers ertheilt werde. — Auch das glauben wir dem fatholischen Glauben gemäß, daß durch die in der Taufe erhaltene Gnade alle Getauften das, was das Heil betrifft, mit dem Beistande und der Mitwirfung des Erlösers erfüllen kön= nen und follen, wenn sie getreulich fich mühen wollen. Daß aber Einige jum Böfen durch göttlichen Machtfpruch (divina potestate) vorherbestimmt seien, das glauben wir nicht nur nicht, sondern fagen auch, wenn es ihrer gibt, die fo Arges glauben möchten, ihnen mit allem Abschen das Anathem. — Auch dieß bekennen und glauben wir heilsamer Weise, daß bei jedem guten Werke nicht wir angefangen haben und hernach durch Got= tes Barmherzigkeit unterstützt werden, sondern daß Er felbst uns ohne irgend vorhergehende Berdienste den Glauben sowohl, als die Liebe zu Ihm zuerst einflößt, damit wir das Heiligungsmittel ber Taufe treulich suchen und nach der Taufe mit seinem Beistande das Ihm Wohlgefällige erfüllen können. Unzweifelhaft muß man daher auch glauben, jener fo munderbare Glaube des Schächers und des Baupt=

Suam voluntatem homines faciunt, non Dei, quando id agunt quod Deo displicet; quando autem ita faciunt quod volunt, at divinae serviant voluntati, quamvis volentes agunt quod agunt, illius tamen voluntas est, a quo et praeparatur et jubetur quod volunt. Conc. Arausicanum II. Opp. S. Augustini Tom. X. App. c. 157—160.

manns Cornelius und des Zachaus sei nicht von Natur gewesen, sondern ein Geschenk der göttlichen Huld 225)."

Die gallischen Halvpelagianer wollten aber nicht als Glaubensnorm anerkennen, was die wenigen (14) Bischöfe zu Arausica als solche aufgestellt hatten, und darum trat der Spiscopat Galliens noch in demselben Jahre zahlreicher zu Lalentia (Lalence) zusammen, um wiederholt den Glauben an die zuvorsommende Gnade zu befräftigen. Cäsarius von Arelate aber, welcher durch Krankheit verhindert war, an dieser Synode Theil zu nehmen, sendete die Verhandlungen beider Concisien an den römischen Stuhl mit der Bitte um Bestätigung derselben, welche P. Bonifacius II. unterm 25. Jänsner 530 mit den Worten ertheiste: "Euer Bekenntuiß heißen wir als überseinstimmend mit den kathosischen Grundsätzen der Bäter gut  $^{226}$ )."

Von dieser Zeit an traten die pelagianisirenden Ansichten über Freisheit und Gnade immer mehr zurück, denn sie konnten fortan von Niemand, ohne der Häresie zu verfallen, vertreten werden.

226) Epnode von Balence und Bestätigung derfelben in X. Opp. pag. 161 s.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup>) Ac sic secundum supra scriptas sanctarum scripturarum sententias, vel antiquorum Patrum definitiones, hoe, Deo propitiante et praedicare debemus et credere, quod per peccatum primi hominis ita inclinatum et attenuatum fuerit liberum arbitrium, ut nullus postea aut diligere Deum sicut oportuit aut credere in Deum, aut operari propter Deum quod bonum est, possit, nisi gratia eum et misericordia divina praevenerit. Unde Abel justo, et Noc, et Abrahae et Isaac, et Jacob, omnique antiquorum sanctorum multitudini illam praeclaram fidem. quam in ipsorum laude praedicat Apostolus Paulus, non per bonum naturae, quod prius in Adam datum fuerat, sed per gratiam Dei credimus fuisse collatam; quam gratiam etiam post adventum Domini omnibus, qui baptizari desiderant, non in libero arbitrio haberi, sed Christi novimus simul et credimus largitate conferri. - Hoc etiam secundum fidem catholicam credimus, quod accepta per baptismum gratia omnes baptizati, Christo auxiliante et cooperante, quae ad salutem pertinent, possint et debeant, si fideliter laborare voluerint, adimplere. Aliquos vero ad malum divina potestate praedestinatos esse, non solum non credimus, sed etiam, si sunt qui tantum malum credere velint, cum omni detestatione illis anathema dicimus. Hoc etiam salubriter profitemur et credimus, quod in omni opere bono non nos incipimus. et postea per Dei misericordiam adjuvamur: sed ipse nobis nullis praecedentibus bonis meritis et fidem et amorem sui prius inspirat, ut et baptismi sacramenta fideliter requiramus, et post baptismum cum ipsius adjutorio ea quae sibi sunt placita implere possimus. Unde manifestissime credendum est. quod et illius latronis, quem Dominus ad paradisi patriam revocavit, et Cornelii centurionis, ad quem angelus Domini missus est, et Zachaei, qui ipsum Dominum suscipere meruit, illa tam admirabilis fides non fuit de natura, sed divinae largitatis donum. Conc. Arausicanum II. in Prosp. Opp. ed, c. I. 141-46: bei Mansi VIII. 711 ss. und in Aug. Opp. X. App. 157-- 60.

III.

# Kirchliche Lehrstreitigkeiten.

# Der Briscissianismus, Origenismus und Adoptianismus.

Nebst den Häresieen des Arianismus, Macedonianismus, Apollinarismus, Pelagianismus und Semipelagianismus, des Nestorianismus, Monophhsitismus und Monotheletismus, welche zu der großartigen Entwickelung der Kirchenlehre über die Trinität, den Sohn Gottes und den h. Geist und über die Gnade in der alten Kirche den Anstoß gaben, versetzten noch andere Lehrstreitigkeiten das sirchliche Leben jener Zeit in nicht geringe Bewegung. Waren diese Gegensätze wider einzelne Lehrpunkte des Kirchenglaubens auch von untergeordneter oder mittelbarer Bedeutung auf die Gestaltung der Kirchenlehre, so nehmen sie doch für den Theologen überhaupt und insebesondere für den Kirchens und Dogmenhistoriker ein nicht geringes Interesse in Anspruch. Die häretischen Gegensätze dieser Art, welche im Folgenden ihre Darstellung sinden, waren der Priscillianismus, der Origenismus und der Adoptianismus.

# Erfter Artikel.

# Der Priscillianismus.

§. 1.

# Priscillianus und feine gnoftischemanichaische Theosophie.

Duessen: Neber Priscission Prosper chron. (Opp. ed. Venet. 1744. tom. I. p. 426), Hieronymus de viris illustribus c. 121: Priscissionism nach Leo ad Turribium ep. 15. (Mansi Collect. Conc. V. 1286 ss., Nichtgenuß der Eucharistie: conc. Caesaraugust. a. 380. can. 3. (Mansi III. 634.), Enthastung vom Kirchensbesuch und besond. Conventifes can. 2, 4., Fälschung can. Schriften und Apostryphen Leo ad Turribium c. 15-(Mansi 1. o. c. 1298), Augustinus Ep. 237 (Opp. ed. Maurin. Venet. 1733. II. 849).

Die Grundlehren der Kirche über Gott, den Schöpfer der Welt, hateten sich zwar im Laufe ihres ersten Zeitalters gegenüber den Phantasies gebilden des Gnosticism und Manichäism (siehe meine Gesch. der Kirche I. S. 51, 54, 59, 65) siegreich bewährt; nichts destoweniger waren diese außerfirchlichen Irrthümer hiemit keineswegs gänzlich überwunden, und Gnosticism und Manichäism belästigten vielsach die Kirche auch im weitern Verlaufe ihres Lebens.

Insbesondere maren aus Afrika, einem Hauptlager der Manichaer, mischen den Jahren 370 und 379 anostischemanichäische Ansichten nach Spanien gedrungen, und es mar mohl vorzüglich die aus denselben geflossene falsche Uscese, durch welche sie sich bei einigen durch ascetische Lebensftrenge ausgezeichneten Gliedern der Rirche Eingang verschafften. Unter diesen ragte besonders Priscillianus hervor, ein Mann von vornehmer Berfunft, großem Bermögen, scharfem Geiste und vielseitiger Bildung. In dem Rreife von Männern und Frauen, welcher fich um Priecillian geschloffen und zu dem auch Bischöfe (Inftantius und Salvianus) gehörten, hatten sich nach und nach die den Gnostifern und Manichaern eigenthümlichen Gottund Weltanschauungen zu einem Ganzen gebildet, das man bald mit dem Mamen des "Briscillianismus" bezeichnete. Die Sauptfage desfelben waren folgende: Es gibt zwei von Ewigkeit durch sich felbst bestehende Reiche: bas Reich des Lichtes und der Finsterniß. Der Fürst bes Lichtreiches, Gott, ift Giner der Natur und Person nach, aus dem aber in der Zeit personificirte göttliche Kräfte von stufenweiser Bollfommenbeit ausgeflossen find. Der Fürst des andern Reiches, Satan, aus dem Chaos und ber Finfterniß hervorgegangen, ift Grund und Substang alles Bofen, aus ihm stammen untergeordnete boje Beister und die Materie. Gin Ausfluß des göttlichen Wesens sind auch die Seelen der Menschen, die aber ob ihrer im Himmel begangenen Gunden aus der Höhe in die Tiefe gestürzt und in ihrem Kalle auf Fürsten verschiedenen Wesens gestoffen seien, die fie burch ihre Luft- und Sterngeister in Körper einschließen ließen. Die Fortpflanjung der menschlichen Leiber ift Werk des Satans, welcher durch feine Damonen den Samen der Empfängnig im weiblichen Schoofe bilbet. Der gange Mensch steht unter dem Ginfluge der Geftirne; die Seele tragt die Signatur der zwölf Patriarchen, der Leib die Signatur der zwölf Sternbilder des Thierfreises an sich. Um die Seelen aus den forverlichen Banden zu erlosen ist Jesus Christus erschienen, gezeugt vom h. Geiste und aus der Jungfrau geboren, welcher barum ber "alleingezeugte" (unigenitus) Sohn Gottes genannt wird, welcher nicht geboren werden fann (innascibilis), darum auch ein Leib fein irdischer Leib, der beshalb auch nicht wahrhaft gestorben und auferstanden, dennoch aber gelitten und durch fein Leiden den Schuldbrief ber gefangen gehaltenen Seelen getilgt habe. In der Erlösung des innern Menschen betheiligen sich aber auch die zwölf himmlischen Patriachalmächte bergestalt, daß derfelbe nur durch ihr Wirfen zu jenem Wefen, aus welchem er hervorgegangen, wieder umgebildet (reformetur) werden fann. Wie Chriftus, fo find auch die Rinder der Berheifung von Weibern zwar geboren. aber vom h. Beifte empfangen; eine Auferstehung der Leiber aber gibt es nicht.

Diesen Anschauungen gemäß gestaltete sich auch die Lebensweise der Priscillianisten zu einer auffallenden Strenge in Fasten und Kasteiungen aller Art und in Enthaltung von ehelichem Umgange. Ihre doketischen Vorstellungen von der menschlichen Natur Christi verboten ihnen, die Feier der Geburt und Auserstehung des Erlösers zu begehen, und sie fasteten des halb an Weihnachten wie am Tage des Herrn. Sben so wenig konnten sie in Folge ihres Ooketismus an die Eucharistie des Leibes Christi glauben (m. Kircheng. l. 173), und wenn sie daher mit den Gläubigen zur Communion hinzutraten, so nahmen sie wohl das eucharistische Brod aus der Hand des Bischoses, genossen es aber nicht.

Durch solche und andere Abweichungen von dem, was das kirchliche Leben für alle wahren Gläubigen geheiligt hatte, waren die Priscillianisten in Gefahr, sich zu verrathen, und dieß bestimmte sie, sich an Festtagen vom Kirchenbesuche zu enthalten und besondere Conventifel in abgelegenen Orten zu halten, in denen sie die nach ihren Ansichten verfälschten Schriften des A. und N. T., nebst diesen aber noch andere, verschiedenen Aposteln unterschobene Bücher lasen. Auch hielten sie den Katholisen gegenüber allerlei Verstellung, Lüge und Meineid für erlaubt und die den Sectirern unversbrüchliche Maxime lautete: Schwöre, schwöre falsch, verrathe nicht das Gesheimniß (jura, perjura, secretum prodere noli!).

In welchem Maße Priscillian felbst diesen gnostischemanichäischen Irrthümern, die unter seinem Namen umliesen, ergeben war, ist unbestimms bar; denn von den vielen Schriften, die Priscillian herausgegeben, waren nur noch einige auf die Zeiten des Hieronhmus gekommen, und obschon dersselbe bis dahin von Einigen der gnostischen Häresie angeklagt wurde, so gab es doch auch Andere, die ihn vertheidigten, als sei er der Ansichten nicht gewesen, deren man ihn beschuldigte.

## §. 2.

# Priscillians und feiner Unhänger Schickfal.

Duessen: Conc. Caesaraugust. a. 380 (Mansi III. 634 ss.); es scheinen mehrere Synoden gehasten worden zu sein (annot. chronol. bei Mansi l. c. 635 ss.) — Brief des Maximus an Siricius (Schönemann, Rom. PP. epist. Gottingae. 1796. p. 419 s.) Synod. Burdigal. (Mansi III. 677), Conc. Trevir. (ibid. 679 ss.) Hinrichtung: Prosperchron. (l. c. 427) u. Hieronym. de vir. illustr. c. 122. 123. Ueber Martin v. Tour Conc. Trevir. (Mansi III. 679 s); Grecommunication des Ithacius und Ursacius: Prosper chron. (l. c. p. 427) und Conc. Mediol. a. 390 (Mansi III. 690 s.)

Jedesfalls aber war es Priscillian, der durch seine ausgezeichnete Persönlichkeit den Kreis immer mehr erweiterte, in welchem die genannten Irr-

thumer heimisch waren. Die wachsende Zahl der Priscillianisten steigerte natürlich die Aufmerksamkeit der Kirchenvorsteher, unter denen Bischof Snginus von Corduba der Erfte mar, der ihnen entgegentrat, den aber an Barte der gegen fie ergriffenen Dagregeln Idacius von Emerita weit überbot. Das so veröffentlichte und angefochtene Sectenwesen hatte jedoch in dem Mage schon um sich gegriffen, daß der spanische Episcopat um's Jahr 380 auf Synoden zu Cafaraugusta (Saragossa) zuerst Priscillian sammt feinen Unhängern von der Kirche ausschloß und dann Befete erließ, um dem weitern Umfichgreifen des Priscillianism Schranken zu feten. In Vollftredung derfelben verfuhr Niemand mit fo undriftlicher Berfolgungesucht, als der Bischof Ithacius von Soffuba, der nichts Gewiegtes, nichts Beiliges an sich hatte. Die Priscillianisten waren aber so start und wohl vertreten, daß es ihnen gelang, ihr Haupt zum Bischofe von Abila (Avila) ju machen. Da nun die nimmer ruhenden Berfolger der Bartei, Idacius und Ithacius, fich zur Unterdrückung derfelben gu fchwach erfannten, folgten fie den unvernünftigen Rathschlägen ihres Sasses, riefen die Hilfe des weltlichen Armes an und erschlichen vom Raifer Gratian einen Erlag, welcher die Priscillianisten allwärts zu vertreiben befahl. Dagegen suchten die Priscillianisten Silfe bei ber Rirche.

Priscillian selbst mit mehreren der Seinigen machte sich auf nach Rom; aber — Papst Damasus ließ sie nicht vor sich, und als sie sich von da nach Mailand an den Bischof Ambrosius wendeten, wies auch dieser Mann Gottes sie zurück — wahrscheinlich als der Falscheit grundsätlich ergebene Leute. Da versuchten sie ihr Glück bei Hofe, bestachen den Ober-hosmarschall (magister ossiciorum) Macedonius, erlangten die Zurücknahme des wider sie erlassenen Decrets und den Besehl der Wiedereinsetzung in ihre Stellen. Gestützt auf den weltlichen Arm, erhoben sich nun die Priscillianisten gegen ihren Hauptwidersacher Ithacius, der sich ihren Anschlägen durch Flucht nach Gallien nicht gänzlich entziehen konnte, denn sie setzten es bei Macedonius durch, daß er von Trier wieder nach Spanien geschafft werden sollte.

Unvermuthet aber nahm plötslich der Stand der Dinge eine andere Wendung: Gratian fiel (383) gegen den von den meuterischen Truppen in Britannien zum Imperator ausgerusenen Feldherrn Maximus. An diesen brachte Ithacius sogleich eine Alageschrift wider Priscillian und seine Anshänger, in welcher er diese nicht bloß als Häretiser, sondern auch als todesswürdige Verbrecher darstellte. Der neue Gewalthaber, welcher glauben mochte, durch den der Sache des katholischen Glaubens verliehenen Schutz seine Herrschaft stützen zu können, nahm zwar die Alage an, übertrug aber Unterssuchung und Entscheidung der Angelegenheit einer zu Burdigala (Vordeaux)

deßhalb (384) zu veranstaltenden Synode, vor welche Instantius und Priscillianus durch den Statthalter von Spanien gestellt wurden.

Instantius konnte sich vor derselben nicht genügend rechtfertigen, und darum wurde über ihn die Absetzung ausgesprochen; Priscillian aber, seine Verurtheilung voraussehend, appellirte noch vor seinem Verhöre an den Richterstuhl des Kaisers, und die gallischen Vischöfe genehmigten wider alles in der Kirche geltende Recht diese Verufung.

Priscissian, das Gericht der Kirche nicht anerkennend und der das Schwert tragenden Gewalt sich übergebend, bereitete sich und den Seinigen das Berderben. Sie wurden nach Trier abgeführt und hier von dem Präfecten Exodius auf die Anklage der Bischöfe Ithacius und Urfacius auf den Tod processirt. Man erpreßte ihnen unter der Folter Geständnisse begange= ner gräulicher Unzucht, und — obwohl folder Gestalt erzwungene Bekenntniffe wenig Glauben verdienen — fonnten fie hierin gegen ihren Grundfat, die Geheimnisse ihrer Gesellschaft nicht zu verrathen, die Wahrheit aus: gesagt haben; denn es konnte leicht geschehen, daß die, so in ihrer gnostisch= manichäischen Verkehrtheit die in der Che geheiligte natürliche Geschlechts= gemeinschaft verdammten, in unnatürliche und unheilige Lüste ausschweiften. Die Aften wurden dem Raiser vorgelegt und er bestätigte das von Exodius über die Unglücklichen gefällte Todesurtheil. Dem zufolge murde Priscillianus und mit ihm der hochgebildete Latronianus, (der in metrischreibart an die alten Classifer reichte,) Feliciffimus, Julianus und Euchrotia, die Witme des Rhetor Delphidius, zu Trier mit dem Schwerte hingerichtet (385). Minder schwer Betheiligte wurden verwiesen, unter ihnen Tiberianus aus der spanischen Proving Baetica, trot deffen, daß er fich und Priscillian in einer schwülftigen numeröfen Schrift wider den Vorwurf der Haresie vertheidigt hatte.

Dieser bisher in der Kirche unerhörte Fall, daß vom Glauben Abgefallene vor weltliches Gericht gestellt und durch den Spruch desselben ihr Blut vergossen wurde, machte die Heiligen der Kirche schaudern und erfüllte alle christlich Gesinnten mit Abscheu gegen die blutdürstige Faction des Ithacius. Besonders war es der ob der Heiligkeit seines Wandels allgemein verehrte Bischof Martinus von Turonum (Tour), welcher Alles ausbot, diese blutige Katastrophe abzuwenden, und nachdem er fruchtlos in Ithacius und Maximus gedrungen, daß Iener von seiner Klage abstehe und Dieser das Leben der Verslagten schone, sich nach vollzogener Hinrichtung von der Gemeinschaft des Ithacius und der zu ihn haltenden Bischöfe lose sagte. Alle Künste und Vorstellungen des Maximus waren vergebens, ihn umzustimmen, und nur um einen hohen Preis ließ er sich dazu auf die Dauer von Stunden bewegen. Es galt nämlich das wider die Anhänger

Priscillians in Spanien ichon gezückte Schwert von ihnen abzumenden! Denn nach dem Ausspruche der mit Ithacius communicirenden Bischöfe hatte der Raifer beichloffen, Tribunen mit unbeschränfter Bollmacht nach Spanien zu schicken, welche gegen die Baretiker inquiriren und ihnen Leben und Bermögen nehmen follten. Aber folche Gefahr ichmebte nicht allein über ben Häuptern der Briscillianisten, sondern auch vieler Rechtgläubigen; benn nach dem Beispiele des Ithacius, dem eifriges Bibellesen und strenges Fasten als Merkmal des Priscillianism galt, war man geneigt, nach dem bloßen Augenscheine zu beurtheilen, ob Jemand sich durch Bläße und Tracht als Baretifer zu erfennen gebe. Mus diefer Gefahr nun Rechtgläubige wie Baretiker durch seine Dazwischenkunft zu retten, war Martinus nach Trier gefommen, aber Maximus verlangte als Preis der Erhörung: Martinus folle mit Ithacius, den eine Spnode vor wenig Tagen als ichuldlos erklärt, communiciren. Entschieden wies dies Ansinnen Martinus von der Sand und hielt sich zu Bischof Theognost, welcher dem Ithacius alsbald nach der Hinrichtung Briscillians öffentlich das Unathem gesprochen. 218 aber ber Raifer, barob aufgebracht, die Inquisitoren wirklich nach Spanien entsendete, trat der Jammer und das Elend, das in Folge dieser Magregel zu befürchten stand, in fo schrechafter Gestalt vor die Seele des mitleidevollen Bischofe, daß er noch in der Nacht, da ihm dieß kund ward, zu Maximus eilte und fich bereit zum Frieden erflärte. Sogleich murden die Blutcommiffare guructgerufen und Martinus wohnte des andern Tages der Ordination des Felix zum Bischofe von Trier bei. Nichts vermochte ihn aber, die eingegangene Gemeinschaft schriftlich zu bestätigen; unverweilt reiste er nach der Weihe ab und mied von da an bis an fein Ende (400) den Verkehr mit der Partei des Ithacius.

Wie Martinus so brach auch die Kirchengemeinschaft mit Ithacius und seinem Anhange Ambrosius von Maisand und Papst Siricius (384—398) ab, und endlich (389—90) wurde Ithacius und Ursacius gänzelich von der Kirche ausgeschlossen.

### 8. 3.

Lehre der Kirche im Gegensate jum Priscillianismus.

Quellen: Fortider, d. Priscillianism: Cone. Tolet. a. 400 (Mansi III. 1006 s.); gränlicher öffentl. Zustand nicht nur in Spanien, sondern allwärts: Leo ad Turribium (Mansi V. 1289) u. Turribius (ib. 1303). Glaubensbekenntniß und 18 Anathematismen (Mansi III. 1202-41: Deltaufe d. Thomas; Turrib. (1 e. 1304): Priscillianisten in Gallicia: Cone. Bracear. II. a. 563 (Mansi IX. 773 s.)

Das an den Häuptern der Priscillianisten vollstreckte Bluturtheil steis gerte nur den Enthusiasmus und die Zahl der Sectirer, also daß Beistlichfeit und Bolf den Priscillian als "fatholisch" und einen "heiligen Marthr" pries, und insbesondere fast die ganze Bevölkerung der Provinz Gallicia zu ihnen zählte. Es gelang zwar dem spanischen Episcopate, dem Fortschritte der sectirerischen Bewegung gegen Ende des vierten Jahrhunderts Einhalt zu thun und mehrere Bischöse, wie Paternus von Bracara (Braga) und Bezgetinus, kamen vom Priscillianism zurück, und Andere, wie der greise Symphonius, Dictinius, Anterius und Isonius verdammten auf einer Synode zu Toletum (Toledo) den Priscillian sammt seiner Irrsehre (400). Aber als bald darauf Spanien durch die Einfälle der Gothen, Bandalen, Sueven und Alanen auf das Aergste mitgenommen und unter dem Getöse der Wassesen alle Handhabung der Gesetze, sowie die Feier von Concilien fast ganz unmöglich gemacht wurde, gewann unter dem Umsturze aller öffentlichen Ordnung der Priscillianism wieder neue Kräfte — gleichwie auch anderwärts zur selben Zeit und unter denselben Verhältnissen der Manich äismus erstarkt war.

Da erhob sich wie gegen Manichäism, so auch wider Priscillianism ein siegreicher Gegner in der Person des Papstes Le o I. In Rom hatten sich während der ersten Regierungsjahre dieses Papstes aus allen durch die Einfälle der wilden Bölker beunruhigten Ländern Manichäer zahlreich zusammen gefunden. Der Wachsamkeit Leo's gelang es, dieselben aufzuspüren (443). Mit Hilfe des weltlichen Urmes wurden sie aus ihren Schlupswinkeln hersvorgezogen und mußten in öffentlich kirchlicher Versammlung die unsaubern Geheimnisse ihres Sectenwesens bekennen, und eine schwere Menge ihrer Bücher wurde den Flammen übergeben. Durch die Aussagen der in Rom Ergriffenen lernte man auch die Häupter der Verbindung kennen, die in den Provinzen zerstreut lebten und der Papst machte dieselben allwärts den Bisschen bekannt, von denen Viele auch im Orient mit gleicher Sorgfalt, wie Leo, dem manichäischen Unwesen entgegentraten.

Um dieselbe Zeit kehrte nach langer Abwesenheit aus Spanien der Bischof Turribius von Asturica (Astorga) zurück in sein Vaterland und sand zu seinem nicht geringen Schmerze die längst verdammten Irrthümer des Priscillianism wieder im Schwange, deren Anhänger sich nicht scheuten, vermischt mit den Katholiken an die Alkäre zu treten.

In ihren geheimen Versammlungen aber lasen sie als ihre heiligen Bücher Schriften voll ihrer Irrthümer, wie z. B. die Geschichte (actus) des h. Thomas, des h. Andreas, des h. Johannes, oder Denkmale (memoria) der Apostel, welch' letzteres Buch vorzüglich wider das göttliche Ansehen des alten Bundes gerichtet war. — Turribius war nicht nur bemüht, die in diesen Apokryphen enthaltenen Blasphemien schriftlich zu widerlegen und die katholischen Bischöse Spaniens auf dieselben ausmerksam zu machen, sondern

er schrieb auch darüber an Papst Leo, welcher nicht säumte, in seiner Untswort die Hauptirrthümer des Priscillianism mit dem Lichte der firchlichen Wahrheit zu beleuchten und die Bischöse Spaniens aufzurusen: einmüthig Heilmittel vorzusehren wider die Wunden, welche die Häresie dem tirchslichen Leben geschlagen. Diesem Aufruse des apostolischen Stuhles zusolge traten die Bischöse der Provinzen Tarracona, Carthago, Lusitania und Bätica in ein Concil (zu Toletum?) zusammen (447), und sprachen den Glauben der Kirche im Gegenfatze zu den Irrthümern des Priscillianism in folgender Weise aus:

"Wir glauben an Ginen Gott, ber da ift Bater, Sohn und h. Geift, Schöpfer der fichtbaren und unsichtbaren Dinge, durch Den Alles im Simmel und auf Erden erschaffen ift, und daß Diefer ber Gine Gott und die Gine Trinitat bes gottlichen Wefens fei; daß aber ber Bater nicht Gelbst ber Sohn sei, sondern einen Sohn habe, Der nicht Bater ift: daß ber Sohn nicht der Bater, sondern der Sohn Gottes aus der Natur des Batere sei; daß der Beist auch der Paraclet sei, Welcher weder Vater noch Sohn ift, sondern vom Bater und Sohne ausgehend. Ungezeugt also ist der Bater, gezeugt der Cohn, nicht gezeugt der Paraclet, sondern ausgehend vom Bater und Sohne . Diese perfonlich unterschiedene, im Wesen Gine Trinität ift in Kraft, Gewalt und Majestät unzertrennlich und gleich; und außer Derfelben gibt es, glauben wir, fein göttliches Wefen, weder bas eines Engels oder eines Beistes, noch irgend einer Kraft, von der man glauben dürfte, fie fei Gott. Diefer Cohn Gottes also, als Gott vom Bater vor aller und jeder Zeit geboren, heiligte den Schoof der Jungfrau Maria und nahm aus ihr einen mahrhaftigen, ohne männlichen Samen gezeugten Menschen an, so daß nur die zwei Naturen, d. i. die Gottheit und das Fleisch, zu schlechthin Giner Person, das ift unserm herrn Jesus Chriftus fich vereinigten; und nicht hatte Er einen scheinbaren Leib oder irgend eine Truggestalt an Sich, sondern einen fernhaften und wirklichen Leib; und Derfelbe hungerte und dürstete, und litt und weinte und ertrug alle forperlichen Unbilden; zuletzt wurde Er von den Juden gefreuziget, begraben und ftand am dritten Tage wieder auf, verkehrte barauf mit Seinen Schülern und ftieg am vierzigsten Tage nach der Auferstehung in den Himmel auf. Diefer Menschensohn wird auch Sohn Gottes genannt; den Gottessohn nennen wir aber auch den Berrn, den Sohn des Menschen. Auch glauben wir an eine fünftige Auferstehung des menschlichen Bleisches und fagen: Die Seele des Menschen sei nicht eine göttliche Substanz, oder Gott gleich, sondern ein Gefcopf, durch göttlichen Willen hervorgebracht."

lleberdieß belegte noch die Synode die Hauptirrthumer des Priscillianism einzeln mit dem Anathem, unter denen auch folche, auf die in

dem Glaubensbekenntnisse keine Rücksicht genommen war. So wurde Anathem gesagt Allen, welche den von der katholischen Kirche angenommenen heiligen Schriften noch andere als heilige Bücher an die Seite stellen, welche der Astrologie vertrauen, die Ehe und den Genuß des Fleisches verabscheuen würden. Der letzte dieser 18 Anathematismen aber lautete: "Wer immer in diesen Irrthümern der Secte Priscillian's folgt, oder bei der heilbringenden Taufe etwas Anderes thut, was wider die Bestimmung des Stuhles des h. Petrus ist, der sei Anathem." Dieß Letztere war wohl gegen die frevlerische Behauptung der apologetischen Geschichte des h. Thomas gerichtet, worin gesagt wurde, dieser Apostel verrichte die Taufe nicht mit Wasser, sondern bloß mit Del.

Die Bischöfe der Provinz Gallicia, in welcher die Priscillianisten ihr Hauptlager hatten, waren verhindert gewesen, dieser Synode beizuwohnen. Darum sendete dieselbe ihr Bekenntniß und die denselben angeschlossenen Anathematismen an den Metropoliten jener Provinz, den Bischof Balconius von Bracara, welcher alsbald auf einer Provincialsynode (447) diese Beschlösse bekanntmachte und bestätigte.

Von dieser Zeit an versor der Priscillianism seine ansteckende Araft in Spanien; es erhielten sich jedoch einige Trümmer der Secte unter der ungebildeten Bevölkerung an den äußersten Grenzen Galliciens bis über die Mitte des sechsten Jahrhunderts, also daß ein Concil zu Brazcara unter der Herrschaft des Suevenkönigs Ariamir oder Theodemir (563, 1. Mai) es für ersprießlich erachtete, gegen diese Reste der verderbelichen Irrsehre Priscillians nochmals auf die Beschlüsse der im 3. 447 geseierten Concilien zurückzusommen.

# Zweiter Artikel. Der Origenismus.

§. 1.

# Die Lehrmeinungen des Origenes.

Duessen: Epiphanius, haeres. 64 (Opp. omn. Colon. 1682. I. 527 ss.); Guerike de schola, quae Alexandriae floruit catechetica. Halis 1824. p. 232.

Der geistreiche Lehrer am Markosianum zu Alexandria, (siehe meine Gesch. d. Kirche I., 315,) mit dem Zunamen Adamantius, (geb. 185, † zu Thrus 254,) war durch die philosophischen Ideen, die er vorzüglich aus Plato geschöpfet, über die Lehrbestimmungen des Kirchenglaubens in einigen erheblichen Punkten hinausgesührt worden. Ueber die göttliche Tris

nität dachte er also, daß er den Sohn vom Bater abhängig und bemfelben untergeordnet (ebend. §. 214), und ebenfo den h. Beift vom Sohne abhängig und ihm untergeordnet darstellte, und daraus folgerte: Der Sohn fonne nicht den Bater, und der h. Beift nicht den Sohn feben, eben fo wenig als die Engel den h. Geift, und die Menschen wieder die Engel gu sehen vermögen. Durch den Sohn, lehrte Drigenes, habe der Bater pernünftige, mit Freiheit begabte Beifter erschaffen, die Engel und Menschen, die aber fraft ihres freien Willens sich von Gott abgewendet und gefündiget hatten. Bur Strafe beffen feien die Engel, welche nur leicht gefündiget, mit feinen ätherischen Leibern umgeben worden, Andere derfelben aber, welche sich ganz und gar von Gott abgewendet und darum auch ihrem eigenen Willen von Gott gang anheim gegeben sind, - die Dämonen unter ihrem Führer, dem Teufel, find mit dichteren und dunfleren Körpern umgeben. Die Menschengeister aber, weil fie ichwerer als die guten Engel ge= fündigt, seien defhalb in materielle Leiber verwiesen worden. Die Erzählung ber Genesie über die Sunde Adame und Eva's fei nicht buchftablich, fondern allegorisch zu verstehen, und es berge sich ein erhabenes Philosophem unter diesem Mathus: denn unter Adam und Eva würden alle Menschengeister verstanden, unter dem Paradiese ihr vorweltlicher Aufenthalt im himmel und unter den Kleidern aus Fellen, mit denen Gott fie angethan, die gesammte äußere menschliche Natur. Das göttliche Ebenbild, nach welchem der Menschengeist erschaffen ift, sei durch den Sündenfall zwar nicht ganz verloren gegangen, aber auf immer befleckt und getrübt worden. -Eben fo habe die menfchliche Seele des Erlöfers gleich allen übrigen und von gleicher Natur mit denselben vorher existirt, aber weil sie allein ihre Freiheit nicht migbraucht und unverbrüchlich Gott allein angehangen, fei fie gewürdigt worden, mit dem Logos Gottes verbunden zu werden, mel= der also verbunden mit jener menschlichen Seele aus Liebe zu den Menschen herabgestiegen sei in einen menschlichen Leib. — Der Tod des allein fündlosen Erlösers sei aber nicht allein das Lösegeld für das Menschengeschlecht, sondern für alle vernünftige Creatur, indem feine ohne Sünde geblieben. — Dem Origenes empfahl fich deghalb auch die Meinung von einer allgemeinen Wiederzurückbringung (anoxaraoravis), welche auch den Teufel von einer endlichen — follte dieß auch erst dann geschehen, nachdem auf die untergegangene gegenwärtige Welt noch andere Welten gefolgt fein werden - Erlösung nicht ausschließt; denn Gott strafe nur, um zu bessern, und wenn es auch förperliche Krankheiten gebe, die unheilbar feien, fo muffe man doch läugnen, daß es ein Beiftesgebrechen gebe, welches durch Gott nicht geheilt werden fonnte.

Drigenes, der mit der Rühnheit eines Philosophen auch die Bescheidenheit

eines gläubigen Christen verband, hatte aber diese seine Lehrmeinungen nicht nur von der Glaubenslehre der Kirche geschieden, sondern dieselben auch bei seinen Lehrvorträgen als Gegenstände der esoterischen Erkenntniß nur vor philosophisch gebildeten Zuhörern besprochen — nicht ohne Furcht und Behutsamkeit und weit entsernt, sie als sichere und ausgemachte Wahrheit aufzustellen.

#### §. 2.

## Unhänger und Wegner diefer Lehrmeinungen.

Duellen: Baumgart en Ernsins Lehrb. d. Dogmengesch. Jena 1831. S. 217 f.; Demetrins und Heraklas: Mansi IX. 503; der Apologeticus pro Origons in 6 Büchern v. Ensebins nach Hieronym 1. 2. adv. Rusinum (Opp. ed. Martian. Paris. 1706. Tom. IV. P. 2. p. 419); Origenism, Quelle des Arianism: Epiphanius (haeres. 64. l. c. p. 527) u. m. Gesch. d. Kirche, 2. Bd. I. Abth. S. 184.

So zahlreich und durch die gauze griechische Kirche verbreitet die Schüler und Schriften des Origenes waren, so wenig wurden doch die besondern Lehrmeinungen desselben, so lange der geistreiche und übrigens nicht wenig gehetzte Mann am Leben war, von irgend Wem bestritten, - mit Ausnahme der Chiliaften (m. Gesch. d. R. §. 80), welche gegen die durch Origenes herrschend gewordene allegorische Schriftauslegung zu Felde zogen. Besonders pflanzten sich die Ansichten des Origenes in der alexandrinischen Schule fort, wenn auch die Bischöfe Demetrius († 233) und Heraklas († 248) denselben nicht hold waren; und die vorzüglichsten Vertreter derselben nach dem Tode des Origenes waren dort Dionnsius († 265), Pierius (+ 312), der jungere Origenes genannt, und Didymus, welcher die Buther des Origenes asoi agrav commentirte († 395). Doch fehlte es auch nicht zu Alexandria an Gegnern dieser und jener Meinung des Origenes. So verwarf Petrus, früher Präfect des Markosianum und nachher Bischof von Alexandria, die Ansicht von dem vorweltlichen Sein der Seelen als Frethum, und flagte noch vor seinem Martertode († 312) über den "rasenden Origenes, welcher Zwiespalt in die Kirche gefäet, der sie heute noch beunruhige."

Der Erste, welcher schriftlich gegen Origenes auftrat, war Methos dins († 311), Bischof von Thrus, wo Origenes, der Alexandria im Jahre 292 hatte verlassen müssen, und von da an seinen bleibenden Wohnort zu Säsarea in Palästina nahm, sein Leben beschloß. Er schrieb wider die Anssichten des Alexandriners von der Auferstehung und von der Weltentwickeslung, und erweckte dadurch dem Origenes ohne Zweisel manchen Gegner auch in Palästina, wo derselbe glühende Anhänger und Verehrer hatte — besons

ders zu Cäsarea an dem Presbyter Pamphilus († 309 als Marthr) und dem Bischofe Eusebins, welch' Letzterer sich gedrungen fühlte, für den Origenes und seine Lehrmeinungen eine Schutschrift in sechs Büchern zu verfassen.

Je mehr sich aber im Laufe der Zeit die Glaubenslehre der Kirche entwickelte und hiemit der durch und durch historische Charakter derselben so wie ihr organischer Bau sich zu erkennen gab, desto unstatthafter und verswerslicher erschien die willkürliche Urt und Weise, wie Origenes die Kirchenslehre behandelt hatte — denn das unbeschränkte Waltenslassen der aus der heidnischen Philosophie entlehnten Ideen in Verbindung mit der allegorischen Auslegungsweise der h. Schriften drohte den ganzen positiven Gehalt des Kirchenglaubens aufzulösen — und desto mehr traten in der öffentlichen Geltung auch die Verdienste zurück, welche sich Origenes durch seine gelehrsten Arbeiten um die Kritit der Bibel erworben hatte, und Rechtgläubigkeit vindicirte sich in demselben Maße in firchlichem Urtheile den Vorrang vor Wissenschaft und Gelehrsamseit.

Der Arianismus warf zuerst ein grelles Licht auf die Theologie des Origenes (s. m. Gesch. d. Kirche II., §. 214, S. 183 f.), auf die er sich ausdrücklich zu seiner Rechtsertigung berief, und auch ein Athanasius, der sich bemühte, die Orthodoxie des Origenes wie des Dionysius gegen die Arianer zu versechten, vermochte nicht das immer mehr sich befestigende Urztheil zu wenden: Origenes sei eigentlich der Bater des Arianismus. Dieß Urtheil sprach Epiphanius (375) in seinem "Panarium wider 80 Harresieen" aus, in deren Reihe er am 64. Platze die Irrthümer des Origenes stellte. Von dieser Zeit an besonders lief das Urtheil über Origenes in zwei Extreme aus, deren Eines ihn als Häretiler verwarf, während ihn das Andere über alle Lehrer der Kirche erhob; und nur Wenigen war es gegeben, sich zwischen diesen beiden Aeußersten in der Mitte zu halten.

Es fonnte nicht anders fommen, als daß diese einander entgegens gesetzten Urtheile über Origenes und seine Ansichten Streit und Zusammensftoß unter Denen gebären mußten, die benselben beipflichteten.

#### §. 3.

Conflicte der Origenisten und Anti- Origenisten.

Duellen: Hieronym. de viris illustr. c. 54 und Ritter, Hob. d. Kircheng. Bonn 1846. I. 208: Augustin. cp. 73 (Opp. ed. Venet. 1729. Tom. II. 166); Origenes burch P. Anastas. verdammt, Anast. ep. ad Simplic. (Schönemann l. c. 494), Rufins Apolog. (ib. 478). P. Anastas. über Rufinus (ibid. 486).

Die vorzüglichsten Stätten aber, auf denen folder Hader gegen Ende bes vierten Jahrhunderts entbrannte, waren Baläftina und Aegypten

und die leidenschaftlichsten Streiter auf beiden Seiten lebten in den Klöstern beider Länder.

Dort in Balästina galten als die entschiedensten Berehrer des Origenes der Bischof Johannes von Jerufalem (S. oben S. 289 ff.), der Presbyter The rannius Rufinus aus Aquileja, der auf seinen Wanderungen durch die Klöster Aegyptens den Origenismus eingesogen, und der Presbyter Sieronymus, der vorzüglich als gelehrter Bibelausleger voll Bewunderung war für das unfterbliche Genie und den Ruhm eines Origenes, der nach den Aposteln der größte Kirchenlehrer gewesen und der so viel geschrieben, daß Niemand es nur zu lesen im Stande sei. Diese Bewunderung des Letteren murde um ein Großes herabgeftimmt, als unter den Wallern zu den h. Stätten Paläftina's (394) einige Eiferer für Rechtgläubigkeit aus dem Abendlande wider die Retereien des Origenes sich verlauten ließen; denn mehr noch war Hieronymus für den Ruf seiner Orthodoxie als den seiner Gelehrfamkeit beforgt. Er wollte nun eine neutrale Stellung zwischen den Berehrern und Gegnern des Origenes einnehmen; aber das aller Neutralität feindliche Leben trieb ihn bald auf die Seite der Lettern. Es fam nämlich der gepriesene Epiphanius nach Jerusalem (394), den als einen von gemeinen dürftigen Eltern aus dem Gebiete von Eleutheropolis gebornen, unter Mönchen dort erzogenen und zu so hoher firchlicher Stellung gelangten Baläftinenfer das Bolk mit huldigender Berehrung umgab. Der Entschiedene verlangte von Bischof Johannes die Verdammung des Origenes, welche dieser ablehnte, und sprach darauf in einer Predigt heftig wider die Ori= genisten, welche Johannes allsogleich mit einer Rede gegen die Anthropomorphiten, (so nannten die Origenisten die Gegner ihrer theologischen Dentweise, weil Biele derfelben in einer allzufinnlichen Auffassung der gottlichen Dinge befangen waren,) erwiderte, worauf Epiphanius den Vorwurf des Anthropomorphismus durch Verdammung desselben von sich wies, aber auch verlangte, daß man eben so den Origenisten das Anathem sprechen muffe. Johannes unterließ dieß und Epiphanius hatte Grund genug, in den Alöstern zu Bethlehem, welche er darauf besuchte, wider den zu Berufalem herrschenden Origenismus zu sprechen, und seine Reden schnitten so tief ein, daß ein Theil der Mönche die Kirchengemeinschaft mit Johannes abbrach. Die dadurch herbeigeführte Spannung zwischen den beiden Bischöfen ward zu offener Tehde, als Epiphanius den Paulinianus, des Hieronymus Bruder, jum Presbyter für den Dienst der Klöfter ordinirte, die im Schisma zum Bischofe von Jerusalem standen, wodurch der Bischof von Constantia offenbar in das Recht des Johannes eingegriffen hatte. Dieß gebar einen heftigen Schriftwechsel zwischen Johannes und Epiphanius und Klagen Jenes gegen Diefen zu Rom und Alexandria; Hieronymus aber schrieb zu Gunften des Epiphanius. Fruchtlos suchte der Bischof Theophilus von Alexandria das perfönliche Zerwürfniß beizulegen, bis es endlich der frommen, die h Stätten (396) besuchenden Römerin Melania gelang, Hieronymus mit Rufinus und Johannes zu verföhnen. Aber - die faum Berföhnten wurden bald wieder die bitterften Gegner. Rufinus, der bald darauf (397) nach bem Abendlande zurückfehrte, gab zu Rom die zumeist bescholtene Schrift bes Origenes negi agyor in sateinischer Bearbeitung, die als Uebersetzung gelten follte, heraus, und ermähnte in der Borrede zur Rechtfertigung feines Unternehmens die Berehrung, die Hieronymus dem Origenes zolle, welcher gleich ihm Schriften besselben übersetzt habe. Hieronymus, welcher hierin eine absichtliche Verdächtigung feiner Orthodoxie erblickte, fand sich dadurch fo verlett, daß er sich bitter gegen Rufin ausließ. Diefer erwiederte in gleichem Tone und fo entspann sich eine höchst ärgerliche schriftliche Fehde zwischen ihnen, in der sich die früheren Freunde in Schmähreden wider einander ergingen - jum großen Schmerze aller Besonnenen, von denen ein Augustinus (f. oben S. 193) sich äußerte: er würde, wenn es ihm vergonnt ware, die Beiden zu treffen, vor ihnen niederfallen und sie unter Thränen um ihrer felbst und Anderer und befonders der Schwachen willen, für die Chriftus gestorben, bitten, von diesem leidenschaftlichen Streite abzustehen. Ueber Drigenes selbst aber äußerte sich Hieronnmus in gerechter Werthschätzung desselben, indem er seine ausgezeichneten Geistesgaben und großen Berdienste um die Schrifterklärung pries, ohne seine bogmatischen Berirrungen zu übersehen, und dekhalb fagte: Laffet uns die Fehler des Mannes nicht nachahmen, bessen Tugenden wir nicht erreichen können!

Das durch Rufin veröffentlichte Werk des Origenes ward aber in Rom selbst nicht lange nach seinem Erscheinen angegriffen, und zwar war es der Preschter Eusebius aus Eremona, welcher die Irrthümer desselben zusammenstellte, die Papst Anastasius (5. Dec. 398, — 4. Dec. 401) sammt dem Urheber derselben (400) verdammte. Rusinus aber sandte aus der Heimat ein Glaubensbekenntniß an den Papst und schrieb demselben: ich bin weder der Anwalt noch ein Anhänger des Origenes, noch der erste Ueberseher desselben; und der Papst, weil außer Stande, die Absicht zu erkennen, aus welcher Rusin seine Bearbeitung der Aesi äszar veröffentlicht, überließ ihn dem Urtheile Gottes.

# §. 4.

# Fortsetzung.

Duellen: Neber Pachomins j. Baumgarten-Crusius a. a. D. S. 221. Osterbrief d. Theophilus bei Sozomen, h. e. l. VIII, c. 11. (Hist, eecl. script, graeci ed. Christophors, Colon, Allohr, 1612. II, 456); Jüdor und die langen Brüder

Sozom. VIII. c. 12. (l. c. 456 s.) u. Socrates h. c. l. VI. c. 7. (ed. Christophors. c. p. 713); Encyclica d. Theophilus ad omnes Aeliae in encaen, congr. ep. cath. (Mansi III. 981 ss.)

Während Rufin durch die unzeitige Herausgabe der genannten Schrift des Origenes solch' bittern Streit veranlaßte, entzündete sich ob des Origenismus in Aegypten ein förmlicher Krieg. Die ungemein zahlreichen Mönche des Landes nämlich zersielen in Anhänger und Gegner des Origenes; und es zählten zu Ienen fast Alle, welche der Wissenschaft Zutritt zu ihren Zellen ließen, während die weit größere Schaar der wissenschaftlich Ungebildeten diesen angehörte. Iene wohnten in großer Zahl in den Klöstern auf dem Berge der Nitria (Salpeterberg), Diese meistens in den von Pachomins in der obern Thebais gegründeten; und dieser Vater der Klöster war es besonders gewesen, welcher den Seinigen die Richtung gegen Origenes gegeben, den er als einen gotteslästerlichen Apostaten haßte, welcher seine Einfälle der Schriftlehre beigemischt und das Falsche mit Redefunst verdeckt habe, — weshalb er auch in seinen Klöstern das Lesen der Schriften des Origenes verpönte.

Der unter den Mönchen bestehende Gegensatz der geistigen Richtung sprach sich vorzüglich in ihrer Vorstellungsweise des göttlichen Wesens aus: die Ungebildeteren stellten sich Gott als des Menschen Urbild unter mensch-licher Gestalt vor und wurden deßhalb als Anthropomorphiten von den Freunden des Origenes bezeichnet, die Gott als einen Geist dachten.

Daß diefer geistige Gegensatz in der Sphäre des wirklichen Lebens an= einander gerieth, dazu gab der Bischof von Alexandria (385-412) Theophilus den Anstoß. In dem Ofterbriefe, ben er im 3. 399 in feinem Sprengel ausgehen ließ, bekämpfte er nämlich den Anthropomorphismus. Dieg brachte die anthropomorphitischen Mönche der an den Salpeterberg stoßenden ffetischen Büste in solche Aufregung, daß eine Schaar derselben nach Alexandria sich aufmachte, um den gottlosen Bischof umzubringen. solcher Gefahr trat ihnen der verschlagene Mann mit den Worten entgegen: "Wenn ich euch anblicke, so ist es mir, als ob ich das Antlitz Gottes fähe." Diese Anbequemung des Falschen an ihre Vorstellungsweise entwaffnete die Wüthenden, die nun aber als Beweis seiner Denkungsart von ihm verlangten, daß er die Bücher des Origenes verdamme. Theophilus versprach dieß, und persönliche Feindschaft bestimmte den Leidenschaftlichen zur Haltung seines Bersprechens. Der Presbyter Isidorus nämlich, der früher dem Bischofe Alles galt, war von Theophil, dessen Geldsucht er nicht hinlänglich befriedigte, excommunicirt worden und hatte seine Zuflucht bei den Mönchen der Nitria genommen. Unter diefen aber ragten einige Männer hervor, denen Theophilus ebenfalls nicht hold mar. Das waren die fogenannten

"langen" Brüder Diosforus, Ammonius, Eusebius und Euthymius, die, weil sie in allgemeiner Verehrung standen, auch Theophil dergestalt ausgezeichnet hatte, daß er den Diosforus zum Bischose von Hermopolis und zwei andere Brüder zu Geistlichen an der Kirche von Alexandria machte, denen er die Verwaltung des Kirchenvermögens übertrug. Da ihnen aber das Leben außer dem Kloster eben so wenig behagte, als sie an der unersättlichen Geldsucht des Vischoss andererseits großen Anstoß nahmen, so ruhten sie nicht, dis sie Theophilus wieder in ihre Einöde ziehen ließ; und als dieser endlich zur Kenntniß der Urtheile kam, die sie über ihn fällten, so ging seine Zuneigung zu ihnen in eben so große Abneigung über, die er nun an ihnen auszuslassen willsommenen Vorwand an dem unter ihnen herrschenden Origenismus fand.

Theophilus verdaminte also auf einer Synode (399) die Schriften des Origenes und verbot das Lefen derfelben; die nitrischen Monche aber wollten sich dem Ausspruche des Bischofs nicht unbedingt unterwerfen. Gegen solchen Widerstand schritt Theophilus mit Gewalt ein. Er erwirkte faiserliche Berbote der Schriften des Origenes und zog felbst in Begleitung bes Statthalters von Aegypten und einer bewaffneten Schaar gegen Nitrien, um die widerspänstigen Monche zu züchtigen. Da fam es zu arger Gewaltthat. Die Mönche nämlich hatten die Zugänge zur Klosterkirche in Nitria besetzt und wehrten dem Bischofe mit seiner Begleitung den Eingang. Da wurde die Kirche ordentlich gefturmt, und es war zu verwundern, daß in diesem Tumulte fein Menschenleben verloren ging. Die mit Gewalt unterworfenen Mönche excommunicirte Theophilus, sie aber verließen, gegen 80 an Zahl, mit Isidorus, Ammonius und Diosforus legypten. Darauf richtete der Bischof aller Orten hin Briefe, wie an die zur Jahresfeier (14. Sept.) ber Kirchweihe in Jerusalem versammelten Bischöfe, daß man die Flüchtigen nicht zur Kirchengemeinschaft zulasse. Auch an Papit Anastasius gingen die Berichte des Theophilus, die Jenen zu der erwähnten Berdammung des Origenes bestimmen halfen.

Uegypten war aber noch keineswegs durch das gewaltthätige Einsschreiten des Theophilus von den Origenisten gereiniget; darum wiederholte der Bischof von Alexandria in den folgenden Jahren seine Verdammung des Origenes und richtete seine österlichen Umlaufschreiben in den Jahren 401-404 gegen die Anhänger desselben.

§. 5.

Johannes Chrysostomus, ein Opfer diefer Conflicte.

Quellen: Sozomen. h. e. VIII. 13 (l. c. 458) — über Johannes VIII. 2 (ib. 446), Socrates h. e. V. 2. (l. c. 707) u. c. 3, 4. — Eutoria: Sozom.

VIII. 13 (l. c. 458), Brief des Theophil. an Epiphanius (Mansi III. 1020 s.); Epiphanius in Constantinopel: Socrates VI. 11. (l. c. 719 s.) u. Sozom. VIII. 14. 15. (l. c. 459 ss.)

Die origenistischen Mönche hatten sich zuerst nach Serusalem, dann nach Shthopolis gewendet; Theophilus aber hatte unterdessen in Constantinopel ihnen den Weg zum Kaiser verlegt, falls sie etwa die Hilfe desselben anrusen sollten. Dieß bestimmte den Ammonius und Isidorus, sich nach der Hauptstadt zu begeben — in der Hoffnung, der im Worte gewaltige Vertreter gesetzlicher Freiheit, der Bischof Iohannes, werde ihre Sache beim Kaiser unterstützen.

Johannes, dem die nächste Folgezeit schon ob des goldenen Flußes seiner Beredtsamkeit den Beinamen "Ehrhso stomus" gab, war zu Antiochia im I. 347 von christlichen Eltern geboren worden. Er war in der Schule des heidnischen Rhetors Libanius ein solcher Meister in der Wohlredenheit geworden, daß dieser bei seinem Ende gestragt, wen er wohl zu seinem Nachsolger wünsche? geäußert haben soll: den Iohannes, — wenn ihn die Christen nicht geraubt hätten. Diesen glücklichen Naub hatte vorzüglich seine edle Mutter Anthusa vollführt, die zwanzigjährige Witwe, die allein ihrem Sohne lebte und der zu Liebe Iohannes wiederum dem Dienste der Kirche sich widmete, in welchem er durch Bischof Flavianus im I. 385 zum Presbyter geweiht wurde. Als solcher glänzte er durch seinen eben so klaren als blühenden Vortrag in Predigten also, daß sein Ruhm im ganzen Reiche erscholl und die Hauptstadt nach dem Tode des Bischofs Nestarius (397) ihn einstimmig zu seinem Nachsolger erwählte, und — um ihn als solchen zu besitzen, den Antiochenern mit List entsührte.

Zur feierlichen Weihe desselben (398) hatte Raiser Arkadius (395—408) die Bischöfe zahlreich nach Constantinopel beschieden, unter denen dem Range nach der Erste, Theophilus von Alexandria, ihn wider sein Gefallen nothgedrungen weihte (26. Feb.). Als Bischof der Hauptstadt ein eben so strenger Resormator des Clerus als Sittenrichter der Großen und Vornehmen, ward er bald ein Gegenstand des Hasses von Seiten Dieser, wie der Verehrun; und Bewunderung von Seiten des Volkes, das eben so sehr seine Predigten als seinen Wandel pries.

An diesen Mann wendeten sich also (400) die vor dem Grimme des Theophilus gestohenen Mönche; aber Johannes, obschon sie freundlich aufnehmend, ließ sie als Excommunicirte nur zur Gemeinschaft des Gebetes zu. Die Liebe trieb ihn aber, ihren Bischof zu bitten: er wolle sie wieder in
volle Kirchengemeinschaft aufnehmen; Theophilus aber schickte Geistliche als
Ankläger derselben nach der Hauptstadt. Da standen die Mönche als Kläger
wider den Bischof von Alexandria auf und weder die Vorstellungen des Io-

hannes noch andere Bischöfe vermochten sie zur Zurücknahme ihrer Alagschrift. Als Johannes dem Alexandriner dieß meldete, antwortete ihm dieser in gereiztem Tone, als ob Iener sich zum Richter über ihn habe auswersen wollen: "wenn ich gerichtet werden soll, so darf ich nur von Bischöfen Aegyptens gerichtet werden, nicht aber von dir, der du 75 Tagreisen von hier entsernt bist." Iohannes trachtete nun, sich aus diesem Handel gänzlich herauszuziehen; aber — wider seinen Willen ward er nur tieser in denselben verstrickt. Die Mönche nämlich ersahen sich eine günstige Gelegenheit, der Kaiserin Eudoxia, als diese einst aussuhr, ihre Alagschrift zu überreichen. Die Sache der Mönche war ihr schon bekannt, sie ließ halten, und sprach zu ihnen: "Betet für den Raiser, für mich und unsere Kinder und das Reich; ich werde dafür sorgen, daß in Kurzem eine Spnode berusen werde und Theophilus hieher komme." Die über Arkadius Alles vermögende Frau setze es durch, daß nach Alexandria der Besehl des Kaisers erging: Theophilus solle sich alle in in der Hauptstadt stellen.

Den ränkevollen Alexandriner fette aber diefer faiferliche Befehl feineswegs außer Fassung, vielmehr schärfte die Gefahr ihm den Ränke schmiedenden Sinn; und da es nicht an Hetzern fehlte, welche ihm hinter= brachten, Johannes habe den Diosforus mit seinen Gefährten zur Communion gelaffen, so wendete Theophilus alle Arglist feines Geistes auf, ben ihm von Anfang widrigen Johannes zu fturzen. Meisterhaft bediente er sich bes Origenismus, um damit seinen Angriff auf den Bischof von Conftantinopel zu masfiren. Bu allererft ichob er ben hochangesehenen Epiphanius vor, vergessend daß er diesen früher des Anthropomorphism beschuldigt, inbem er ihm schrieb: "Die Kirche Christi hat die aus ihren Schlupfwinkeln hervorfriechenden origenistischen Schlangen mit evangelischem Schwerte enthauptet und die h. Schaar der nitrischen Mönche von der pestartigen Ansteckung befreit .. Un beiner Hochwürden ift es aber, der du in solchen Rämpfen oft früher als wir gefochten, sowohl die im Streite Stehenden gu trösten, als die Bischöfe der ganzen Insel (Epprus) zu versammeln und Synodalbriefe fowohl an une als an den Bifchof von Constantinopel und wen du fonst glaubst zu schicken, damit durch Aller Uebereinstimmung Drigenes felbst namentlich und seine fluchwürdige Barefie verdammt werde. Denn ich bin unterrichtet worden, daß die Berläumder des mahren Glaubens: Ummonius, Eusebius und Guthymius, die mit neuer Buth für die Säresie streiten, nach Constantinopel sich begaben, um dort Neulinge zu bethören und sich mit alten Genoffen ihrer Unfrömmigkeit zu verbinden." Demgemäß hielt Epiphanius ein Concil (401) auf Cyprus, das ohne die Perfon des Origenes zu verdammen, nur die Schriften besfelben verwarf. Der Bischof von Constantinopel aber, aufgefordert, dasselbe zu thun,

hielt den Gegenstand nicht für wichtig genug, deghalb eine Spnode zu berufen. Darum drängte Theophilus, welcher unterdeffen die Begner des 30= hannes in der Hauptstadt für seinen Zweck bearbeitet hatte, den Epiphanius, dem Anwalt der Origenisten an seinem Sitze entgegenzutreten. Zu dem Zwecke begab sich (402) der greise Mann nach Constantinopel und, wie fehr er sich gegen Johannes hatte einnehmen lassen, legte er offen dadurch zu Tage, daß er wider alle firchliche Ordnung in der vor der Stadt gelegenen Johannisfirche die Liturgie feierte und einen Diacon weihte und bei seinem Einzuge in die Sauptstadt nicht nur bei dem Bischofe, der ihn an ber Spite feines ganzen Clerus begrüßte, einzukehren ablehnte, fondern auch aller gottesdienstlichen Gemeinschaft mit demfelben sich enthielt, weil 30= hannes ohne vorausgegangene Untersuchung die Bücher des Origenes zu verdammen und die origenistischen Mönche aus der Stadt zu jagen sich weigerte. Darauf suchte Epiphanius die in Constantinopel gegenwärtigen Bischöfe zur Unterschrift seines Synodalurtheiles zu bewegen; als aber die Mehrzahl derselben dieß verweigerte, trieb ihn die Gegenpartei des Johannes zu einem andern Schritte wider Diefen. Er sollte nämlich mährend des Gottesdienstes in der Apostelkirche die Ranzel besteigen und von ihr herab die Schriften des Origenes verdammen, Diosforus mit den Seinigen ercommuniciren und Johannes darob scharf tadeln, daß er zu ihnen halte. Schon mar der wenig besonnene Mann daran, dieß zu thun; da ließ ihn Johannes durch seinen Diacon warnen: Du unternimmst Bieles wider die Gesetze der Kirche; siehe dich vor, daß darob kein Tumult unterm Volke entstehe und die Gefahr auf dein eigenes Haupt zurückfalle! Das schreckte ihn zuruck, und ein Anderes brachte ihn zur vollen Befinnung.

Ammonius verfügte sich nämlich mit einigen Gefährten zu ihm. Auf seine Frage, wer sie seien? erwiderte Jener: "Wir sind die Langen, o Bater! und ich möchte gerne wissen, ob du je auf Schüler oder Schriften von uns gestoßen seiest." Da Epiphanius dieß verneinte, frug Ammonius weiter: "Woher hast du sie denn für häretisch erklärt, da du keinen Beweis dessen hast?" Da Iener antwortete, er habe dieß von Hörensagen, so versetzte Iener: "Da haben wir ganz anders gehandelt; denn auf Schüler von dir sind wir häusig getrossen so wie auf Bücher, — unter andern auf das, was "der Anker" betitelt ist. Aber obschon dich Biele schmähen und als Häretiter verläumden wollten, so haben wir dich doch als Bater, wie es billig war, vertheidiget. Du hättest daher ohne Untersuchung auf das bloße Gerücht hin Iene nicht verdammen sollen, die du selbst nicht kanntest, und auf solche Art Denen nicht vergelten sollen, die von dir Gutes reden." Da ward der beschämte Greis noch früh genug inne, wie man ihn zu einer nicht guten Sache mißbraucht habe, und es litt ihn nicht mehr in Convention

stantinopel. Er rüstere sich zur Abreise und als er das Schiff bestieg, wendete er sich zu den ihn begleitenden Bischösen mit den Worten: "Ich lasse euch Hauptstadt, Palast und Heuchelei; ich aber mache mich davon und eile und eile sehr." Der Bischof Iohannes soll dem Epiphanius voraus gesagt haben, er werde seine Stadt (Constantia) nicht mehr betreten. Also geschah, denn er starb (403) auf der Fahrt, ehe er Epprus erreichte.

## §. 6.

# Fortsetzung.

Duellen: Socrates h. e. VI. 14. (l. c. 721 s.) Sozom. h. e. VIII. 17 (l. c. 461 s). u. Brief des Chrysostom. ad Innocentium P. (Schönemann 527 ss). Synod. ad Quercum (Mansi III. 1141 ss) — die weiteren Borfälle: Sozom. VIII. 18, 20, 27, 28 (l. c. 463, 65. 73 ss.) Briefe des P. Junocenz und des Chrysostomus. (Schönem. 546—65.)

Aber auch das weissagende Wort, das Spiphanius über Johannes gessprochen haben soll: er werde sein Bisthum verlieren — ging fast eben so schnell in Erfüllung. Bald nachdem der Metropolit von Eppern Constantinopel verlassen, erging sich Johannes in einer Predigt sehr scharf wider weibliche Untugenden. Biele Stellen der Rede deutete die allgemeine Stimme auf die Kaiserin, und die leidenschaftliche Frau schwur, diesen ihr öffentlich angethanen Schimpf dem Redner zu vergelten. Sie war sicher, an Theosphilus ein allbereites Wertzeug ihrer Rache zu sinden.

Dieser kam endlich, der kaiserlichen Vorladung Folge zu leisten, im Sommer (403) nach Constantinopel, aber — nicht, wie er sollte, allein, sondern in zahlreicher Begleitung von Bischösen, und nicht, um dort gerichtet zu werden, sondern um — wie er dieß wiederholt auf der Reise aussprach, — den Johannes abzusetzen. Demgemäß zog er als Feind desselben in der Hauptstadt ein, keine Kirche besuchend, den Bischof zurückzustoßend und in einem der Kaiserin gehörenden Hause außer der Stadt Einkehr nehmend. Alle Schritte des Johannes, ihn umzustimmen, waren umsonst. Da erging an diesen auf das Andringen der Kläger wider Theophilus die Weisung des Kaisers: er solle sich hinaus begeben an den Wohnort des Alexandriners, um denselben über die ihm zur Last gelegten, eben so unsäglichen als unsähligen Verbrechen zu vernehmen. Aber Johannes lehnte dieses wider die Kirchengesetze ihm angesonnene Richteramt auf das Entschiedenste ab.

Nachdem sich Theophilus durch drei Wochen in dem Placidianischen Palaste aufgehalten und mährend dieser Zeit alle dem Johannes seindseligen Elemente aus dem Clerus der Hauptstadt und besonders den von ihm absgesetzten Bischöfen an sich gezogen hatte, begab er sich mit denselben nach

Chalcedon, das dicht am hügeligen Strande der afiatischen Bosporusfeite liegend, noch als Vorstadt von Byzanz galt, und dessen Bischof Cyrinus bem Johannes nicht hold war. Hier constituirten sie sich, 45 an Zahl, in der Rufinianischen Vorstadt, genannt "zur Eiche", zu einer Synode (Juli 403) unter dem Vorsitze des Metropoliten Paulus von Heratlea, und citirten vor dieselbe schriftlich durch abgefandte Bischöfe den Johannes, der von vierzig Bischöfen umgeben mar. Diefe, entruftet über folche Vorladung, schrieben dem Theophilus: "Wenn du ordnungswidrig die Gesetze von Nicaa umftogen und außer den Grenzen (deiner Proving) richten willst, so komme herüber ju uns in die Stadt, wo gesetzliche Ordnung herrscht, und rufe nicht nach Rains Art den Abel hinaus auf's Feld, damit wir dich früher vernehmen. Denn es liegen Rlagschriften wider dich vor, in siebzig Punkten dich offenbarer Verbrechen zeihend und wir sind ihrer Mehrere als deine Synode. Denn du bist der sechsunddreißigste aus einer und derselben Proving, wir aber sind ihrer vierzig aus verschiedenen Provinzen und darunter sieben Metropoliten. Auch haben wir einen Brief von dir, in welchem du unfern Mitbischof Johannes ermahnst, er solle keine Rlage über die Grenzen (feiner Proving) hinaus annehmen. Willst du firchlich verfahren, so bitte deine Kläger, daß sie von der Anklage gegen dich abstehen, oder von der Appella= tion an Johannes." Chrysoftomus aber antwortete in seinem Namen: "Wollt ihr, daß ich mich einfinde, so stoßt meine offenbaren Feinde aus eurer Bersammlung, und ich will dann auch nicht streiten über den Ort, wo ich mich vor Gericht stellen soll. Die ich aber verwerfe, sind Theo= philus, den ich überführe, daß er zu Alexandria und in Encien gefagt: Ich reise an's Hoflager, um Johannes abzusetzen. Und er hat dieß dadurch bewährt, daß er nach seiner Ankunst weder mit mir gesprochen noch communicirt hat . . Ingleichen beweise ich auch dem Akacius, daß er gesagt: Ich will ihm die Suppe versalzen (kyw avrw acrów zórgar). Was soll ich aber von Severianus (von Gabala in Sprien) und von Antiochus (von Ptolomais in Phönicien) sagen, von deren verwegenen Anschlägen selbst die Theater wiederhallen? Diese Vier also bitte ich wenigstens als Richter aus eurer Mitte zu stoßen, und ich komme dann jedesfalls nicht nur zu euch, sondern trete vor jede Synode in der Welt. Etwas Anderes aber werdet ihr von mir nicht vernehmen." Weit entfernt, diese Ginreden zu beachten, stellten die an der Eiche die Bitte an Arkadius, den Bischof der Residenzstadt mit Gewalt vor ihr Tribunal zu stellen, und der durch Eudoxia wider Chrysostomus gestimmte Raifer sendete demgemäß einen Notar an diesen, um ihn zu drängen, der aber unverrichteter Dinge abziehen mußte. Das Afterconcil schritt nun zum Gericht über den Abwesenden, so ganzlich vom Origenismus Umgang nehmend, daß Theophilus fogar vor Eröffnung

ber Berhandlungen die von ihm excommunicirten und verfolgten Monche, nachdem sie zu einer Abbitte sich verstanden, zu Gnaden aufgenommen hatte. Mis Hauptfläger wider Johannes traten sein Diacon Johannes und der Bischof Isaak auf, Jener mit neunundzwanzig, Dieser mit achtzehn Klagepunften, di der Mehrzahl nach so abgeschmackt maren, daß auch diese ärger als Stythen und Sarmaten waltenden Richter nur auf diesen und jenen berselben einzugehen für aut fanden. Die ihrem Bischofe abgeneigte Beiftlichkeit Constantinopels, an ihrer Spite der Archipresbyter Arfacius, drängte zum Schlusse und es sprachen sonach die Fünfundvierzig (Theophilus, der Reigenführer, stimmte der Lette) das vor aller Berhandlung ichon gefällte Urtheil der Absetzung über Chrysostomus aus. Das Afterconcil gab dasselbe dem Clerus in Conftantinopel fund, so wie dem Raiser, und schrieb an Diefen: "Weil Johannes einiger Berbrechen angeklagt im Bemußtsein derselben nicht erscheinen wollte, einen Solchen aber die Befete abseten ; fo ift ihm dieß widerfahren. Die Rlagschriften enthalten aber auch das Berbrechen der beleidigten Majestät. (Chrysostomus ward beschuldigt, die Raiserin eine Jezabel gescholten zu haben.) Eure Gottseligkeit wird daher befehlen, daß er auch gegen seinen Willen vom Stuhle gestoßen und ob der verletten Majestät gestraft werde, da hierüber zu erkennen uns nicht zusteht." diese Sentenz gegen Abend in der Stadt fund ward und das Bolf zum Schute seines Bischofs sich erhob, der Raifer aber befohlen hatte, denselben mit Gewalt abzuführen, so wich Chrysostomus der Gewalt; man brachte ihn zu Schiffe, das noch in der Nacht mit ihm in die See ging (Sept. 403).

Als das Bolk seinen Hirten sich entrissen sah, stieg die Aufregung desselben zu so bedrohlicher Höhe, daß die noch dazu durch ein Erdbeben erschreckte Kaiserin von Arkadius die Zurückberufung des Iohannes verslangte. Der Eunuche Brisso mußte dem Berwiesenen nacheilen, dem Eudoxia schrieb: sie sei unschuldig an seinem Blute und werde nie vergessen, daß durch seine Hände ihre Kinder getauft wurden. Der unter dem Jubel des Bolkes Wiederkehrende wollte von seiner Kirche nicht wieder Besitz nehmen, ehe denn ein neues Concil seine Unschuld erklärt hätte; aber das Volk setze ihn mit Gewalt auf den bischösslichen Thron, — auf dem er jedoch nur wenige Monate in Frieden saß. Das leidenschaftliche Weib auf dem Throne fühlte sich nämlich durch den freimüthigen Prediger bald wieder bis zur Unsverschnlichseit verletzt, in dem Ehrnsoftomussich bitter gegen das wilde Treiben aussprach, welches in der unmittelbarsten Nähe der Sophienkirche stattgefunden, da man die zu Ehren der Kaiserin dort ausgerichtete silberne Bildsäuse dersselben einweihte.

Die alten Feinde des Johannes wurden herbeigerufen, und ob auch Theophilus, der bei der Rückfehr des Chrysostomus eiligst geflohen, perfönlich aufzutreten sich scheute, so wurde doch auf seinen Betrieb die Abstehung wider ihn ausgesprochen — mit Berusung auf das von den Arianern im J. 341 zu Antiochia gegebene Gesetz: tein durch einen Synodalspruch abgesetzter Bischof dürfe auf seinen Stuhl zurücksehren oder durch den Kaiser auf denselben wieder erhoben werden, ehe das gegen ihn gefällte Urtheil durch eine neue Synode cassirt sei. Der Kaiser nahm lange Anstand, diesen Beschluß der Feinde des Chrysostomus in Vollzug zu setzen, und als er endlich, von denselben gedrängt, diesem bedeuten ließ, er solle Kirche und Stadt verlassen, erklärte Iohannes: er dürfe nur der Gewalt weichen. Arstadius aber scheute sich, Gewalt zu brauchen. Nicht also die bischösliche Gesgenpartei des Chrysostomus.

Als die "Johanniten" zahlreich am Charsamstage des 3. 404 um ihren Bischof in der Kirche versammelt waren, stürzte (404, 16. Apr.) gegen Abend auf Antrieb, besonders des Afacius und Antiochus unter Anführung von Diaconen, Militar in dieselbe, und man begnügte sich nicht, die Bersammlung auf das Gewaltthätigste (die zum Empfang der Taufe bereits entkleideten Frauen mußten nacht entfliehen und Biele derfelben murden alfo verwundet, daß die Taufbecken vom Blute geröthet murden) zu zersprengen, sondern trieb den Frevel soweit, selbst das Allerheiligste zu profaniren. Die Johanniten mußten von da ihre Versammlungen meistens außer der Kirche halten, ihren hirten aber bewachten fie in seiner bischöflichen Wohnung. Da die Hauptstadt durch diese Rämpfe in stete Spannung und Unruhe versetzt war, und andererseits die bischöflichen Gegner des Johannes den Raiser auf ihre Berantwortung hin zu thätlichem Einschreiten drängten, so erhielt Chrisoftomus nach Pfingsten (17. Juni) die kaiserliche Weisung, in drei Tagen die bischöfliche Wohnung zu verlassen. Dieser zu Folge übergab sich Johannes, nachdem er, umgeben von seinen Bischöfen, vom Engel seiner Rirche Abschied genommen, am 20. Juni den Händen der öffentlichen Gewalt und wurde nach Bithynien abgeführt, wo er zu Nicaa seinen Berbannungsort erfuhr: - Rufusus in Rleinarmenien. Hier verlebte er drei Jahre, zwar in großen Drangsalen unter den häufigen Ginfällen der wilden räube= rischen Isaurier, aber dennoch in großer Seelenruhe und überschwänglicher Herzensluft ob der ausdauernden Liebe seiner Kirche und erwählten Freunde, vorzüglich aber ob der Freimüthigkeit und Festigkeit, mit welcher Papst Innocentius I. und mit biefem der ganze abendländische Episcopat seine Sache vertrat und auf seine Wiedereinsetzung drang. Je glänzender nun von Tag zu Tag der Rame des so schmählich behandelten Mannes wurde, besto mehr arbeiteten die Feinde desselben darauf los, ihn gänzlich zu beseitigen. Zu dem Ende murde ihm die schauerliche Wildniß von Bithus in Rolchis als Exil angewiesen, vor deren Schrecknissen der Berr ihn bewahrte, indem Johannes, den Beschwerden der Reise unterliegend, zu Comana in Armenien in der Capelle des Marthr Basiliscus seine edle Seele aushauchte (407, 14. Sept.). Die letzten Worte, die seinem goldenen Munde entschwebten, waren: "Gelobt sei Gott für Alles!"

Die Johanniten Constantinopels meinten dem Andenken ihres unversgestlichen Bischofs schuldig zu sein, sich von aller Kirchengemeinschaft Derer, die seinen Stuhl einnahmen, fernhalten zu müssen, und sie verblieben in dieser Absonderung, bis die Reliquien des heiligen Kirchenlehrers auf Betrieb des Patriarchen Proklus unter Theodosius II. auf das Feierlichste von Comana nach Constantinopel übertragen und dort in der Apostelkirche beisgesett wurden (438, 27. Jän.).

## §. 7.

# Der Origenismus in den Lauren Palästina's.

Duellen: Baronii Annal, eeel. ad a. 532 (ed. Augustae Vindel. 1739. Tom. VII. p. 217 ss.), verglichen mit Critica Pagii (ibid. p. 939 ss.).

Obschon Theophilus sich gegen den Origenismus meistens aus unlautern persönlichen Trieben erhob, war er doch ein Wertzeug in der Hand Dessen, Der Seine Kirche aufmertsam machen wollte auf die Gefahr, mit welcher der Origenism den Bestand ihres Glaubens bedrohte. Diese mit bem positiven Glaubensgehalte der Rirche so willfürlich schaltende origenistische Dentweise war aber durch die Angriffe, die sie am Ende des vierten und Unfang des fünften Jahrhunderts erfahren, so wenig überwunden worden, daß sie nach Verlauf von mehr als hundert Jahren auf's Neue sich geltend zu machen suchte. Dießmal waren der Schauplat der dadurch hervorgerufenen Bewegungen die Lauren Baläftina's, d. i, die Colonien der in großer Zahl und in geringer Entfernung von einander angesiedelten Anachoreten, und vorzüglich die große Laura unweit Jerusalem, und die neue in der Bufte Thekua. In diese lettere schlichen sich unter dem minder wachsamen Vorfteber Paulus vier Origenisten ein, aus benen ber Paläftinenfer Nonnus die erste Rolle spielte; und obwohl sie als solche erkannt aus der Laura (518) unter Agapetus maren hinausgestoßen worden, so hatten sie doch nach Jahren in dieselbe wieder (523) Eingang und unter den Ginsiedlern so viel Anklang für die Meinungen des Origenes gefunden, daß sich der ausgezeichnete Abt Sabas, welcher unmittelbar ber großen gaura vorftand, aber auch die neue überwachte, in die Nothwendigkeit versetzt fah, nach Constantinopel sich aufzumachen und die Hilfe Raifer Just in ian's anzurufen (528) wider die in ganz Palästina mit Macht um sich greifenden Origenisten.

Welthändel hielten den Raifer ab, dem Origenismus entgegen zu treten, der nach dem Tode des Sabas (531) täglich mehr Keld gewann - besonders durch den Beiftand, den Nonnus an dem Byzantiner Leon tins erhielt und mit welchem ihr Treiben die am Hofe mächtigen Bischöfe Theodorus Ascidas von Cafarea in Cappadocien und Domitianus von Anchra in Galatien unterstützten, die als ehemalige Unsiedler der neuen Laura durch Ronnus enthusiastische Origenisten geworden waren. Denn aus der neuen Laura zogen Trupps von Sendlingen in alle Klöster des Landes, um sie für ben Origenism zu pressen, und da die große Laura denselben entschieden den Eingang wehrte, fielen die Origenisten bewaffnet (540) über dieselbe her und richteten an ihren Zellen und Bewohnern große Berheerung an.

## §. 8.

Berdammung des Origenes und feiner Lehrmeinungen.

Onellen: Die Folge ber sehr verworrenen Begebenheiten siehe in Dissert. de synodis in Origenistas (Mansi IX. 703 ss.) mit der Ausnahme, daß das Concil von Antiochien ins J. 541, die Berhandlung zu Gaza wider Paul von Alexandria 542, und die Synode von Tonstantinopel 543 zu setzen ift. Ueber diese Berholg zu Gaza: Liberatus in breviario (Mansi IX. 698). Der Liber Justiniani adv. Orig. (Mansi IX. 487-534).

Die mißhandelten orthodoren Mönche nahmen ihre Zuflucht zum Patriarchen Euphrämius von Antiochien, der die Irrthumer des Drigenes in einer Spnode (541) mit dem Anathem belegte. Darob erbittert verlangten die Origenisten Palästinas vom Batriarchen Betrus von Jerufalem, er solle den Namen des Euphrämius aus den Dipthehen tilgen, die Häupter der orthodoren Partei aber, Sophronius und Gelasius, übergaben bemselben eine Schrift wider die Origenisten. Diese brachte Petrus an den Raifer, und zwar durch den Diacon Belagius, Geschäftsträger (Apofrisiarius) des Papstes zu Conftantinopel, den Justinian nach dem Orient entsendet hatte, auf daß er in Berbindung mit den Patriarchen von Antiochien und Jerusalem zu Gaza in Palästina (542) den dort in Verbannung lebenden Patriarchen Paul von Alexandria exauctorire und den Zoilus an seiner statt ordinire. Als nun Belagius nach Vollzug deffen die Rückreise antrat, schlossen sich ihm Einige der orthodoren Mönche an, die Auszüge aus ben Schriften des Origenes mit sich führten, welche sie dem Raiser überreichen wollten, damit Origenes sammt diesen seinen Lehrstücken verdammt wurde. Dieß war dem Pelagius eine erwünschte Gelegenheit, dem Orige= niften Theodor Ascidas, feinem Rebenbuhler am Sofe, einen Schlag

zu versetzen; mit Gifer unterstütte er in Verbindung mit dem Patrigreben von Constantinopel, Mennas, das Begehren der Mönche beim Raifer. Justinian, der mit Freuden den Richter in firchlichen Streitsachen spielte, erließ (543) ein Edict mider Drigenes, den Reter, und seine verdammliche Lehre, in Form einer weitläufigen, an Mennas gerichteten Abhandlung, an beren Schluffe die in derfelben aufgewiesenen und aus firchlichen Autoritäten widerlegten Brrthumer des Adamantius in folgenden neun Unathematismen zusammengefaßt wurden:

- 1. Wenn Jemand fagt und meint, es gebe eine Präexistenz der menschlichen Seelen, als feien diese früher vernünftige Beifter und beilige Rrafte gewesen, aber, weil überdrußig der göttlichen Unschauung, verschlechtert worden und von der Liebe Gottes gewichen und zur Strafe in die Leiber persett worden, der sei Anathem.
- 2. Wer da sagt und meint, die Seele des Herrn habe vorher eriftirt und sei mit dem Gott Logos vereint gewesen vor der Empfängnig und Geburt aus der Jungfrau, der fei Anathem.
- 3. Wenn Jemand fagt und meint, zuerst sei der Leib unsers herrn Jesu Christi im Schoofe der h. Jungfrau gebildet und darauf habe sich der Gott Logos und die Seele, die vorher existirt, mit demselben verbunden, der sei Anathem.
- 4. Wer da fagt und meint, der Logos Gottes habe fich allen Ordnungen der himmlischen Geister affimilirt, er sei ein Cherub den Cherubim. ein Seraph der Seraphin u. f. w. geworden, der fei Anathem.
- 5. Wenn Jemand fagt und meint, bei der Auferstehung wurden die Leiber der Menschen in Engelgestalt (σφαιφοειδή) erweckt werden und nicht befennt, daß wir aufrecht erstehen werden, der sei Unathem.
- 6. Wer da fagt: Himmel, Sonne, Mond und Sterne und die Baffer über den Himmeln seien beseelte und vernünftige Kräfte, der sei Anathem.
- 7. Wenn Jemand fagt und meint, Chriftus der Berr werde in einer fünftigen Welt für die Dämonen gefreuzigt werden, wie er dieß für die Menschen ward, der sei Anathem.
- 8. Wer da jagt und meint, Gottes Macht sei beschränkt, oder er habe nur so Biel geschaffen, als er umfassen konnte, der sei Anathem.
- 9. Wenn Jemand fagt und meint, die Strafe der Damonen und bofen Menschen sei zeitlich und werde einst ein Ende haben, oder es werde eine Zurückversetzung der Dämonen und Unfrommen in ihren ursprünglichen Zustand (anoxarasaoir) statthaben, der sei Anathem.

Dem in dem Edicte ausgesprochenen Willen des Raifers gemäß hielt ber Patriarch Mennas mit den in der Hauptstadt anwesenden Bischöfen und Aebten eine Synode (543), in welcher Alle das Berdammungsurtheil wider Origenes und seine unfrommen Lehrstücke unterschrieben. Dasselbe thaten auch Papst Bigilius, so wie die Patriarchen von Alexandria, Theopolis (Antiochia) und Ferusalem, denen Justinian ebenfalls sein Decret zugeschickt; und so ward Origenes und seine von der kirchlichen Tradition abweichenden und gefährlichen Meinungen durch das Urtheil der ganzen Kirche verdammt.

## §. 9.

# Die letten Dinge des Origenismus.

Duellen: Die im vorherg. §. citirte Dissertatio (Mansi IX. 705); Berdammung des Orig. zu Constantinopel, 553: Baronii Annal. ad a. 553 (ed. c. VII. 551), die Borgänge nach der Spnode in Palästina ebend. (p. 554). Undringen des Kaisers: das von Baronius aus Ce drenus beigebrachte Rescript an die Spnode (auch bei Mansi IX. 534—38). Neußerung des Theodorus bei Evagius h. e. 1. IV. c. 37. (ed. cit. p. 597 ss.).

Nothgedrungen, um sich in der Gunft des Kaisers zu erhalten, hatte auch Theodorus Ascidas die Verdammung des Origenes unterschrieben, um so, öffentlich gedeckt, insgeheim besto nachdrücklicher die Sache der Origenisten vertreten zu können, die ungescheut ihr Wesen in Palästina trie= ben, also daß der Patriarch Petrus, durch die Drohungen Theodors einge= schüchtert, gegen sie nichts zu unternehmen magte. Da schickten die orthodoren Mönche, nachdem sie lange den Uebermuth der Partei des Nonnus ertragen, ihren Abt Gelafius nach Constantinopel, um Hilfe bei Justinian zu suchen; aber der Cappadocier wußte ihm dort alle Wege zum Kaiser und Patriarchen so zu verlegen, daß er unverrichteter Dinge (545) wieder heimkehren mußte. Er starb auf der Reise und die Origenisten setzten nun Alles in Bewegung, um zur Herrschaft in der Laura des Sabas zu gelangen mit dem Erfolge, daß wirklich Einer der Ihrigen, Georgius, Abt ward und sogar das Patriarchat nach dem Tode des Petrus dem Origenisten Makarius anheimfiel. Bald aber war der Sieg wieder auf der Seite der Ratholifen, die von den Gegnern "Sabaiten" genannt wurden. Georgius ward aus der Laura vertrieben, und der zweite Nachfolger desfelben, Ronon, die versprengten orthodoxen Monche sammelnd, stellte nicht nur ben alten Glanz der großen Laura wieder her, sondern brachte auch dem Origenismus eine entscheidende Niederlage bei. Er begab sich nämlich mit Eulogius, Chriacus und Pankratius nach Constantinopel, fand Eingang beim Raiser und enthüllte diesem alle Umtriebe der Origenisten. Justinian setzte fogleich an die Stelle des Mafarius den rechtgläubigen Eustochius auf

den Stuhl von Jerusalem, und die bald darauf im 3. 553 zu Constantinopel gehaltene allgemeine Spnode bestätigte auf Andringen des Kaisers das über Origenes und seine Meinungen vor zehn Jahren gefällte Verdammungsurtheil. Justinian sendete diesen Beschluß nach Ierusalem, damit auf einer dort zu haltenden Versammlung alle Vischöse Palästina's ihn unterschrieben; und Alle mit Ausnahme des Vischoss Alexander von Abyla, der deßhalb abgesest ward, gaben ihre Unterschrift. Der Patriarch Enstochius aber war bemüht, seinen Sprengel von Origenisten zu saubern, und als er durch acht Monate fruchtlos sich gemüht, die Bewohner der neuen Laura vom Origenismus zurückzubringen, ließ er sie, der Weisung des Kaisers zu Folge, durch den Heersührer Anastasius mit Gewalt aus berselben vertreiben.

Dieser äußern gewaltthätigen Unterdrückung der Origenisten war aber innerer Zerfall derfelben vorausgegangen, der fie in zwei einander leidenschaftlich befämpfende Parteien gespalten hatte: in jene der Protoftisten (πρωτοκτίζοι) und Ifochriften (ισοχρίζοι). Diesen Zwiespalt rief mahrscheinlich die Frage über das Wefen der nach Origenes Meinung präexistirenden menschlichen Seele hervor, mit welcher sich der Logos vereiniget. Ein Theil der Origenisten behauptete, sie sei das erste Beschöpf (nowror ατίσμα) und als solches edlerer und erhabenerer Ratur als die übrigen geiftigen Befen, mahrend die Mehrzahl des Origenes Ansicht von der urfprünglichen Gleichheit aller vernünftigen Creaturen festhaltend behauptete, die menschliche Seele Chrifti habe davon feine Ausnahme gemacht, nur fie fei allein in ihrer ursprünglichen edlen Berfassung geblieben, in welche die übrigen menschlichen Seelen erft durch die endliche Wiederbringung guruchverfet und so der menschlichen Seele Christi gleich sein würden. Bu diefer gablreichen und confequentern Partei der Isochristen gahlte Theodorus Uscidas, denn auf der Synode zu Constantinopel (543) unter Mennas murde diesem die Aeußerung zur Last gelegt: "Wenn jest schon die Apostel und Marthrer Bunder mirten und in folder Ehre find, mas mare das für eine Wiederherstellung für sie (ποία ἀποκατάξασις αὐτοῖς έξίν), wenn sie in derselben (έν τη άποκαταξάσαι) nicht Christus gleich werden würden" (iooi yévoirto to Voiso). - Die Orthodoren faumten nicht, diesen Zwiespalt im Lager der Origenisten sich zu Ruten zu machen. Es gelang dem Ubte Konon, die von den Rochriften angefeindete Minderheit der Protoftisten nach einer Conferen; mit ihrem Führer Ifidorus jur Berwerfung des 3rr= thums von der Präexisteng der Seelen zu bringen, der allein ihrer Berbindung mit der Rirche im Wege stand.

# Dritter Artikel.

# Der Drei-Capitel-Streit.

§. 10.

Verdammung der drei Capitel durch Justinian auf Betrieb der Origenisten.

Onellen: Liberatus brev. c. 24 (Mansi IX. 699 s.). Inhalt des 544 erlaffenen Edicts nach Facundus von Hermiane l. 4. c. 4. bei Pagi Critica (Baronii ann. VII. 992); Facundi Hermianensis pro defensione trium capitulorum libri 12 u. der Biblioth, maxima Patrum tom. X. Lugd. 1677. p. 4—113, die angef. Stelle p. 36, Anathem. d. Theodorus l. 3. c. 1. pag. 21. wider Ibas l. 2. c. 3. pag. 16.

Da das am Hofe einflugreiche Haupt der Origenisten, Theodorus. die Berdammung des Origenes nicht hatte abwenden können, so galt es jett die Wirkungen des faiserlichen Decretes dadurch zu vereiteln, daß die Aufmerksamkeit des Raisers und der kirchlichen Welt auf einen anderen Gegenstand gelenkt würde. Und der schlaue Ränkeschmied griff mit solcher Meister= hand seinen Gegenstand aus dem firchlichen Leben heraus, daß der darob angezettelte Streit nicht nur auf lange hin alles andere Interesse verschlang. sondern eben so sehr auch die Rachelust des tief verletzten Origenisten und Hofmannes, wie den haß des Monophyfiten gegen die Kirche befriebigte. Bu diefem Zwecke faßte Theodorus, wie dieß feine Wegner gethan, den Raifer bei seiner großen Schwäche; Berr in der Rirche sein zu wollen. Unterstützt von der Kaiserin brachte er Justinian, dem die Vereinigung der Monophysiten mit der Kirche nicht gelingen wollte, bei, dieselbe sei auf furgem und seichtem Wege dadurch herbeizuführen, daß die Irrthumer Theodor's von Mopsvestia sammt ihrem Urheber, die Schriften Theodoret's wider Chrill und die Synode von Ephefus, und der Brief des Ibas von Edeffa an den Perfer Maris verdammt wurden. Durch Berdammung dieser "drei Capitel" (τρία κεφαλαία, tria capitula) murde der Raiser Alles, mas bisher der Annahme des Concils von Chalcedon von Seiten der Monophysiten entgegenstand, aus dem Wege räumen und sich dadurch unsterblichen Ruhm bereiten.

Diesen Rathschlag hatte dem Monophysiten Theodor der ingrimmige Haß eingegeben, von welchem die Secte uranfänglich gegen den Restoranism und dessen Bertreter getrieben wurde. Da diese aber nach der Synode von Sphesus den Häretifer Nestorius zwar fallen ließen, an der Häresie dessselben aber als Lehre des orthodoxen Theodoxus von Mopsvestia

festhielten, die auch von den durch die Synode von Chalcedon als rechtaläubig anerkannten Bischofen Theodoretus von Eprus und 36as von Edefia schriftlich vertheidigt worden sei, so gingen die Angriffe der Eutychianer besonders gegen den Lehrer und die beiden Freunde des Nestorius, die wider Eprill geschrieben. Durch die Verdammung des Erstern und feiner Lehren, so wie der Schriften Theodoret's und 3bas, vermeinten fie que gleich dem Ansehen des ihnen verhaften Concils von Chalcedon einen tödtlichen Streich zu versetzen; aber — dieser Schlag ging fehl. Denn zu Chalcedon hatte man über Theodor von Mopsvestia gar nicht gehandelt; Theodoret und Ibas aber waren dort erst. nachdem sie den Nestorius und Entyches das Anathem gesprochen und hiermit das zu Gunften des Restorius und seiner Baresie wider Chrillus Geschriebene widerrufen hatten, für orthodox mit Recht erflärt worden (f. m. Gesch. d. Kirche II. S. 328). Es konnten demnach auch ohne Verletzung der Autorität des Concils von Chalcedon die angezogenen Schriften des Theodoretus und 3bas verdammt werden, so wie die Lehrmeinungen des Theodorus, und wie man dem Origenes († 254) fast dreihundert Jahre nach seinem Tode das Anathem gesprochen, konnte mit gleichem Rechte auch der vor mehr als hundert Jahren verstorbene († 429) Bischof von Mopevestia anathemisirt werden.

Justinian, den Plan der Ränkemacher nicht durchblickend, versprach auf die Sache einzugehen, und man drang nun in ihn, ein Edict zur Verdammung der drei Capitel zu erlassen, damit so die Sache unwider-rustlich würde und die Majestät des kaiserlichen Namens die Rathgeber decke, wenn es — wie die Anzettler klar voraussahen — darüber zu Kämpfen käme.

Da ließ der Herr geschehen, was Rache und Parteisucht ausgesonnen, weil es den Glauben der Kirche nicht nur nicht verletzte, sondern demselben ganz gemäß war, und gab der menschlichen Schwäche und Verkehrtheit weites Feld, auf daß es aller Welt klar werde: die in der Kirche als sehrend und gesetzgebend auftretende Staatsmacht stifte, als unberusen, jederzeit Unheil, wenn sie auch, wie hier, nicht uns begründet und ungerecht urtheilt.

Justinian erließ also im 3. 544 nach dem Abgange des päpstlichen Geschäftsträgers Pelagius von Constantinopel im Sinne des Theodorus Ascidas ein Edict, in welchem sowohl der Person des Theodor von Mopsvestia, als den Schriften desselben, den Schriften Theodorets wider Christus und dem Briefe, welcher von Ibas geschrieben sein soll, so wie Allen, welche diese drei Capitel vertheidigen würden, das Anathem gesprochen ward. Das Anathem wider Theodor und den Brief des Ibas war also gesasset:

"Wer den Theodorus von Mopsvestia und seine Lehrmeinungen und Iene welche Aehnliches wie er glaubten und glauben, nicht mit dem Anathem belegt, der sei Anathema". Und: "Wer den unfrommen Brief an Maris, welcher von Ibas gesertigt sein soll (quae dicitur ab Iba esse sacta) rechts gläubig heißt (rectam dicit) und demselben bestimmt und nicht vielmehr dem Anathem unterwirft, weil er den h. Chriss, der da sagt: der Gott Logos sei Mensch geworden, übel behandelt und die zwölf Capitel desselben lästert und die erste Synode von Sphesus angreift, den Restorius vertheidigt und den Theodor von Mopsvestia lobt; — der sei Anathem." Zugleich hieß es aber auch in dem Erlasse: "Wenn Iemand sagt, dieß hätten wir zur Schmälerung des Ansehens (ad abolendos et excludendos sanctos Patres) der h. Bäter gesagt, welche auf dem Concil von Chalcedon gesessen, der sei Anathem."

#### §. 11.

Die durch das Edict über die drei Capitel hervorgerufenen Bewegungen.

Quellen: Stephanus u. Dacius nach Baron. Ann. VII. 439 u. Facundus I. 4. c. 3 (l. c. p. 35), sowie Epist. legalis Franciae (Mansi IX. 154); Mennas bei Facund. l. 4. c. 4. (p. 35), eben bort Boilus, Ephraem u. Betrus; Die übrigen Bischöfe nach Liberatus brev. c. 24 (Mansi IX. 700) u. Facund. l. 4. c. 4 (p. 36). Die Furcht der griech. Bischöfe in den eit. Epistola legatis Fr. Des Pontianus Epist. ad Justin. (Harduin Acta conc. tom. III. Paris. 1714, p. 1 u. 2); Stimmung Roms bei Facund, 1. 4 c. 3. (p. 35) u. ebend. Rundgabe derfelben an Vigilius bei f. Abgange, fo wie auf Sicilien. Ankunft des Bigilius in Constantinopel nach Pagi Crit. ad a. 547 (Baron. Ann. VII. 996), so wie die Vorgange und Verhandlungen daselbst. Facundus praefatio ad defensionem etc., bann ejusdem liber contra Mocianum (Bibl. max. PP. ed. c. p. 111). Die Briefe des Bigilius an Juftin. und Theodora in der Collatio 7. con. Constantinop. II. (Harduin III. 175). Ueber das Judicatum an Mennas f. Die Aeußerungen bes Facund. contra Mocian. u. die Erklärung des Bigilius in f. Berdammung des Rusticus u. Sebastianus (Harduin III. 175) Fragment des Judicatum im Briefe Justin. ad Episcopos (Mansi IX. 181 s.).

Diese ausdrückliche Verwahrung war um so nothwendiger als gewisser die monophysitischen Urheber des Edictes voraussahen, die Katholiken würsen in der Verdammung der drei Capitel einen directen Angriff auf das Ansehen des Concils von Chalcedon erblicken. Also geschah auch. Denn als nun nach dem System des byzantinischen Despotismus das kaiserliche

Statut an die Bischöfe des Reiches ging mit der Beisung, dasselbe zu unterschreiben, erhob sich allwärts mehr und minder entschiedener Wider. stand, weil es alsogleich ruchbar geworden war, dasselbe sei eine Eingebung der Monophnsiten. Die Unterschrift verweigerte zuerst der an die Stelle des Belagins getretene papitliche Apofrifiar Stephanus, fo wie der in Constantinopel anwesende Bischof von Mailand, Dacius. Auch der Batriarch Mennas von Constantinopel protestirte mider das Edict, als der Synode von Chalcedon zuwiderlaufend, und erflärte, er werde in der Sache nicht ohne den apostolischen Stuhl handeln. Aber nur zu bald war Widerstand gebrochen; er unterschrieb auf das eidliche Versprechen bin. man ihm gab: er solle seine Unterschrift zurückerhalten, wenn der Bischof von Rom sie nicht gutheiße. Eben so verfagten Anfangs die Patriarchen Zoilus von Alexandria, Ephrämius von Antiochia und Petrus von Jerusalem ihre Zustimmung; aber die Bedrohung mit Absetzung stimmte sie anders. Gleicher Weise verfuhr man mit den übrigen Bischöfen des Drients: die zur Unterschrift Bereiten lohnten Geschenke, die fie Bermeigernden traf Absetzung und Exil; Biele aber, deren Beitritt man erzwungen, unterließen nicht, entschuldigende Erflärungen darob an den Geschäftsträger des Papites zu richten.

Bang anders aber als die griechischen Bischöfe, welche die Furcht, ihre reichen und fetten Kirchen zu verlieren, dem faiferlichen Willen allezeit fügfam machte, widerstanden dem Decrete Justinians die Bischöfe des Abendlandes. Aus Afrika mußte der Raifer vernehmen, wie ihm der Bischof Bontianus schrieb: es habe sie gefreut, zu erkennen, daß der Raifer fest an dem apostolischen Glauben halte, vermög deffen der herr feine Rirche auf ben Petrus gebaut habe. "Zu Ende euers Briefes aber fanden mir, mas uns nicht wenig beunruhigt, daß wir den Theodorus und Schriften Theodorets und einen Brief des Ibas verdammen sollen. Die Meinungen derfelben find bis jett zu uns gar nicht gelangt. Sollten fie aber auch hieher gelangen und wir darin einiges Unftößige, was wider die Glaubensregel ist, treffen, so können wir zwar diese Aeußerungen verwerfen (respuere), nicht aber die schon gestorbenen Urheber derselben durch vorschnelles Urtheil verdammen. Wären sie noch am geben und würden sie, obschon zurechtgewiesen, ihren Brrthum nicht verdammen, dann wurden fie auf das Gerechteste verdammt werden . . 3ch fürchte aber, die Berdammung Dieser sei nur ber Deckmantel, unter dem sich die eutychianische Häresie anfrichten will. fleben durch den Herrn deine Suld an, laffe die Zeit friedlich bleiben, auf daß du nicht, während du schon Berftorbene zu verdammen suchst, Biele der unfolgsamen Lebenden umbringst und deghalb Rechenschaft geben mußtest Dem, Der da kommen wird zu richten die Lebendigen und die Todten."

Gleicher Gefinnung wie der Episcopat Afrikas, war jener von Italien, Sardinien, Ilhrikum und Hellas.

Bei foldem Stande der Dinge galt es um fo mehr, den Papft für Anerkennung des faiferlichen Decretes zu gewinnen. Auf dem Stuhle Betri faß damals Bigilius. Die monophysitische Partei war vor nicht langer Zeit deffen zu ihrer bittern Enttäuschung gewiß geworden, daß sie auf Bigilius nicht rechnen dürfe (f. m. Gesch. d. Kirche II. S. 337, f.). Um so weniger durfte sie sich jetzt der Hoffnung hingeben, von ihm die Berdam= mung der drei Capitel des Concils von Chalcedon zu erlangen, als durch den Geschäftsträger des Bapftes in Constantinopel Rom allsogleich in die Kenntniß gefett wurde, daß auf Eingebung der Monophysiten das Edict des Justinians erflossen sei. Es war darum vorzüglich der Diacon Belagius, melcher in Rom seine Stimme wider vie Berdammung der drei Capitel erhob. 3m Verein mit dem Diacon Anatolius forderte er den Diacon Ferrandus zu Carthago auf, in einer Schrift öffentlich darzulegen, wie man sich in dieser Angelegenheit verhalten solle; worauf dieser sein Urtheil dahin abgab: ein neueres Erkenntniß über Gegenstände des Concils von Chalcedon rüttle nicht nur an den Beschlüffen diefer, sondern aller Synoden. Dieß war auch die in Rom herrschende Ansicht über die von Constantinopel ausgegangene Neuerung; und als daher Bigilius, einer Ginladung Juftinians nach der Hauptstadt Folge gebend, gegen Ende des 3. 544 (22. Nov.) Rom verließ, banden ihm die Römer öffentlich und nachdrücklich ein: dieser Reuerung ja nicht ruhig zuzusehen. Dasselbe legten dem Papste mahrend seines langen Aufenthaltes in Sicilien die Bischöfe Afrikas und Sardiniens durch an ihn geschickte Gefandte an's Herz, so wie der Cpiscopat von Hellas und Ilhrifum auf seiner Reise nach Constantinopel, wo er zu Anfang des 3. 547 (25. Jan.) antam. Der Raifer umgab den Papft mit aller Ehre und Auszeichnung, und die Hofpartei gab sich gewiß alle Minhe, denfelben ihrer Sache gunftig zu ftimmen. Aber Bigilius, noch unter dem Eindrucke der allgemeinen Stimmung des Abendlandes stehend, hielt seine der Berdammung der drei Capitel zuwiderlaufende Meinung fo wenig zurud, daß er gegen Ende Februars den Patriarchen Mennas excommunicirte und diese Sentenz erft auf Bitten der Kaiferin am Beter- und Paulsfeste zurudnahm. Es mar nämlich mittlerweile in der Unficht des Papftes über den streitigen Begenstand ein wesentlicher Umschwung eingetres ten, vermöge deffen er nach reiflicher Erörterung und Prüfung der Sache gur Ertenntniß getommen war: die drei Capitel feien mit fug und Recht zu verdammen. Die Lossprechung des Mennas war das erste öffentliche Zeichen der veränderten Ansicht des Papstes gewesen, den der Sof nun natürlich dafür zu bestimmen suchte, daß er durch fein Unfeben

das Urtheil der abendländischen Kirche wende. Bigilius gab seine Ueberzeuaung, daß er die drei Capitel verdamme, dem Raifer und der Raiferin schriftlich fund, bat aber, diese seine Erflärung geheim zu halten ob feiner jest schwierigen Stellung zu den Bijchofen des Abendlandes. Da derfelben Biele nach Constantinopel gefommen waren, so versuchte der Papst, sie auf einer Berfammlung zu Unfang des 3. 548 für Berdammung der drei Capitel zu stimmen. Bei 70 Bischöfe waren um Bigilius versammelt; aber feine Bemühungen scheiterten an der Bersammlung, in welcher besonders der Bischof Facundus von Bermiane in Afrika, der eben mit Abfassung einer an Justinian gerichteten Schrift zur Bertheidigung der drei Capitel (Pro defensione trium capitulorum concilii Calcedonensis libri 12 ad Justinianum imperatorem) beschäftigt war, dem Papste widerstrebte -- nicht fo fehr der Sache megen, als ob des verdeckten Spieles, das Bigilius trieb. Der Papit brach die Verhandlungen ab und verlangte von den Bischöfen, jeder Einzelne folle sein Urtheil ichriftlich abgeben. Die Meisten derselben hatten sich über den Streitpunkt noch gar nicht ausgesprochen und es war darum nicht schwer, sie zur Berwerfung der drei Capitel zu bestimmen. Die in diesem Sinne gegebenen Erklärungen der Bischöfe übermachte ber Papit dem Sofe und täuschte felbst seine Umgebung noch bei diesem Schritte über die eigene Unsicht und Absicht. Endlich fonnte er mit feinem Urtheile nicht länger zurückhalten und er gab dasselbe (Judicatum) in einer Zuschrift an Mennas, welche er diesem am Charjamstage (11. April) zustellen ließ, des Inhalts: er verdamme hiermit die drei Capitel, thue aber badurch Richts zum Rachtheil des Concils von Chalcedon. Die Bauptstelle de & Judicatum lautete aber alfo: "Beil in den Schriften, die uns unter dem Ramen Theodors von Mopeveste überreicht murden, vieles dem rechten Glauben Widerstreitendes gelesen wird, wir aber der Mahnung des Apostel Paulus folgen, der da jagt: "Prüfet Alles, und behaltet das Gute;" jo verdammen wir Theodorus, den ehemaligen Bischof von Dlopsvestig, sammt allen seinen Schriften und Denen, die ihn vertheidigen. Auch verdammen wir den unfrommen Brief, der an den Perfer Maris von Ibas geschrieben sein soll, als widerstreitend dem rechten Glauben der Christen und Alle, die diesen Brief vertheidigen oder rechtgläubig nennen. Und wir verdammen die Schriften Theodorets, welche wider den rechten Glauben und die zwölf Capitel des h. Eprill geschrieben murden."

# §. 12. Fortsetung.

Duellen: Vigilius contra Rusticum et Sebastianum (Harduin III. 175 ss.); Synopsis chronol, binter Facundus von Hermiane (Bibl. max. PP. X. 124); die Synode pro defensione 3 Cap. in Illyricum 549 und in Ufrica 550 bei Victor Tunun. chron. (Canisii lect. antiquae Amstelod. 1725. tom, I. 332); Briefe des Bigilius an Balentinian von Tomi in Stothien u. Aurelian von Arelate (Harduin III. 181 ss); Gid des Bigilius (ibid. 184); Berfprechen des Raisers in der damnatio Theodori (Hard. III. 8): die confessio Justin. de 3 capit. vom 3. 551 (Mansi IX. 538-87 u. Hard. III. 287-322); Bigilius entrüftet über die Anmagung des Lehramtes (damnatio Theodori Hard, III. 9.) Daß mit Bigiling die Genannten in der Betersbafilika waren, lesend die Unterschriften der am 14. August (19 Cal. September) erlassenen damnatio vergl. mit Vigilii Epist. ad univers Ecclesiam (Harduin III. 3): Gewalt gegen ben Bapft (ib. p. 4). u. Epist. leg. Franc. (Hard. III. 49); der weitere Berlauf nach Vigilius ad univ. Ecel. (l. c. 4. 5); das in Euphemia Geschehene (ib. p. 3 ss); die professio des Mennas u. Theodor 2c. im Constitutum des Vigilius (Mansi IX. 62 s).

Als dief Judicatum des Bigilius besonders durch den Gifer des für dasselbe ganz eingenommenen papstlichen Digcons Rusticus überallhin veröffentlicht ward, erhob sich im Abendlande heftiger Widerstand gegen den Papit und fein Urtheil, und Facundus von Hermiane, der fich von der Gemeinschaft des Papstes losgesagt, griff zu Constantinopel (548) das papstliche Judicatum in seiner Schrift "wider Mocianus" an. Die Afrikaner gingen so weit, den Rrieg in die unmittelbarfte Nähe des Papstes zu tragen (549) und seine Hausgeistlichkeit wider ihn aufzuregen, also daß die Diaconen Rufticus (ein Vermandter bes Vigilius) und Sebastianus an der Spite Anderer fich von ihm, als einem Gegner der Synode von Chalcedon, losriffen und allwärts hin in diesem Sinne gegen ihn schrieben. Die Auflehnung der Abendländer gegen den Papit ward noch gesteigert, da der Raifer, auf das papstliche Judicatum sich stützend, jetzt noch schärfer auf die Unterzeichnung seines Decretes drang. In Folge deffen richteten die Bischöfe Illpriens zur Vertheidigung der drei Capitel ein Spnodalschreiben an Juîtinian (549); dasselbe thaten darauf die Bischöfe Afrikas, nachdem sie auf einer Spnode (550) den Papst förmlich excommunicirt hatten, bis er Buße gethan haben würde. Diese hoch gehenden Wellen der Aufregung wider seine Person suchte der Papst durch die Excommunication seiner schismatischen Clerifer niederzuschlagen und durch Briefe an hochgestellte Bischöfe zu befänftigen, in welchen er seine Anhänglichkeit an das Concil von Chalcedon betheuerte und daß er ganz und gar nichts dem Glauben dieser Synode Widerstreitendes gethan habe; aber vergebens.

Mus Liebe zum Frieden und um der firchlichen Ginheit willen in einer Sache, die den Glauben der Rirche nicht berührte, jog Bigilius fein Judicatum gurud und ftimmte den Raifer für Berufung einer Synobe ber Drientalen und Occidentalen, welche über die drei Capitel entscheiden solle. Indem Justinian dem Papste das Judicat (550) zurückstellte, forderte er demfelben (15. Aug.) einen Eid ab, daß er in Uebereinstimmung mit dem Kaiser nach Kräften bemüht sein wolle, zur Berdammung der drei Capitel zu wirken; der Kaiser aber hinwiederum mußte dem Papste versprechen, daß die Frage über die drei Capitel bis zur Entscheidung des Concis gänzslich ruhen solle. Aber — dem Urheber des Krieges, Theodorus, war die Ruhe nicht genehm; er ließ eine weitläusige Abhandlung zur Begründung der Berdammung der drei Capitel zusammenschreiben und brachte den Kaiser dahin, daß dieser sie unter dem Namen eines kaiser lichen Glausben sheie nicht gelang, eine größere Zahl abendländischer Bischöfe zu bewegen, zur Feier des Concils nach Constantinopel zu kommen.

Bigilius, entruftet über diesen Bruch des Bertrages und die wiederholte Anmagung des oberften firchlichen Lehramts, berief lateinische und griechische Bischöfe zu sich in den Placidianischen Balast und erklärte denfelben: wer immer diefem Edicte beiftimmen wolle, folle wiffen, daß er der Gemeinschaft des apostolischen Stuhles enthoben sei. Ob folder Widersetzlichkeit gegen das faiferliche Decret wollte Juftinian der Berson des Papstes sich bemächtigen, Bigilius aber rettete sich mit Dacius von Mailand und zwölf andern Bischöfen und Beiftlichen in die Betersbafilita bes Hormisdas = Rlofters. In diefem Ufple fprach der Papft die früher mund. lich verhängte Suspension über den Patriarchen Mennas und alle dem Edicte Justinians Beistimmenden am 4. August schriftlich aus; über Theodor Ascidas aber, den reißenden Wolf im bischöflichen Gewande und Berwufter der Rirche und Unftifter des gangen Scandals, die Abfetung und Ercommunication. Die schriftliche Urfunde diefes Strafurtheils überaab ber Bapit einer driftlichen Person, welche dieselbe veröffentlichen sollte, auf ben Kall, daß man ihm Gewalt anthäte oder der Tod ihn abriefe. Bas Bigilius befürchtet, ging nur zu bald in Erfüllung. Frevlerisch drang der Bolizeihauptmann mit einer bewaffneten Schaar in die Rirche, um fich ber Person des Papstes gewaltthätig zu bemächtigen; dieser aber, ein großer starfer Mann, umschlang jo fest die Säulen des Altars, daß eber diese mit ihm fturzten, ale er fich hatte losreißen laffen. Diefe facrilegische Berletung des Afplrechtes und der geheiligten Berfon des Hohenpriefters emporte felbit das Gefühl einiger Soldaten, fo wie des durch den Tumult berbeigezogenen Boltes; der laut geäußerte Unwille der Menge trieb die Schergen der Bewalt in die Flucht. Rur durch einen feierlichen Gid, ben der Kaiser durch Belifar und andere an den Bapft geschickte Staatsmänner diefem leiften ließ und welcher besagte, er werde ferner feinerlei Unbill zu befahren haben. konnte Bigilius bewogen werden, in den Placidianischen Balaft wieder

zurudzukehren. Aber man hielt diesen Schwur so wenig, daß der Bapft endlich zwei Tage vor dem Weihnachtsfeste sich gezwungen sah, zur Nachtszeit mit großer Noth und Gefahr zu entweichen und in der Kirche der h. Euphemia (f. m. Gefch. d. Kirche II., S. 321) sich zu bergen, um auch hiedurch seine Anhänglichkeit an das Concil von Chalcedon auszusprechen. Als Bigilius hier schwer erkrankte, kamen wieder kaiferliche Abgeordnete (28. Jan. 552). um ihn durch einen neuen Gid zur Rückfehr nach Constantinopel zu bewegen; ber Papft aber wies jeden Schwur als überflüffig zurud und verlangte, ber Raifer solle der Rirche Frieden geben. Zugleich ließ er Justinian marnen vor der Gemeinschaft mit Denen, welche er excommunicirt, unter benen Theodor sei. Bei diesen Erklärungen blieb Bigilius stehen, als ihm nach einigen Tagen (4. Febr.) die früheren Anträge erneuert wurden und schlug nur das Eine noch vor: nach zugeschworener Sicherheit solle der Bischof von Mailand mit einigen Andern dem Raifer den Willen des Papftes über die schwebende Kirchenangelegenheit eröffnen. Um folgenden Tage (5. Febr.) aber erließ Vigilius ein Schreiben an die gesammte Rirche, wodurch er sie in vollständige Renntniß alles Deffen fette, mas er bisher für die Sache der Kirche gelitten und gethan.

Vor diesem entschiedenen und sesten Willen des Kirchenhauptes mußten sich die Widersacher desselben beugen: Mennas, Theodor Ascidas, Anbreas von Ephesus, Theodor von Antiochia in Pisidien, Petrus von Tarsus
und viele andere Vischöse, die Hoheit des apostolischen Stuhles auch in dem
bedrängten Inhaber desselben anerkennend, kamen in das Aspl des Papstes,
erklärten mündlich und schriftlich ihren orthodoxen Glauben, nahmen das
über die drei Capitel Geschriebene zurück und baten um Berzeihung des
Geschehenen. Der Papst nahm die sich Unterwersenden zu Gnaden auf, von
denen Mennas im Laufe des Jahres († 25. Aug.) starb und den Mönch
und Preschter Eut phi u.s aus Amasea zum Nachfolger erhielt; und da
auch der Kaiser den Forderungen des Bigilius sich fügte, begab sich dieser
nach Constantinopel hinüber.

# §. 13.

# Die Spnode von Constantinopel.

Onellen: Der Anfang nach dem Constitutum d. Biligius, der professio des Euthchius und dem Briefe des Bigisius an Euthchius (Mansi IX. 186 s.): Frist von 20 Tagen und Berbot an die Bischöse durch Pelagius (nach Constitutum Mansi IX. 65). Berhandlungen der synodus quinta (Mansi IX. 173 ss. Hard. III. 51 ss). und zwar 4. Collatio (Mansi 202, Hard. 71), 5. Coll. (M. 230. H. 139): Constitutum d. Bigis. (Hard. III. 10 ss.) und zwar Urtheil über die Berson Theodors, (p. 37), über Theodoret (p. 38 s.), über Fbas (p. 42) und

Schluß (p. 46). Da der Kaiser das Constitutum nicht annehmen will, zieht es Bigisius zurück, saut Collatio 7: et hoe dato responso a piissimo imperatore, per eundem diaconum a se scriptam chartam jam non destinavit (Hard. 1. c. p. 173 s): die 8. Coll. (Hard. 187 ss) und Urtheis (ib. p. 194).

Der neue Batriarch der Hauptstadt Eutychius richtete in Berbindung mit Apollinarius von Alexandrien (den Theodor im 3. 551 an die Stelle bes Zoilus gesett hatte, weil dieser das faiferliche Glaubensbefenntnif nicht unterschreiben mochte), Domnus von Antiochien, Clias von Theffalonich und andern Bischöfen an den Bapft ein Bekenntnig ihrer Orthodoxie (6. Jan. 553), an dessen Schlusse sie ihn baten: er wolle in einer unter seinem Borfite zu haltenden Synode die Frage über die drei Capitel zur endlichen Entscheidung bringen. Der Papit, welcher dieß genehmigte, drang fruchtlos in den Raifer, daß die Synode in Italien oder wenigstens in Sicilien gehalten werde. Justinian hatte Constantinopel dafür ausersehen und er machte bem Bigilius nur das Zugeständniß, daß die von demfelben namhaft gemachten abendländischen Bischöfe nach der Hauptstadt berufen werden follten: da aber die Meisten derselben aus Furcht vor den Gewaltmagregeln des bnzantinischen Despotismus sich zu kommen scheuten, so kam man vor Oftern (20. April) überein, daß das Concil aus einer gleichen Zahl lateinischer (fo viele deren in der Hauptstadt anwesend seien) und griechischer Bischöfe gebildet werden sollte. Die hiemit unzufriedenen Orientalen brachten jedoch ben Raifer dahin, daß er, diefer Uebereinfunft zuwider, die Synode fast aus lauter griechischen Bischöfen (gegen 150) sich am 5. Mai constituiren ließ. Der Papit wies jede mündliche Berhandlung unter solchen Umftanden von fich, und bennoch verlangte die Rirchenordnung, das Urtheil desfelben über ben streitigen Gegenstand zuerst einzuholen. Darum hatte Justinian ben Papit gedrängt, sein Urtheil schriftlich abzugeben, und lange vor Ditern hatte er, um auf dasselbe einen bestimmenden Ginfluß zu nehmen, dem Bigilius eine Schrift zugesendet, in welcher die kaiserliche Unsicht über die drei Capitel ausgesprochen mar. Der Papft hatte, seines allgemein befannten Uebelbefindens wegen, hiezu eine Frist von 20 Tagen begehrt und den Orientalen durch feinen Diacon Belagius, den er von Rom zu feinem Beistande herbeigerufen, melden laffen: sie sollten die entscheidende Antwort des Bapites über die drei Capitel abwarten und fich, der alten gesetlichen Ordnung gemäß, nicht unterstehen, vor Rundmachung der Sentenz des apostolis schen Stuhles Etwas zu beschließen. Ehe nun die 20 Tage abliefen, ward die Synode eröffnet und der Raifer forderte die Glieder derfelben auf, durch gemeinschaftlichen Beschluß die drei Capitel zu verdammen, welche Papft Bigilius zu öftern Malen schriftlich verdammt und diese feine Gefinnung überdieß vielfältig zu erfennen gegeben habe.

Die Synode, welche sich im Palaste des Patriarchen versammelt hatte, sendete eine Deputation von 20 der vornehmsten Bischöfe, an ihrer Spike die Patriarchen Gutychius, Apollinarius und Dominus, an den Papft, um ihn zu bitten, sich an den Berhandlungen derfelben zu betheiligen. Diefer aber lehnte jede conciliarische Besprechung ab, - es sei denn, daß sie von einer gleichen Zahl lateinischer und griechischer Bischöfe gepflogen werde. Es stellte sich jedoch bei diefer Gelegenheit der eigentliche Grund, welcher ben Papft zur Ablehnung gemeinschaftlicher Berathung mit den Orientalen bestimmte, fattsam heraus. Bigilius mochte die drei Capitel nicht mehr verdammen. Ausdrücklich erflärte er: nur wenn innerhalb ber bedungenen Frift sein Urtheil nicht erfolge, würde er ihrem Beschlusse über die drei Capitel sich anschließen. Demnach eröffneten die kaiserlichen Commiffarien der Synode den allerhöchsten Willen, die Verhandlungen follten auch ohne Beisein des Papstes gepflogen werden. Nachdem man also (9. Mai) in der dritten Conferenz (collatio) den orthodoxen Glauben, den die Apostel und Concisien von Nicaa, Constantinopel, Ephesus und Chalcedon ausgesprochen, bekannt hatte, schritt man in der vierten Conferenz (12. Mai) an die Prüfung der Lehrmeinungen Theodors von Mopsvestia, aus deffen Schriften zahlreiche Auszüge und zuletzt auch bas von ihm verfaßte Symbolum vorgelesen wurde, das die Synode von Ephe= fus (f. m. Gesch. d. Rirche II., S. 288) als nestorianisch verdammt hatte-Als die Spnode dasselbe vernommen, rief man einstimmig: Dieß Symbolum hat der Satan componirt! und belegte Theodor und seine Schriften mit dem Anathem. In der fünften Conferenz (17. Mai) wurden die Meinungen Theodors durch Aussprüche der Bäter als häretisch erwiesen und burch die Verhandlungen einer auf kaiserlichen Befehl zu Mopsvestia im 3. 550 gehaltenen Synode nachgewiesen, daß der ehemalige Bischof Theodor von Mopsveste als Häretiker aus den Diptychen jener Kirche vor Menschengedenken geftrichen und an seine Stelle Chrill gesetzt worden sei - als Beleg der firchlichen Ueberlieferung, daß man Häretiter auch nach dem Tode mit dem Anathem belegen muffe. Darauf schritt man zur Untersuchung bes zweiten Capitels, der Schriften Theodoret's mider die Anathe= matismen Chrills (f. m. Gesch. d. Kirche II., S. 269, 273). Rachdem die Synode Auszüge aus diesen Schriften vernommen hatte, sprach fie ihre Bewunderung aus über den feinen Tact, mit welchem das Concil von Chalcedon mit Theodoret verfahren, indem es den Berfaffer diefer Schriften dann erft in seine Gemeinschaft zugelassen, nachdem er dem Restorius und beffen Blasphemien, die er schriftlich vertheidiget, das Anathem gesprochen hatte. — In der sechsten Conferenz (19. Mai) ward über das dritte Capitel, den dem 3 bas zugeschriebenen Brief verhandelt und derfelbe

als häretisch verdammt — nach der Bestimmung des Concils von Chascedon, das ihn dadurch verworsen habe, daß es den Ibas zur Verdammung des Nestorius und seiner Irrthümer anhielt, so wie zur Unterschrift der vom Concil erlassenen Glaubensbestimmung.

Mittlerweile hatte Bigilius fein in Aussicht gestelltes Urtheil über bie drei Capitel niedergeschrieben. In diesem "Constitutum" belegte ber Papit 60 Gate aus den Schriften des Theodorus mit dem Anathem, die Person aber des gewesenen Bischofs von Mopsveste wagte er aus Rücksicht auf die von den h. Bätern bemfelben erwiesene Schonung meder selbst zu verdammen, noch ließ er zu, daß sie von irgend Jemandem ver= dammt werde. Ueber Theodoret und bessen Schriften bestimmte er: Niemand folle zur Unbill und Schmach diefes durch die Spnode von Chalcedon bewährten Bischofs Etwas vorbringen; er verdammte aber unter vollfommener Achtung der Person Theodorets alle Schriften, die unter dem Namen desselben oder irgend eines Undern im Ginne ber unfrommen gehrmeinungen des Restorius und Eutyches lauten. Ueber 36as und beffen Brief aber urtheilte Bigilius: weil die Bater von Chalcedon den Glauben besselben für orthodox erflärt haben und dag er ob des von ihm aus menschlichem Irrthum über Chrill ausgesprochenen Tadels hinlängliche Genugthuung geleistet, so beschließe er hiemit, daß das Urtheil der Bater von Chalcedon auch über den Brief des Ibas unangetaftet bleiben folle.

Dieses aus der unverlettlich zu bewahrenden Achtung der Kirchenversammlungen von Nicaa, Constantinopel, Ephesus und Chalcedon gefloffene Constitut hatte unterm 14. Mai nicht nur Bigilius, sondern auch 16 abendländische Bischöfe und die Diaconen der römischen Kirche Theophanius, Belagius und Petrus unterschrieben. Erst zehn Tage darauf (25. Mai) ließ der Papit den Batricier Belifar mit einigen andern Staatsmannern und ben Bischöfen Theodor von Cafarea, Benignus von Beraklea in Pelagonien und Photas v. Stalia ju fich rufen, um ihnen fein Conftitut jur Uebergabe an den Raifer zu überreichen; diefe aber lehnten die Empfangnahme, als bazu von Justinian nicht bevollmächtigt, ab, und der Raifer felbst ließ dem Bigilius durch beffen Subdiacon Servusdei fagen: wenn die Schrift bes Bapites mit den frühern die drei Capitel verwerfenden Erflärungen desfelben über= einstimmt, so bedürfe es berfelben nicht; sei sie aber benfelben entgegen, mie konnte der Raifer eine folde Urfunde, wodurch der Papit fich felbit verbamme, annehmen? Diese faiserliche Untwort bestimmte ben Bigilius, bas Constitut gurückzubehalten, und es mar, - weil nicht veröffentlicht, - fo gut wie nicht gegeben.

Damit nun die Synode in Stand gesetzt würde, auf Grundlage bes päpstlichen Urtheils ihr Endurtheil zu fassen, ließ der Kaiser in der 7. Con-

ferenz (26. Mai) die Briefe des Vigilius an Justinian und Theodora, das Urtheil desselben wider Rusticus und Sebastianus und seine Schreiben an die Vischöse Valentinian von Tomi in Stythien und Aurelian von Arelate, in denen die Verwerfung der drei Capitel mehr oder weniger entschieden ausgesprochen war, vorlegen, worauf in der 8. Conferenz (2. Juni) die Synode das Urtheil fällte: "Wir verdammen demnach die drei Capitel, d. i. den unsrommen Theodor von Mopsveste mit seinen sluchwürdigen Schriften und was Theodoret unsromm geschrieben hat und den unsrommen Brief, der des Ibas sein soll, so wie die Vertheidiger derselben, und Jene, welche zu ihrer Vertheidigung geschrieben haben oder schreiben oder sich unterfangen, diese Capitel rechtgläubig zu nennen, oder die Gottlosigkeit derselben mit dem Namen der h. Väter oder des h. Concils von Chalcedon versochten haben oder zu versechten sich bemühen."

#### §. 14.

## Papft Bigilius verdammt die drei Capitel.

Duellen: Der fais. Befehl, Coll. 7. (Hard. III. 186 s); Exil: Pagi Crit. ad a. 554 (Baron. Ann. VII. 1038); das Constitutum de damnatione 3 Capitulorum (Hard. III. 217-44.)

Weil sich Bigilius an den Spnodalverhandlungen zur Berdammung der drei Capitel durchaus nicht betheiligen mochte, ging der Raiser so weit, daß er dem Concil in der 7. Conferenz den Befehl zugehen ließ, den Ramen des Bigilius, weil sich derselbe durch Bertheidigung der drei Capitel von der Kirche selbst getrennt habe, von den Diptychen zu tilgen; und Justinian meinte, wie er ausdrücklich erklärte, er könne und wolle trotz bessen an der Einheit bes apostolischen Stuhles festhalten. Da Bigilius fortan sich weigerte, den Beschluß der Sprode zu bestätigen, ward er vom Raiser nach Präconnesus, einer kleinen Insel der Propontis, verwiesen. Dort legte sich dem von Rom, dem festen Grunde seines Stuhles, so lange entfernten und barum schwankenden Papste die anfänglich gewonnene Ueberzeugung in aller Klarheit wieder nahe: die drei Capitel seien mit Recht zu verdammen. Us er Justinian wiffen ließ, er wolle diefer Ueberzeugung öffentlichen Ausdruck geben, rief der Raifer ihn aus dem Exile nach Constantinopel (554). Hier nun gab der Papst ein begründetes Urtheil unter dem Namen eines "Constitutum" von sich (23. Febr.), fraft bessen er die Berdammung der drei Capitel mit den Worten aussprach: "Wir belegen also die gottlosen drei Capitel mit dem Anathem und verdammen fie, d. i. den angeblichen Brief des Ibas an den Perfer Maris, welcher die fluchwürdigen oben bezeichneten

Lästerungen enthält, den unfrommen Theodor von Mopsveste sammt seinen heillosen Schriften und was Theodoret untirchlich (impie) geschrieben hat." Obwohl der Papst durch dieß sein Endurtheil sich in keinen Widerspruch mit seinen früheren officiellen schriftlichen Erklärungen setzte (denn mit dem amtlich zurückgenommenen Judicat stimmte es wesentlich überein und das früshere Constitut hatte der Papst gar nicht ausgegeben); so erklärte er densnoch: "Was immer unter meinem oder sonst welchem Namen für die Verstheidigung der gedachten drei Capitel vorgebracht worden sein mag, dieß cass firen wir kraft unseres gegenwärtigen vollgültigen Constituts." Hiemit hatte der Papst auch sein den Abgeordneten der Shnode gegebenes Wort gelöst: er würde ihrem Beschlusse über die drei Capitel sich anschließen, falls er während der bedungenen Frist sein Urtheil nicht verössentlichte.

Vigilius verließ, um endlich heimzufehren, die Kaiserstadt im August; aber er sollte Rom nicht mehr sehen! Er starb zu Sprakus an Steinschmerzen gegen Ende des Jahres (554).

#### §. 15.

#### Schisma im Occidente.

Auellen: Rube im Orient (Pagi Critica ad a. 553 l. c. p. 1032); Africa, Rusmidien und Illyrien: Victor Tunun. chron. (Canisii lect. antiquae e. cit. I. 332 s); Pelagius Papft (11. Apr. 555 — 1. März 560) nach Pagi l. c. p. 1043 u. 1054; Victor Tunun. (l. c. p. 333) u. Anastasius Bibl. (Mansi IX. 709); Pelagius ad Tusciae epise. schismaticos (Mansi IX. 716), Ligurien, Benetien, Ifrien (ib. 714). Langobarden durch Narses gerusen: Pagi Critica (l. c. 1076. 79). Pelagii Epist. ad Nars., morin er denselben auffordert. Pausinus und den Bischof v. Maisand nach Constantinopel absühren zu lassen (Mansi IX. 715), Epist. Pelagii ad Eliam (ibid. 433 ss); Gregorii epist. ad epise. Hiberniae (ib. 455 ss); Concil zu Uquiseja a. 698 (Mansi XII. 115); Vita Sergii P. (ib. 5).

So günstig für die öffentliche Ruhe der orientalischen Kirche sich die Verdammung der drei Capitel erwies, so sehr ward sie Veranlassung zu lang-wierigem Zwiespalt im Abendlande. Die dem occidentalischen Geiste eingeborne Achtung vor der unantastbaren Heiligkeit allgemeiner Concilien, so wie der Abschen des Abendlandes vor der in der Kirche despotisch schaltenden Willstür der Byzantiner, welcher die Mehrzahl der griechischen Bischöse sich als willenloses Wertzeng ihrer Pläne fügten, — jene Achtung und dieser gerechte Abschen war es, welcher die überwiegend große Zahl der abendländischen Bischöse trieb, sich gleich Ansangs wider die Verdammung der drei Capitel zu erheben, welche ihnen eben so sehr wider die Antorität des Concils von Chalzeedon zu laufen schien, als sie andererseits von verschmitzten Feinden der

Kirche eingegeben und von einer außerkirchlichen Macht becretirt war. Wie Justinian den Widerstand der occidentalischen Bischöfe durch Gewaltmaßregeln zu besiegen nicht im Stande war, so wenig bezwang deuselben das Ansehen des apostolischen Stuhles, kraft dessen Bigilius die Verwerfung der drei Capitel bestätigt hatte. Und obschon der Herr diesen Seinen Stuhlhalter, der während des Streites so manche Blöße gegeben und dem Abendlande zum Anstoß gewesen war, alsbald nach dem Schlusse der Handlung hinweggenommen hatte, so mußten doch die Nachfolger desselben die lange bittere Erfahrung machen, daß die absoluten Vertheidiger der drei Capitel sich von ihrer Gemeinschaft losrissen.

Geringeren Widerstand fand die Anerkennung des Beschlusses wider die drei Capitel in Afrika. Es gelang dem Erzbischofe Primasius von Carthago gleich nach der Feier des Concils die meisten Bischöfe des proconsularischen Afrika zur Verdammung der drei Capitel zu bewegen, deren Beispiel bald darauf die Bischöfe Numidiens folgten; gegen einzelne Widerstrebende, unter denen Victor von Tununum und Theodosius von Cabarsusa, brauchte Primasius Gemalt. — Sben so trat das Ansangs die drei Capitel vertheidigende Illysium mit Ausnahme einiger kleinen Klöster und Gemeinden der Synode von Constaninopel bei. — Der Widerstand Italiens aber wendete sich gegen den apostolischen Stuhl.

Diefe Erfahrung machte zu allererst Pelagius (11. April 555 bis 1. März 560), der einige Monden nach des Bigilius Tode auf den Stuhl des h. Betrus gesetzt murde. Diefer entschiedene Berfechter der drei Capitel hatte sich durch das Beispiel des Bigilius und die Vorstellungen des Raisers bestimmen laffen, dem Beschluffe der Spnode von Conftantinopel beizutreten, und Juftinian erhob darum den regierungstüchtigen Diacon zum Papft. Bei der Kunde deffen stand Rom und ganz Italien wider den Reugewählten auf, also daß nur zwei Bischöfe fich fanden, die demfelben die bischöfliche Weihe zu geben fich herbeiließen. Es fagten fich die Bischöfe von Tuscien, Ligurien, Benetien und Istrien von der Gemeinschaft Rom's los und schaarten sich um den Bischof von Mailand als ihr Haupt. Es gelang bem Belagius, die hetrurischen Bischöfe, welche in Folge ihres Schisma den Namen des Papstes bei der Feier der h. Mysterien unterdrückten, durch fanfte Borftellungen und die Betheuerung feiner Orthodoxie zur Einheit feines Stuhls zurückzuführen; aber vergebens arbeitete er an der Wiedergewinnung der andern Schismatifer. Der Bischof von Mailand weihte für Aquileja den Paulinus zum Bischofe und diefer verdammte im Berein mit den ihm unterstehenden Bischöfen die Synode von Constantinopel sammt allen ihren Anhängern. Bergebens rief Pelagius den Beiftand des Gothen= überwinders, Rarfes, zur Unterdrückung des Schisma an, und Paulinus

behauptete sich bis an sein Ende (569) auf seinem Stuhle, den er fliehend vor den durch Narses herbeigerufenen Longobarden (568) nach Grado übertragen hatte. Auch die Bemühungen der folgenden Papfte, von denen Belagius II. (578-590) in einem liebevollen Schreiben dem Metropoliten Elias v. Aquileja fammt feinem Anhange eine beffere Ueberzeugung über die drei Capitel beizubringen suchte, scheiterten an der Hartnäckigkeit der Schismatifer, bis es bem Bapfte Gregorins dem Großen gelang, fie auf einige Zeit mit dem römischen Stuhle zu versöhnen. Derselbe Bapft führte auch ben Bischöfen Irlands zu Gemüthe, wie ausgemacht es boch sei, daß in der drei Capitelspnode gar nicht an dem Glauben gerüttelt worden sei, indem bort nur über einige Personen verhandelt murde, von denen Gine, deren Schriften von der Wahrheit des fatholischen Glaubens offenbar abmichen. nicht mit Unrecht verdammt wurde; darum er sie ermahne, ihre Gespreizt= heit und Aufgeblasenheit fahren zu lassen und zu der sie erwartenden und einladenden Mutter, der Rirche, zurückzufehren. - Auf den Stuhl von Mqui= leja aber famen im Laufe des fiebenten Jahrhunderts zu wiederholten Malen Schismatifer, unter beren Regiment Benetien und Iftrien von dem faum angefnüpften Kirchenverbande wieder losgeriffen ward, so daß noch am Ende dieses Jahrhunderts ein Afterconcil zu Aquileja (698) die drei Capitel. spnode verdammte, worauf es endlich dem Bapfte Gergius gelang, die fo oft Rückfälligen zu befferer lleberzeugung und zu dauerhaftem Beharren in der Einheit mit dem Stuhle Betri zu bringen.

# Vierter Artikel. Der Adoptianismus.

§. 1.

Der Aboptianismus und feine erften Bertreter.

Duellen: Ueber Photinus s. Epiphan. haer. 71 (Opp. ed. Colon. 1682. I. 829 s) über Bevosus Siricii epist. ad episc. Illyr. (Mansi III. 674 s) u. Conc. Arelat. II. can. 16, 17 (Mansi VII. 880), Conc. Toletan. XI. (Mansi XI. 133). Beda zu Joh. 7 citirt von Baumgarten & Crusius (a. a. D. S. 378).

Die Arianer konnten gemäß ihrer Ansicht vom Sohne Gottes, als einem vom Bater der Natur und dem Wesen nach verschiedenen Geschöpfe, an eine eigentliche und natürliche Sohnschaft des Logos nicht denken. Dies drang sich schon den Semiarianern auf (f. m. Geschichte d. Kirche II., S. 232). Wie nun der Arianism seinen Irrthum über den Sohn Gottes nothwendig auf den Erlöser übertrug und die durch ihn veranlaßte Bewegung

des Geiftes sich im Laufe des Streites vom Gebiete der Theologie immer mehr auf das Feld der Christologie zog (ebend. §. 237); mußte nothwendiger Weise auch der Irrthum zu Tage treten: der Erlöser sei nicht eigent= licher, natürlicher Sohn Gottes, sondern er sei dieß nur aus Gnaden und vermöge der Annahme zur Sohnschaft (Adoption).

Bon dieser Strömung des Arianismus ward um die Mitte des 4. Jahrhunderts der Bischof Photinus von Sirmium († c. 376) ergriffen, welcher die Ewigkeit des Logos anerkennend, dennoch behauptete. derfelbe fei erst in der Zeit Sohn Gottes geworden, da er vom h. Beiste und Maria geboren murde; der vom Logos erfüllte Mensch Jesus sei der Chriftus und heiße Sohn Gottes. Was bei Photinus noch nicht zum Ausdrucke fam: Chriftus sei nicht natürlicher, sondern nur Adoptivsohn Gottes, dieg murde zuerft formlich von den Bonofianern oder Bonofiatern ausgesprochen, einer Secte, die als ihr haupt den Bischof Bonofus von Sardica in Mösien verehrte, der wegen seiner unfrommen Behauptung: "aus dem jungfräulichen Schoofe Marias, aus welchem Chriftus seiner Menschheit nach geboren wurde, seien noch andere Geburten erfolgt", abgesetzt worden war (391). Wenn auch der Irrthum des Photinus und Bonosus von dem stärkern Arianismus verschlungen wurde, so tauchte der eine wie der andere doch als besondere Abart noch in späterer Zeit auf und hatte feine Bertreter vorzüglich unter dem Bolfe der Westgothen, das, größten Theils dem Arianism verfallen, aus den Donauländern gu Anfang des 5. Jahrhunderts westwärts gezogen und sich im südlichen Ballien und Spanien festgesetzt hatte. Während das zweite Concil von Arelate (443) die Taufe der Photinianer verwarf, anerkannte es jene ber Bonosiaker, von denen es gewiß sei, daß sie wie die Arianer in der Trinität taufen. Noch im 6. Jahrhunderte scheint die Zahl der Unhänger des Bonosus unter den spanischen Westgothen nicht gering gewesen zu sein, denn der Bischof Justinian von Valentia (535) nahm in seiner katechetischen Schrift besondere Rücksicht auf die Bonosiaker, welche Christus den angenommenen (adoptivum et non proprium) und nicht den eigenen Sohn nannten. Auch mit der Rückfehr der arianischen Westgothen und Sueven zur Kirche (m. Gesch. der Kirche II., S. 106) schwand der Irrthum von der Adoptivsohnschaft Christi nicht, denn nach beinahe hundert Jahren mußte noch das Concil von Toledo (675) denfelben beachten und in feinem Glaubens= befenntniffe ausdrücklich wider denselben erflären: "Diefer Gohn Gottes ift auch Cohn von Matur, und nicht durch Adoption" Aus diefer Bestimmung des Concile erhellet, daß die Bonosiafer, wenn fie Chriftus Adoptivsohn nannten, die Adoption auf die göttliche Ratur desselben bezogen. - Während der Bonofische Brrthum in Spanien offen sich aussprach, hörte in Britannien Beda der Chrwürdige in den ersten Decennien des 8. Jahrhunderts, wie eine neue Häresie insgeheim in Winkeln flüsterte: Christus ist Adoptivsohn.

#### §. 2.

## Der Adoptianismus des Elipandus.

Duessen: Neber die "dolos diabolicae fraudis" u. die "argumenta diaboli" beim Wiederausteben des Adoptianism s. die Epist, encyel, des Franks. Concils (Mansi XIII. 898) so wie König Karl (ib. 904 s). Das Symbolum Elipandi in Etherii et Beati adv. Elipandum lib. 1 (Canisii lect. ant. ed. cit. I. 309 s.).

Um dem Irrthume der Bonofianer in Svanien mit Erfolg entgegenautreten, hoben einzelne Männer besonders die menschliche Natur des Erlösers herver und meinten: in Unbetracht diefer menschlichen Ratur, welche ber mahre und einige Cohn Gottes angenommen, fei Chriftus Adoptivfohn. Blos die Gegner im Ange habend, entging es ihnen gänglich, daß diese ihre Meinung wider die Lehre der Kirche von der Menschwerdung des Sohnes Gottes laufe und eben fo fehr nestorianisch sei, als der von ihnen bestrittene Irrthum ein Ausfluß des Arianismus. Man übersah aber firchlicherseits über der orthodoren Gesinnung den heterodoren Ausdruck und es fam darüber in der spanischen Kirche in der nächsten Zeit um so weniger zu einer Controverse, als im zweiten Jahrzehnte des 8. Jahrhunderts Spanien eine Beute des Islam murde (m. Gesch der Kirche II. E. 102) und die unter dem Joche der Moslims feufzende Kirche vorzugsweise ihren äußeren Bestand zu mahren hatte. Als sie nun aber des Druckes in langer Zeit gewohnt, endlich an die Bekehrung der Ungläubigen hätte deuken follen, ward fie nicht ohne Buthun des Beistes der Tiefe, der feine Widerfirche im Lande aufgerichtet, in innern Zwiespalt versett, indem dieser den alten Irrthum von der Aldoptivsohnschaft des Erlösers, der ein Hauptelement des Islam (m. Gefch. der Kirche II. S. 165, S. 80 ff.) war, wieder aufleben machte. Die Gefahr, in welche dadurch die Kirche Spaniens gesetzt wurde, war um so größer, als die glaubenswidrige Meinung von dem erften Stuhle des Landes aus geltend gemacht wurde.

Auf dem erzbischöflichen Stuhle nämlich von Toledo saß Elipansdus, ein siedzigjähriger Mann, eingenommen gleich sehr von der Meinung seiner von den Ketzern gefürchteten Orthodoxie, wie seines Stuhles. Dieser war es, der im Gegensate zu den alten Adoptianern (Bonosianern) einen neuen Adoptianismus unter dem Titel des alten orthodoxen Glaubens von Toledo predigte, indem er sich über den Erlöser also aussprach: "Das

Wort Gottes ist nach dem Zengnisse der Schrift, indem es die Gottheit auszog (deitate exinanita) Menich, Diener, Fremdling, ein Spott der Leute und Auswurf des Böbels geworden und als Mensch unter uns erschienen. zu Einer und derselben Gottes: und Menschen-Berson zusammengefügt und mit der Hulle des Fleisches umgeben (in una endemque Dei et hominis persona adglomeratus atque carnis vestimento indutus). Denn nicht durch Jenen, welcher von der Jungfrau geboren wurde, hat er das Sichtbare und Unfichtbare geschaffen, sondern durch Den, welcher (Sohn ift) nicht durch Adoption, sondern durch Abstammung, nicht durch Gnade fondern von Ratur (qui non est adoptione sed genere, neque gratia sed natura). Und durch diesen zugleich Gottes= und Menschensohn, der der Menschheit nach Adoptivsohn und feineswegs der Gottheit nach Adoptivsohn ist (Et per istum Dei simul et hominis filium, adoptivum humanitate et nequaquam adoptivum divinitate) hat er die Seele erlöset. Dieser ift Gott unter Göttern; ob berfelbe aber gegeffen und getrunten, das ist dem befannt, dem er (Gott) einige Geheimnisse seines Thuns nicht wissen lassen wollte, (ei cognitum manet, cui nonnulla actionis suae mysteria nescire voluit.) Wenn alle Beiligen diesem, der aus Onade Gottes= fohn ift, gleichförmig find, fo find sie gewiß auch mit dem Augenommenen angenommen (cum adoptivo adoptivi), mit dem Berufenen Berufene, mit dem Chriftus Chriften, mit dem Kleinen Kleine, und mit dem Diener Diener . Denn wir glauben, wir werden bei der Auferstehung ihm ähnlich fein, nicht an der Gottheit, sondern an der leiblichen Menschheit, nämlich durch Annahme des Fleisches, das er von der Jungfrau genommen."

## §. 3.

# Unhänger und Wegner des Adoptianismus.

Duellen: Das Thatsächliche nach dem 1. Buche des Etherius u. Beatus gegen Elipand, und nach den denselben bei Canisii leet, ant. vorausgehenden Mittheislungen aus Mariana annal. Hispan., Vasquez u. des Basnage observat, hist, in Felicianam haeres. (Canisii leet, ant. ed. c. I. 281 ss); Brief des Elipand an Fidelis in der Gegenschrift des Beatus (Canis: ib. 310 s). Die libri duo Etherii et Beati adv. Elipandum (Canis. 297—375); Berbungsreise des Elipand nach Afturien bei Mariana, und der Zwiespalt in Afturien bei Canis, p. 301.

Dieser Ansichten hatte Elipandus um so weniger Hehl, als er sich nicht nur der Zustimmung der unter arabischer Herrschaft stehenden Bischöse verssichert hielt, sondern auch an dem Bischose Felix von Urgellis, in der zum Frankenreiche gehörigen spanischen Mark, einen gewandten Versechter derselben gefunden hatte. Aber die spanische Kirche war nicht so durch und durch saul, daß es in derselben nicht auch Glieder gegeben hätte, welche auf den ersten Blick in dem Symbolum des Elipandus den nackten Nestorianismus mit Ugnoëtismus (m. Gesch. der Kirche II., S. 340) gepaart erkannten. Solcher waren der Abt Beatus von Tiesenthal (Valliscava-Valleabado) in der Libana (Santillana) von Usturien, und der junge Bischof Etherius von Dxoma (Osma). Diese scheuten sich nicht, den Erzbischof von Toledo häretischen Irrthums offen anzuklagen und seine Meinungen zu verwersen. Das setzte die Geister in Bewegung und Trennung.

Um die in den Rordprovinzen von Afturien und Galizien, die unter gothischer Herrschaft standen, sich wider ihn bildende Opposition niederauschlagen, schrieb Elipandus (October 783) an den Abt Fidelis ju Obona in Afturien, und ichloß einen Brief des Bischofs Ascaricus von Braccara bei, in welchem dieser im Ginklang mit Elipandus erklärte: "Wer da nicht Jesus Christus als Adoptivsohn der Menscheit nach, und feineswegs als Adoptivsohn der Gottheit nach bekennt, der ist ein Reter und werde ausgestoßen. Tilget dieß Berderben aus eurem Lande. Mich fragen fie nicht, sondern wollen mich belehren, denn sie sind Diener des Untichrifts." Indem Elipandus nun dieje bischöfliche Erklärung vorausschickte, zog er wider feine Gegner und insbesondere wider Beatus zu Felde und fchrieb: "es fei unerhört, daß die Libanenser je die Toletaner belehrt hatten, der Stuhl von Toledo habe von Anfang durch seine h. Lehre geglänzt, und nun ftebe ein räudiges Schaf auf und wolle sich zum Lehrer desfelben aufwerfen. Aus Schonung für den Ruf der Afturier habe er bisher die Sache nicht zur Kenntniß der Bischöfe gebracht, er hoffe aber desto zuversichtlicher, man werde dem Unwesen sogleich ein Ende machen. Den verführten jungen Etherius wolle man belehren; Beatus aber, den er Antiphrasius schalt, fei mit Bonofus eines und desfelben Brrthums ichuldig. Bonofus glaubte nicht an den vom Bater von Ewigfeit eigentlich Geborenen, sondern hielt den von der Mutter Geborenen für den Adoptivsohn, aber nicht den von der Mutter in der Zeit Gebornen (Ille credidit de matre adoptivum, et non de Patre ante saecula proprie genitum, et non de matre temporaliter adoptivum). Mit wem Undern foll ich aber den Beatus vergleichen, als mit dem Manichaer Faustus? Faustus verwarf die Patriarchen und Bropheten, diefer aber verwirft die gehrer der Bergangenheit und Begenwart. Geht daher mit Gifer und Teuer an die Ausrottung des befagten Brrthums, damit wie der Berr durch feine Diener die Migetianische Barefie aus der Betischen Proving vertilgt hat, er durch euch die Beatignische Barefie in Ufturien ganglich entwurzle."

Bur Renntnig dieses Briefes famen Beatus und Etherius gegen Ende Novembers (26. Nov.) bei Gelegenheit eines Besuches im Kloster ber h. Maria zu Obona, wo sie zugleich vernahmen, daß derfelbe schon die Runde durch ganz Afturien gemacht habe. Dies bestimmte sie eben so sehr zur Bertheidigung ihrer Rechtgläubigkeit, wie des durch Elipandus angegriffenen Glaubens eine Schrift wider denfelben ausgehen zu laffen (784), in welcher fie den Widerfpruch zu Tage legten, in dem das Symbolum bes Elipandus mit den Glaubensbestimmungen von Ephefus befangen sei, und gegen den nestorianischen Adoptianismus des Bischofs von Toledo das Dogma der Kirche erhärteten: "Jesus Christus, Welcher von ber Jungfrau geboren wurde, sei wahrer Gott und wahrhaftiger eigener Sohn Gottes." — Während Etherius und Beatus wider Elipandus und feinen Irrthum schrieben, jog diefer selbst nach Afturien um dort Anhänger feiner Lehre zu werben, und er that das mit folchem Erfolge, daß feine Gegner felbst bekennen mußten: "Nicht blos durch Afturien, sondern durch gang Spanien bis nach Francien bin ift es verbreitet, daß in der Kirche v. Afturien Zwiespalt entstanden ift. Wie die Meinungen zwiespaltig, fo das Volf und die Kirchen, ein Theil streitet mit dem andern um den Einen Christus. Wessen Glaube der mahre oder falsche sei, daß ist die große Frage nicht nur unter dem gemeinen Volke, sondern unter den Bischöfen. Gin Theil der Bischöfe fagt: Jesus Christus ist Adoptivsohn der Menschheit nach, und feineswegs an Sohnes Statt angenommen der Gottheit nach. Der andere Theil fagt: Der einzige Sohn Gottes des Baters ist beiden Naturen nach ber eigene und nicht adoptirte Sohn, und zwar so fehr der Cigene, daß der Sohn Gottes Selbst wahrer Gott ift, und derselbe, Welcher unter Pontius Pilatus gefreuzigt wurde, angebetet und verehrt wird. Dieser Theil find wir, nämlich Etherius und Beatus mit den gleicher Weise glaubenden Uebrigen."

# §. 4.

Der Aboptianismus in Felix von Urgel verdammt.

Duellen: Die Stellen des Felix in Alcuin contra Felicem (Reander, Kircheng. III. 227 Note 1 u. S. 225 Note 1). Concil zu Regensburg a. 792: Einhardi annal. ad eund. annun. (ed. Pertz. Hannov. 1845 p. 36) u. Leo III. im Concil zu Rom 799 (Mansi XIII. 1031), u. Cone. Ratisbon. u. Rom. (Mansi XIII. 855-57); Bersammlung der Adoptianer in Spanien (Mansi ib. 857) und Ansang des Schreibens (ibid. 884 s.)

Wie Elipandus seinen Irrthum in Spanien herrschend machte, so suchte demselben der Bischof Felix von Urgel (Orgellis — La Seo d'Urgel)

im Frankenreiche Vorschub zu geben (785), also daß hier die Meinung von der Adoptivsohnschaft Chrifti die Felicianische Barefie genannt ward. Der Bischof von Urgel hatte wesentlich dieselbe Ansicht von der Person Chrifti, wie der Metropolit von Toledo, aber er wußte sie viel gewandter, feiner und scharffinniger barzulegen und zu vertreten als diefer. Auch er bemühte sich, die Einheit der Person wie Elipand festzuhalten, indem er sich über die Bereinigung des Sohnes Gottes mit dem Menschen also aussprach: "Der Sohn Gottes hat diesen von Mutterleibe an, das ist von der Empfängniß an in die Einzelheit seiner Person so mit sich vereinigt und verknüpfet (in singularitate supe personae ita sibi univit atque conseruit), daß ber Sohn Gottes Menschensohn mar - nicht durch Beränderlichkeit der Natur, sondern durch Herablaffung (dignatione) und daß ingleichen auch der Sohn des Menschen Gottessohn mar - nicht durch Wandelbarfeit des Wefens, sondern daß er im Sohne Gottes mahrer Sohn war." Es fah aber immer auch aus folden der Kirchenlehre sich annähernden Erklärungen den Reftorianismus deutlich heraus, und der Adoptianismus des Telix ließ die wesenhafte Bereinigung der göttlichen und menschlichen Natur in der Berfon Chrifti fo wenig zu, daß er gleich dem Restorianism die Wechselgemeinschaft der Prädicate verwerfend, die mahre Gottheit Chrifti in Abrede ftellen mußte. Wie Felix Christus der Menschheit nach nicht den eigenen natürlichen Sohn Gottes nannte, sondern nur Sohn Gottes aus Gnade, Wohlwollen, durch ben Willen und die Erflärung (gratia, beneplacito, voluntate et nuncupatione) Gottes, so sprach er auch von der Gottheit Christi: "Richt als ob Christus, d. i. der angenommene Mensch nicht Gott sei. - aber er ift Gott nicht von Natur, fondern durch Gnade und Erflärung."

In der Person des Felix konnte die abendländische Kirche dem Adoptianismus entgegentreten, denn während der Metropolit v. Toledo unter maurischem Scepter sich geborgen wußte, konnte sich der unter fränkischer Herrschaft stehende Bischof von Urgel dem Einschreiten der Kirche nicht entziehen. Lange ward der Frankenkönig Karl durch Kriege im Osten des Reichs und durch politische Rücksichten, die ihm die Verhältnisse der spanischen Mark geboten, zurückgehalten, den Häretiker Felix vor das Tribunal der Kirche zu stellen, die er ihn endlich im Frühjahre 792 nach Regens burg bringen ließ, wo Felix vor einer Versammlung von Vischösen schristlich das Anathem über Iedermann aussprach, der sich ersühnen würde, den Sohn Gottes unseren Herrn Iesus Christus Adoptivsohn nach dem Fleische zu nennen. Darauf sendete der König den ihm wohl nicht ganz verlässig scheinenden Mann unter der Huth des Abtes Angilbert von St. Richar (S. Riquier an der Mündung der Somme) nach Rom, wo Papst Hadrian ihn in enge

Saft feten ließ. Hier schrieb er im Gefängnisse orthodoxe Erklärungen nieder, fraft deren er betheuerte: der Erlöser sei nicht, wie er früher behauptet, Adoptivsohn, sondern der eigene und mahre (proprius ac verus) Sohn Gottes; und weil man diefen Betheuerungen wenig Glauben schenfte, fo befräftigte Felix diefelben mit einem Schwure, indem er feine Befenntniß= schrift auf den Leib des Herrn im allerheiligsten Sakramente und darauf über den Leib des h. Betrus legte. Der hierauf vom Papfte in feine Beimat Entlaffene bewährte fogleich, wie begründet das Miftrauen Karls und Hadrian's gegen ihn gewesen; denn er flüchtete nun auf faracenisches Gebiet zu feinen Meinungsgenoffen, und die Säupter der Adoptianer erließen dann Bufchriften (793) an die Bischöfe Galliens und ben Rönig Rarl, in denen sie mit Belegen aus Schrift und Tradition ihren Irrthum zu erhärten suchten, den sie gleich im Eingange ihres Briefs an die Bischöfe also aussprachen: "Wir befennen und glauben als Gott den Sohn Gottes, welcher vor aller Zeit ohne Anfang aus dem Bater geboren, gleich ewig und von gleicher Wesenheit ift, nicht durch Sohnesannahme, sondern durch Abstammung (non adoptione, sed genere) . . . Wir bekennen und glauben, daß er geworden sei aus dem Weibe und gestellt unter das Geset, nicht geschlechtsweise Gottes Sohn sei, sondern durch Annahme an Sohnes Statt, nicht von Natur, sondern durch Gnade .... Der Eingeborne (unigenitus) aus dem Bater ift ohne Adoption, der Erstgeborene (primogenitus) aber nahm am Ende der Zeit einen wahren Menschen an, von der Jungfrau durch Annahme des Fleisches, und so bekennen wir den Eingebornen in Natur, ben Erstgeborenen in der Adoption und Gnade."

## §. 5.

# Rirchenlehre im Begenfate zum Adoptianismus.

Onessen: Schreiben P. Hadrian's (Mansi XIII. 865—83), der libellus des Paussinus (ibid. 873—83), Shnode zu Frankfurt: Einhardi annal. ad a. 794 (ed. c. p. 37), die Stellen aus der Synodica (Mansi XIII. 883, 85, 92, 86 95 s), Brief R. Karls (ibid. 899—906.)

Karl der Große übermachte diese Zuschriften der Adoptianer dem Papste Hadrian, worauf dieser in einem Schreiben an alle Bischöfe Spaniens, sowohl im Gothen- als Saracenenreiche die Meinung von der Adoption Jesu Christi nach dem Fleische und die von den Spaniern für dieselbe beigebrachten Gründe als falsch und dem Gauben und der Lehre der kathoslischen Kirche zuwiderlausend verwarf, dagegen aber aus Schrift und den h. Vätern Athanasius, Gregor von Nazianz, Augustinus und Gregor dem

Großen erwies: die Kirche glaube und bekenne, es sei nur Ein Christus, Welcher Gottes- und Menschensohn ist nicht durch Gnade der Adoption, sondern durch eigene Sohnes-Würde. Mitunter ließ der Papst die Adoptianer ob ihrer wahnsinnigen Verwegenheit, den Erlöser als sei dieser ein purer Mensch Adoptivsohn zu nennen, sehr scharf an als unfromme, undankbare, gottverhaßte Leute, welche sich nicht scheueten, Den einen Diener gleich den übrigen Menschen zu nennen, Welcher sie von der Dienstbarkeit des Teusels befreiet habe, unter Dessen Joch sie sich wieder aus Antrieb ihres Usterzlaubens beugen wollten. Zum Schlusse sprach der Papst über die Spanier, wenn sie von ihrem Irrthume nicht lassen würden, die Ercommunication aus.

Es hatte fich aber der Irrthum von der Adoptivsohnschaft Chrifti feit einem Bahre auch an den Ditgrangen des Frankenreichs verbreitet, barum rief der König alle Bischöfe seines Reichs auf, sich wider denselben durch idriftliche Erflärungen des Rirchenglaubens zu erheben. Demgemäß legte ber Batriach Baulinus von Agnileja mit dem Erzbischofe Betrus von Mailand im Namen aller Bischöfe von Ligurien, Iftrien, Benetien und Memilien den Glauben der Rirche gegenüber dem Adoptianismus also dar: nDie heilige fatholische und apostolische Kirche befennt eine heilige und unaussprechliche Trinität in der Einheit, die Einheit im Wefen, die Trinität aber im Unterschiede der Berjonen. Bon unserem Beren Jefus Chriftus aber glauben wir, Er fei Gottes Sohn, mahrer Gott, immer im Bater, immer mit bem Bater, immer bei bem Bater. In ber Zeit ift Er unf'rer und unfere Beile willen bom himmel herabgestiegen, ben Er niemals verlaffen hatte, und in Sein Eigenthum gefommen, daraus er niemal fich entfernt hatte, und ist geboren worden vom h. Geiste und Maria der Jungfrau nach dem Worte des Engels: Was in ihr geboren wurde, ist vom h. Geifte. Wahrer Menich geworden nach dem Schriftworte: Und das Wort ift Fleisch geworden und hat unter uns gewohnet - ift Er mahrer und allmächtiger Gott geblieben in beiderlei Ratur, Cbenderfelbe der Gine Gottesund Menschensohn. Denn die menschliche Geburt hat der göttlichen Geburt feinen Gintrag gethan; Er nahm an was er nicht war und blieb wesentlich das mas Er war; weder Bermischung noch Theilung erleidend verbleibt in der Einen Person Christi der mahre Gott und der mahre Mensch; Gott und Menich find nicht zwei Cohne, fondern der Gine Cohn ift Gott und Menich; nicht ein Undrer der Menschensohn und ein Undrer der Gottesfohn, fondern der Gine und Gbenderfelbe ift Gottes= und Menfchenfohn. Darum wir auch Bene überaus verabscheuen, welche Ihn mit unfrommem Munde Adoptivsohn nennen (grunniunt); denn Adoptivsohn kann nur ber genannt werden, welcher bemjenigen früher fremd ift von dem er adoptirt

zu werden verlangt. Wie kann man also den Sohn Gottes für den Adoptivsohn halten, da (indem Er den Menschen annahm, beide Naturen unzertrennlich in Giner Person sich verbanden) nicht zwei Sohne sind, der Gine Gottes, der Andere des Menschen, so daß — wie Jene irrthümlich meinen - der Menschensohn Adoptivsohn und der Gottessohn ohne Adoption sei; fondern in Giner Person Giner und derselbe Gottes- und Menschensohn ift, Welcher niemals den Menschen, den Er angenommen, verlassen hat — auch nicht am Kreuze, da Er geneigten Hauptes den Geift aufgab, wie Paulus durch das Wort bezeugt: Hätten sie Ihn gekannt, so hätten sie den Herrn der Glorie nicht gefreuzigt. Der Herr der Glorie, heißt es, sei gekreuzigt worden, da doch der bloße Leib ans Kreuz geheftet wurde; aber weil der Herr der Glorie eben Derfelbe mar wie der Sohn des Menschen der da gefreuzigt wurde, und niemals den Menschen verlaffen hat, den Er angenommen, darum wird gesagt: ber Herr der Glorie ift gefrenzigt worden . . . Bekennen wir daher mit unsern h. Bätern, katholischen und orthodoxen Männern, welche den rechten Glauben im Herzen trugen, zwei Naturen in Christus, göttliche und menschliche, und Ihn als wahren Gott und wahren Menschen, und in Beiden als den eigenen, nicht als den adoptirten Sohn Gottes, Der ewig aus dem Bater ift, in der Zeit aus der jungfräulichen Mutter geboren wurde und gleichen Wesens in Seiner Natur mit Gott dem Bater und h. Beifte, sowie gleichen Wesens mit uns ift in der menschlichen Natur . Den Elipandus aber und Kelir, diese neuen mit der veralteten Hefe des Afterglaubens besudelten Reinde der Kirche, erklären wir unwürdig der katholischen Gemeinschaft, wenn sie nicht von ihrer Thorheit genesen und Buge thun."

Ueberdies hatte Karl zu Anfang des Sommers 794 die Bischöfe seines ganzen Reichs nach Frankfurt am Main zu einen Synode entboten, deren bei 300 sich einfanden und zu welcher der Papft die Bischöfe Theophylactus und Stephanus als seine Gesandten schickte. Der Aufforderung des Königs zu Folge ging das Concil an eine satweise Würdigung des adoptianischen Bekenntnisses, über welches das an die spanischen Bischöfe erlassene Spnodalschreiben eine scharfe Censur ergeben ließ — des wesent= lichen Inhalts: Wir haben gefunden, daß ihr die Zeugniffe der Bäter, welche ihr angeführt, durch das Gift eurer Irrlehre verfälscht habt. Damit man eurem Irrthume um fo schwerer auf die Spur fomme, habt ihr die Namen der Bücher und die Nummer der Capitel verschwiegen; dadurch aber, daß ihr den Sinn der h. Bäter durch Auslaffung einiger ihrer Worte ent= stellt habt, ist es flar, daß ihr mit Vorsatz irret .. Ja mit häretischer Berkehrtheit habt ihr auch Zufätze zu den Worten der Bater gemacht, wie dies offen zu Tage liegt bei den Worten des h. Augustinus im 11. Capitel seines Enchiridion: "Da Er der einzige Sohn Gottes war nicht durch Gnade,

sondern von Natur, ift Er auch, damit Er voll der Gnade mare, des Menschen Sohn geworden." Bur Befräftigung eures Irrthums habt ihr diese Worte also interpolirt: "Da er der einzige Sohn Gottes mar nicht durch Adoption, fondern durch Abstammung, noch durch Inade, sondern von Natur, ift Er, damit er volltommen mare in Anechtsgestalt, burch Adoption und Gnade des Menschen Cohn geworden." Es febe und erkenne, wer das lieft, welche Schlechtigkeit und Berkehrtheit dies ift! . . Ferner fagt ihr: unfere Borganger auf dem Stuhl von Toledo Eugenius. Ilbefonsus, Julianus haben also gelehrt z. B. in der Meffe am grunen Donnerstage: welcher burch bas Leiden bes adoptirten Menschen (adoptivi hominis) seinen Leib nicht geschonet; ebenso in der Messe von der Simmelfahrt des Herrn: heute hat unser Erlöser nach der Annahme des Fleisches (post adoptionem carnis) ben Git ber Gottheit wieder eingenommen. Dies und Anderes aus euern Bätern habt ihr nur angeführt, damit es Allen bekannt werde, weghalb ihr in die Hände der Ungläubigen übergeben worden feid. Weil ihr längnetet, der Mensch Christus sei der mahre Sohn Gottes des Vaters, mochte Er euch nicht vertheidigen, fondern gab euch in die Sände Seiner Feinde, damit die, fo Ihn nicht aufnehmen mochten, über euch herrschen und, indem jene ihn offen lästern, ihr insgeheim Ihm die Ehre schmälert . . . Und wenn euer Ildefons in seinen Gebeten Christus den Adoptivsohn genannt hat, so hat unser durch die gange Welt hin leuchtende Lehrer und Papit Gregorius Ihn in seinen Gebeten den Gingebornen zu nennen niemals Anftand genommen.

Endlich bezeichnete das Concil den Adoptionism als den in neuer Form wieder erstandenen Restorianismus (m. Besch. d. Rirche II. §. 244. S. 248 ff.), indem es die Adoptianer also anredete: "Ift diese eure Barefie nicht langft in Restorius von der ganzen Rirche widerlegt und verdammt worden? Deshalb vielleicht wolltet ihr benfelben nicht mit dem Anathem belegen, da ihr doch Andere, nemlich Bonosus, Arius, Sabellius und Manichaus in euerm Briefe anathematisirtet. Ift diefer nicht deshalb verdammt worden, weil er glaubte, die felige Jungfrau Maria fei nicht Gottes= fondern nur Menschengebärerin? . . . Restorius sprach jum Scheine auch von Ginem Sohne und Ginem Herrn, aber er bezog die Sohnschaft auf das Wort Gottes, welches sich mit Christus verknüpft habe . . . Es scheint. Restorius nennt das Verknüpfung (m. Gesch. d. Rirche II. S. 261), was ihr Adoption heißt. Denn was Anders ist Adoption als Die Liebesverbindung, fraft beren ein Bater durch Adoption fich Jemanden als Sohn beigesellt, der nicht der eigne Sohn ist? So ist sicher der eigne Sohn ein Andrer als der Adoptivsohn. Wird dann nicht Gott der Vater was fein Katholif zu fagen magt - zwei Sohne haben, einen Gigenen und

einen zweiten Angenommenen? Was ist das Anders, sagen: die Jungfrau habe den Adoptivsohn und den Diener geboren, als läugnen, sie habe Gott geboren? Wenn Gott geboren worden ist, so ist Er nicht Adoptivsohn, sons dern Sohn; denn eine andere Person ist die des eignen Sohnes und eine andre die des angenommenen Sohnes, des Dieners. Wir wissen aber, daß in Christus nur Eine Person ist, die des Gottmenschen. Wenn also Arius den Sohn vom Bater getrennt hat, indem er sagte: es war einst, da Gottes Sohn nicht war, so trennt ihr durch Adoption den Menschen Christus von Gott dem Sohne."

Die Briefe des Papstes, des Paulinus und der Synode sendete König Karl an Elipandus und schrieb diesem und seinem Anhange, wie sehr ihn doppelter Schmerz über sie peinige, die durch teuflische List im Innern besthört und äußerlich durch feindliche Gewalt bedrückt seien, und wie er es nicht mehr wage, ihrer wie der andern Gläubigen im Gebete eingedenk zu sein; sollten sie aber nach Empfang des päpstlichen und Synodalschreibens von ihrem Irrthume nicht lassen, so sollten sie wissen, daß sie für Härestiefen, daß sie für Härestiefen, daß sie su pflegen wage.

#### §. 6.

# Der hartnäckige Adoptianer Felix und seine letzten Schicksale.

Onellen: Ueber Alcuin: Einhardi vita Karoli magni (ed. Pertz Hannov. 1845 p. 25); Alcuins Briefe u. Schriften an Felix: Pagi Critica (in Baron. ann. IX. 1405); Sendung Leidrads nach Urgel u. die Conferenz zu Aachen (Mansi XIII. 1033), die confessio Felicis (ibid. 1035), Schreiben Alcuins an Elipand, Mission Leidrads u. Ende des Felix bei Pagi l. c. 1412 ss. u. 1423 ss.

Fruchtlos aber hatte die Kirche und der Frankenkönig zu den Adopstianern gesprochen und fruchtlos erschien jede fernere Bemühung, wenn es nicht gelang, den Bischof von Urgel mit dem Glauben der Kirche zu verssöhnen. Diese Aufgabe verfolgte darum Karl der Große eben so sehr im Interesse der Kirche als seiner politischen Entwürfe in Spanien. Er bediente sich dazu vorzüglich des vor Kurzem aus Britannien berusenen gelehrten angelsächsischen Diacons Flaccus Albinus, mit dem Zunamen Alcoisnus, den er zum Abte des Klosters des h. Martinus zu Tour ernannt hatte. Alcuin forderte den Felix (795) in einem freundlichen Schreiben zum Anschluß an die katholische Sinheit auf, dieser aber antwortete in einer weitzläusigen Abhandlung mit dem vollen Ergusse seiner häretischen Ansichten (796).

Alcuin follte diese Schrift widerlegen, er bat aber den König, dieselbe

nicht nur dem Papite zu ichicken, sondern auch dem Batriarchen Paulinus, dem Erzbischofe Richbod von Trier und dem Bischofe Theodulph von Drleans, damit auch diese wider Felix zur Feder griffen. Dem zu Folge schrieb Baulinus 3 Bücher wider Felix, Alcuin aber sieben (797).

Mittlerweile hatte man Felix zur Rückfehr nach Urgel vermocht und Karl sendete (798) die Erzbischöfe Leidrad von Inon und Nefrid v. Marbonne und den Abt Benedict v. Aniane mit noch anderen Bischöfen und Aebten dahin, um durch perfonliches Einwirfen den Felix umzuftimmen; aber sie richteten nichts aus, als daß der Adoptioner sich bereit erklärte, seine Ansichten vor dem Könige persönlich gegen Jedermann vertreten zu wollen Da Leidrad ihm die Gemähr gab, er habe bei diefem Schritte für feine Person nichts zu befahren, fo begab sich Telir, begleitet von Schülern und Anhängern an das fönigliche Hoflager nach Aachen. Hier kam es (799) vor einer zahlreichen Versammlung von Bischöfen, Großen des Reichs, Beiftlichen und Mönchen, welcher Rarl felbst prafidirte, ju einer Disputation zwischen Felix und Alcuin, die beinabe eine Woche mahrte und den Erfolg hatte, daß der Adoptioner fich durch die von dem Berfechter der Kirchenlehre geltend gemachten Autoritäten eines Chrillus, der Bäpfte Gregorius und Leo, sowie Anderer, die Felix gar nicht gefannt hatte, für besiegt erklärte. Da furz vorher auch Papst Leo III. in einem romischen Concil von 57 Bischöfen die in der Schrift des Felix enthaltenen Irrthumer widerlegt und verdammt hatte, konnte dieser sich dem Gewichte der Wahrheit und dem Ansehen der gesammten Kirche so wenig entziehen, daß er öffentlich erklärte: er fehre vom ganzen Herzen aufrichtig und fern von aller ehemaligen Verstellung zur Kirche zurück. Diese seine Umtehr machte Felix der Geiftlichkeit und dem Bolke von Urgel fund, indem er feinen Glauben an Chriftus, den Seiner Gottheit und Menschheit nach mahren und eigenen Sohn Gottes befannte und sie aufforderte, zur Einheit ber Rirche wie er zurückzukehren. Den Felix selbst aber, der so großes Unheil angerichtet, konnte man seinen Stuhl nicht mehr einnehmen laffen - um so weniger als man auch jett noch an dem Ernste seiner Bekehrung zweifeln mochte. Es ward ihm Epon zu seinem Aufenthalte angewiesen.

Um dem Worte des Felix an seine ehemalige Heerde Nachdruck und Erfolg zu geben, schickte König Karl jetzt nochmals (799) die Erzbischöfe Leidrad und Refrid mit dem Abte Benedict nach Urgel, und ihr Lehrwort brachte die meisten der Berführten zur Kirche zurück.

Als Alcuin von dieser nochmaligen Sendung hörte, schrieb er flugs in wenigen Tagen 4 Bücher wider Clipand nieder — als Erwiederung auf ein robes Schreiben, das dieser an Albinus gerichtet, welcher den Erzbischof von Toledo liebreich in einem Briefe ermahnt hatte, er wolle doch dem Felix

und seinem geringen in den Gebirgen sich bergenden Anhange die Einheit der Kirche vorziehen! Seine Schrift wider Elipand gab Alcuin den Erzsbischöfen mit auf die Reise. In dem 1. Buche derselben hielt er dem 83 jährigen Manne die Umkehr des Felix vor, und rieth ihm, der Berdemüthisgung desselben sammt seinen Schülern zu folgen. Es fand das Wort Eingang in das Herz des Greises und er starb bald darauf in Gemeinschaft der Kirche.

Nicht also der gewesene Bischof von Urgel. Nach seinem Tode (816) fand der Erzbischof Agobard von Lhon ein von Felix geschriebenes Blatt (quaedam schedula ab eo edita), auf welchem er seine alte Lehrmeinung in Form von Frage und Antwort auf neue Weise dargestellt hatte, also daß er einige anstößige Ausdrücke, deren er sich früher bedient, unterdrückt, dagegen aber Folgesätze seiner Häresie aufgestellt hatte, mit denen er früher nicht hervorgetreten (aliqua verba, quae prius imprudenter efferrebat, suppressit, aliqua tamen nun add idit, quae tunc reticuit). Dies bestimmt e Agobard gegen diesen posthumen Adoptianism des Felix ein Buch zu schreiben, das er an Kaiser Ludwig den Frommen richtete.

Ende des erften Bandes.

## Bemerkung zum I. Bande.

Sehr bedauerlicher Beise sind ans Versehen S. 5-65 die Columen-ueber-

# Kirchenhistorische Schriften

pon

Dr. Josef A. Ginzel

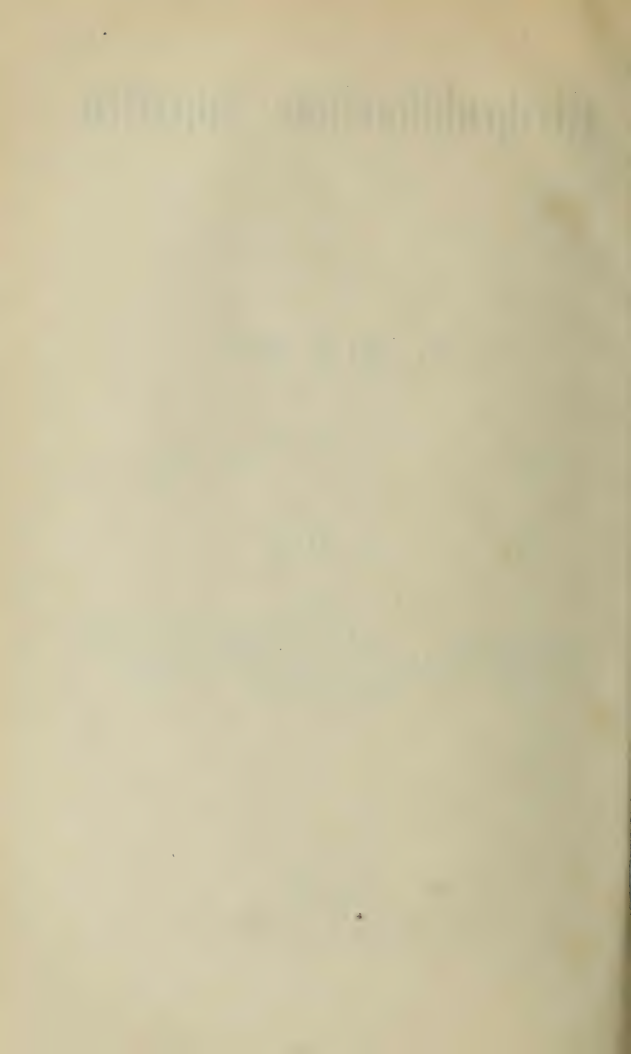
Domcapitular in Leitmerig.

Zwei Bände.

#### 2. Band.

V. Beda, der Ehrwürdige. — VI. Bur Geschichte der Slavenapostel Chrill und Method. — VII. Der heilige Malachias und die ihm zugeschriebene Weissagung von den Päpsten. — VIII. Die Säcularistrung des Bisthums Meißen und Johannes Leisentrit. — IX. Papst Clemens XIV.

Wilhelm Braumüller.



### Inhaft.

Vor bemerkung (S. 2.) Beda's Herkunft, Bildung und Erziehung im Kloster Wirmuth (S. 3 f.); er erhält die höhern Weihen und ist rastlos thätig im Geiste (S. 5.). Sein umfassendes gesehrtes Wissen will Papst Sergius in Anspruch nehmen und der Apostel der Deutschen bittet inständig um Schriften Beda's (S. 6 f.). Die Hauptwerke, welche B. Namen unsterblich machen (S. 8); sein frommer Tod am 26. Mai 735 (S. 9). Der von B. selbst niedergeschriebene Katalog seiner bis 731 versasten Schriften (S. 10 f.) Gesammtausgaben der Werke Beda's, der unter den Kirchenvätern den Namen des "Chrwürdigen" trägt. (S. 13 f.)

VI. Bur Geschichte der Slavenapostel Chrill und Method . 15-66

Borbemerkung (S. 16). Reu aufgefundene Quellen zur Geschichte der Slavenapostel in der bulgarischen Legende vom h. Method, einem Briefe P. Stephan V. an R. Swatopluk, der pannonischen Legende und einem darin enthaltenen Briefe P. Sadrian II. an Rastislav (S. 17 f.) Frage nach der Aechtheit dieser den Päpsten Sadrian II. und Stephan V. zugeschriebenen Briefe, und Canon der historischen Kritit zur Beantwortung dieser Frage (S. 18 f.) Es wird zuerst der angebliche Brief Hadrian II. an diefem kritischen Maßstabe gemessen (S. 19 f.) Wortlaut diefes Briefes nach der lateinischen Uebersetzung von Miklosich und Erben (S. 20-22). Die Unächtheit diefes Briefes wird gegen die Meinung E. Dummler's aus feinem Inhalte erwiesen; denn die Bollmacht, welche Sadrian II. dem Method gur Feier des Gottesdienstes in flavischer Sprache ertheilt haben foll, steht mit dem von P. Johann VIII. im J. 873 und 879 erlassenen Verbote der flavischen Gottesdienstfeier in unvereinbarem Biderspruche (S. 22-27); wie nicht minder die Angabe von der Beihe des Method jum Presbyter durch B. Nifolaus (S. 27 f.), so wie die anerkennende Erwähnung der Sendung Method's und Constantins durch Raifer Michael v. Constantinopel die Unächtheit des Briefes darthun (S. 29 f.) Diejes Urtheil über die Unächtheit diefes Briefes wird gegen weitere von Stulc erhobene Ginwendungen gerechtfertigt (S. 31 f.); denn das dem Protector des Photius ertheilte Epitheton pius oder orthodoxus ift kein Titel, sondern ein Prädicat, das der Nachfolger P. Nico.

laus I. dem R. Michael unmöglich gegeben haben fann; denn Die Natur der Cache, wie die Umstände der Versonen und Beit ftreiten dawider, daß P. Sadrian II. fich über die dem R. Michael hier beigelegte Sendung der Slavenavostel anerkennend ausgesprochen habe (S. 33-35. Weiter wird gegen Stulc gezeigt, daß die Worte des Briefes svjaščše i s učenikiy nur von der Weihe des Method und feiner Schüler gu Presbytern verstanden werden können, woraus die Unachtheit des Briefes offenbar wird (S. 35-38). Ferner wird gegen St. der Bideripruch in welchem die von Sadrian II. gegeben fein follende Bollmacht zur Feier der flavischen Liturgie mit dem Berbote B. Johann VIII. steht, aus dem Verhalten Method's gegenüber Diesem Berbote B. Johann VIII. erhärtet, welcher von einem Privileg seines Vorgängers an Method, die Meffe flavisch zu feiern, nichts wußte, und diese Feier einfach als eine Neuerung verbot, nicht aber aus Furcht, daß Mähren sich von Rom losreißen könnte, indem P. Johann VIII. gerade um dies zu verhüten, im 3. 880 die Meffeier in flavischer Sprache ausdrücklich gestattete (S. 38 -48). Die Unächtheit des Sadrian II. zugeschriebenen Briefes erhellt ferner auch aus der gang ungebräuchlichen Schlußform "Amen" (S. 49 f.). Der Bricf ift das Werk des Schismatikers, von dem die pannonische Legen de stammt, die schon als solche des historischen Merthes ermangelt. (S. 50-52). Wortlaut des dem P. Stephan V. jugeschriebenen Briefes an Ronig Evatopluf von Mähren (S. 52-56); die Unächtheit desielben wird gegen Wattenbach erwiesen aus dem Todestage Method's am 6. April 885 und der erft im September 885 erfolgten Erhebung Stephans zum Papfte, (S. 56-58.), jo wie aus allen den Method betreffenden Umftanden, die dem P. Stephan befannt waren, und es ihm unmöglich machten, fich brieflich über Method also zu ergeben, wie es in dem ihm zugeschriebenen Briefe geichicht (S. 58-63). Diefer Brief charafterifirt fich als ein Machwerk Wiching's (S. 63-65) und erscheint als eine Replik auf den Brief B. Johann VIII. vom Juni 880 an Evatopluk, der so ehrenvoll für Method lautete (3. 65 f.).

VII. Der h. Maladias und die ihm zugeschriebene Weissagung von den Päpsten.

Borbemerkung (S. 68). Das Leben des Malachias vom h. Bernhard geschildert. M. als Kind, Jüngling, Ascet und Priester (S. 69 f.). M. wird in firchlicher Wissenschaft von dem Bischose Malchus v. Lesmor einige Jahre unterrichtet, worauf er das einst berühmte Kloster in Bangor wieder herstellt (S. 70 f.). M. wird Bischof von Connereth und wirkt als solcher unter einem verwilderten Volke und bei großem Verfalle des Kirchenwesens in apostolischem Geiste (S. 71 f.) M. gründet das Kloster Ibrach und wird Erzbischof von Armagh (S. 72 f.), kann aber von dem Metropolitanstuhle erst nach 5 Jahren Bests nehmen (S. 73 f.) Er waltet als Metropolit durch drei Jahre in großen Bedrängnissen, scheidet aus dieser Stellung und

67 - 122

läßt sich als Bischof in Dun nieder, wo früher ein bischöflicher Sit war (S, 75 f.) Er reifet nach Rom, um das Pallium für die Metropolitanstühle in Irland zu erwerben, und kommt auf feiner Reise durch Schottland und Frankreich nach Clairvaug (S. 76 f.) M. verbringt einen ganzen Monat in Rom, wird von B. Innocenz'll. zum papstlichen Legaten in Irland bestellt und tehrt über Clairvaux und Schottland heim (S. 77 f.) Wirken des M. als Legat und sein wunderbarer Charakter; er wird als heiliger Mann von Gott außerordentlicher Gnaden gewürdigt (S. 78 f.) Unter P. Eugen III. begibt sich M. der Pallien wegen nach Frankreich, wo der Papst weilte, und kommt wegen verzögerter Ueberfahrt, nachdem Eugen Frankreich schon verlassen, nach Clairvaug, wo er feinem Bunsche gemäß und wie er vorausgefagt, am Allerfeelentage in seinem 54. Jahre stirbt, und des andern Lages 1148 beigesett wird (S. 79-82). M. wird von B. Clemens III. beilig gesprochen; Rirchengebet an seinem geste (S. 82). Die dem M. zugefchriebene Beiffagung von den Bapften, querft von Arnold Bion in f. "Lignum vitae" 1595 zu Benedig veröffentlicht (S. 82). Wortlaut dieser "Prophetie" (S. 83-90) und zwar von P. Coleftin II. bis Ilrban III. (S. 83), von Gregor VIII. - Clemens IV. (S. 84), von Gregor X. -Benedict XI. (S. 85), von Clemens V. - Afterpapft Benedict XIII. (S. 86), von Afterpapft Clemens VIII. - P. Nicolaus V. (S. 87), von Calixt III. — Hadrian VI. (S. 88), von Clemens VII. - Urban VII. (S. 89), Bapfte, deren Bezeichnung Ciaconi nicht gedeutet hat (S. 90). Gelehrte, welche die Aechtheit diefer "Prophetie" vertreten, (S. 91), Andere, welche fie als unächt und werthlos verwerfen (S. 92), und wieder Andere, welche derselben nicht allen Werth absprechen (S. 94). Prüfung der Grunde, welche gegen die Aechtheit diefer Weiffagung aus dem späten Bekanntwerden derfelben (S. 95 f.) vorgebracht werden, ferner aus dem Mangel jeder Quellenangabe, aus der Bion und Ciaconi die "Prophetie" und die Autorschaft des h. Malachias geschöpft haben (S. 97-99), Saltlefigkeit der Meinung Menetrier's, diese "Prophetie" sei mahrend des Conclave vom 3. 1590 geschmiedet worden (S. 99 f.) Nicht im Jahre 1130 kann M. diese Andentungen über die fünftigen Papfte gegeben haben, fondern erst im 3. 1139 (S. 100-102). Auf die inneren Gründe, und zwar die lateinische Sprache der symbolischen Bezeichnungen, die selbst auf die Afterpäpste sich beziehen, so wie die angeblichen Anachronismen in Betreff diefer Gegenpäpfte, und daß 25 dieser Bezeichnungen ihre Deutung nur in dem Stammeswappen der Bezeichneten finden, laffen tiefe Borberfagung nicht als unächt erscheinen (S. 102-105.) Würdigung dieser "Prophetie" nach den Merkmalen der Beiffagungen des A. und R. Testamentes (S. 106-108); auch ist diese Vorhersagung nicht im Widerstreit mit der Lehre der Offenbarung vom Tage und der Stunde des Weltendes (S. 108 f.) Würdigung der M. Prophetie nach der Erfüllung der den Bapften beigelegten

Enmbole von B. Leo XI, und Paul V. (E. 110 f.), von den Bapfien Gregor XV., Urban VIII und Innocenz X. (S. 112), pon Alerander VII. - Clemens X. (8. 113), von Innocenz XI. bis Innocenz XIII. (C. 114), von Benedict XIII. - Clemens XIV. (3. 115.) von Bius VI. - Gregor XVI. (8. 116); P. Pius IX. (S. 117). Das Geschick der Kirche und der Räpfte (3. 118). Die Buftande der Gegenwart laffen auf das fünftige Echicial der Rirche und der Papfte ichließen (C. 120 f.) Schickjal des letten Papites (S. 122).

#### VIII. Die Säcularifirung des Bisthums Meißen und Iohannes

Borbemertung (S. 125).

#### Fata Joannis IX. von tjangwik des 44. und letten Meiß-

Die Johann v. Saugwig Bischof von Meißen wird (S. 127 f.) Wahleid des neuen Bischofs (E. 128 f.) Das Capitel zeigt dem Churfürst August v. Sachien die geschehene Wahl an, Rudantwort deffelben (S. 129). Bericht des Capitels über die Wahl an B. Paul IV. und Bitte um Bestätigung der Bahl (€. 130-33.) Beglaubigung für den nach Rom gesendeten Sachwalter Sieronym. v. Rummerstadt (S. 133 f.) Papitl. Bestätigungsbreve und Facultät zum Empfange der Confecration (3. 134-37). Bischof Saugwik bittet den rom. Ronig Ferdinand um Belehnung mit den bisch. Regalien - Belehnungs. brief des Rönigs (S. 137-40). Churfürst August stachelt 30. hann v. Carlowik zum Kriege mider den Bischof - Bormand ju diesem Rriege (3. 120 f.) Tehdebrief des Carlowig an den Bifchof (S. 141 f.) Carlowin hauset übel auf den Butern des Bischofs (S. 142 f.), der sich um Silfe an Kaifer Ferdinand wendet (143.) Die Stolpner und Bijdofswerder wenden fich an den Churfürften (S. 143) und erhalten nichtsfagende Untwort (S. 144.) Fortgesette Feindseligkeiten Carlowis's gegen Bischofs. werda und Stolpen und Weisung des Bischofs, beide Orte, falls ne nich gegen Carlowit nicht erwehren konnten, lieber an den Churfürsten abzutreten (S. 144). Der Churfürst, an den dies jogleich berichtet worden, erläßt Befehl an Carlowis, die Teind. feligfeiten einzustellen und zu gutlichem Bergleiche zu fcbreiten. Bergleich zwiichen Carlowis und dem Bischofe (S. 145), Con greß zwijchen Bijchof und Churfurit zu Presden wegen des Umts Stolpen und Bertrag zwischen denselben über Tauich von Stolpen gegen Mühlberg (3. 145-47). In Folge deffen Religions= änderung im Gebiete des Amtes Stolpen (S. 147). Bifchof &. findet fich veranlaßt, den Decan Leifentrit ju Budiffin gum General Commiffar in der Laufig zu bestellen (3. 148 f). Bischöft. Patent hierüber (3. 150). Q. wird für diefe Amtsführung eine jährl. Memuneration von 30 Gulden zugenichert (S. 151). Durch Die eifrige Umtsführung L., welche dem Churfürften febr unge. legen ift, wird Bischof S, in die Nothwendigkeit verfent, Q. gu

warnen und zu bitten, in den Religionsfachen mohlbedächtig zu verfahren (152). L. wendet sich deshalb an Raifer Ferdinand und den papstl. Runtius am Raiserhofe und wird 1561 zum Bermefer des Bisthums Meißen in der Laufik bestellt (152 f). Als 1567 die Apostafie des Bischofs ruchbar murde, übertrug der papftl. Nuntius auf den Kall des Ablebens &. dem Budif. finer Capitel die Administration des Bisthums M. im Laufitischen Antheile so wie über das Rloster Lauban. Darauf bezügliche Schreiben des Nuntius Bilia an Leisentrit und das Capitel (153-56). L. richtet Rlage über attentirte Neuerungen in der Niederlaufik an R. Rudolf II., Antwort desselben (157). Der Churfürft b. Sachsen drängt 1581 den Bischof S., ihm alle feine Güter abzutreten, worüber derfelbe fich mit dem ichon lutherisch gewordenen Domheren v. Meißen beräth (157 f.) In Folge der hierüber dem Budiffiner Capitel zugekommenen Runde schreibt daffelbe an Bischof S. und dieser an Leisentrit mehrere Briefe (158-60). Die Bürger v. Budiffin beginnen allerlei Neues in der Domkirche, deßhalb wendet sich L. und das Capitel an Raiser Rudolph, der unterm 22. Sept. 1581 antwortet und unterm 13. Dec. 1581 Q. auf's Neue als bischöfl. Bermeser in der Laufit bestätigt und allen Amtsleuten ihn zu schüten befiehlt (161-63). Bischof Saugwiß refignirt das Bisthum Meißen zu Gunften des Churfürsten, urtundlicher Act über diese Resignation (163-65). Haugwig wird darauf lutherisch, heirathet und stirbt; feine und feiner Confortin Grabschrift (165-67).

geistigen Vorzüge, er studirt in Krakau und kommt an den Wiener Sof (170 f)., tritt in den geistlichen Stand und erlangt ein Canonicat am Capitel zu Budissin (172 f), zu einer den fath. Glauben fehr bedrängenden Beit (173 f.) L. wird Senior des Capitels und tritt als Friedensstifter auf und versichert sich dazu des Beiftands von Seite des Wiener Sofes und des papftlichen Nuntius (175 f.). L. wird am 22. Aug. 1559 einstimmig jum Dechant des Capitels gewählt und fann als folcher das Friedenswerk mit Erfolg fortseten (176), Die Hauptschwierigkeit bei diesem Friedensgeschäfte betraf das Gotteshaus zu St. Peter, das die Lutheraner in ausschließlichen Besitz nehmen wollten; Q. gelingt es, das Recht des Capitels auf die Rirche zu mahren und die Lutheraner zu befriedigen durch den Bertrag über den Simultangebrauch der Kirche (177). L. bringt die Rechte des Bisthums Meißen über die Ober- und Niederlaufit an das Budiffiner Capitel in der Beife, daß er felbst Bermefer des Bisthums bis an fein Ende verblieb (178-82.) L.'s Sorgfalt für das Collegiatstift, Abhaltung eines Generalcapitels zu Lauban und Statuten deffelben (183 f.) Berwürfniffe im Capitel, welche auf dem Generalcapitel am 29. Juni 1573 durch schiederichterlichen Spruch beigelegt worden (185-88). 2.' Sorge für wiffenschaftliche Bildung der jüngeren Canoniker und Stifts.

genitlichen seine auserlesene und reiche Bibliothet (188 f.), fein Gifer für Reinheit des fath. Cultus und für den Blang des Botteshauses (190 f.) Die von ihm herausgegebenen Gebet. und Gesangbücher (191 f.) Q. gibt Ritualbücher in deutscher Sprache heraus und eine Schrift wider die Lehre Luthers (193 f.). und er wacht über den Mandel der Beiftlichen und die floftert. Bucht (194,) fordert aber auch das zeitliche Wohl des Capitels durch treue Bermaltung feines Bermogens und die Sorge für das gange Sauswesen des Stiftes (195 f.) Diefe großartigen Erfolge U.'s erzielte seine Blaubensstärke und sein gelaffenes und leifes Auftreten und Berfahren in allen feinen Beschäften (197 f.) Die Anerkennung, welche & Leiftungen fanden und nicht fanden (198-200); seine schöne Lagesordnung und sein gottergebenes Ende am 24 Nov. 1586 im 60. Jahre seines Alters (200-203.)

IX. Papft Clemens XIV. Gine biographische Stigge mit besonderer Rudfichtenahme auf die durch ihn vollzogene Aufhebung der Gefellschaft Jesu und auf die Art seines Jodes . . . . . . . . . 205-251

Die Borlefungen U. v. Destan's im Biener Frintaneum 1830 über die Aufhebung des Jefuitenordens und furger Lebensabriß deffelben (207 f.) Deutsche Bearbeitung diefer Borlefungen in der Schrift: "Wie lebte und ftarb Banganelli?" Reuftadt a. d. Orla 1831. Bollständige Umarbeitung derfelben auf Grund der neueren über Clemens XIV. erschienenen Berke (208 f.)

Einleitende Bemerkungen über die Bewunderer und Gegner Banganellis und ihre überschwänglichen Urtheile (210 f.)

1. Banganellis Serfunft und Gintritt in den Mino. riten orden. G. am 31. Det. 1705 gu Get. Archangelo geb. der Sohn eines nicht unbemittelten Argtes, von ausgezeichnetem Talente und großem Gleiße (S. 211), tritt nach vollendeten bumanitätsstudien 1723 in den Minoritenorden und besteht das Novitiat im Convente zu Urbino, und fommt nach Rom 1740, um dort Theologie zu lehren (212).

?. Der Minorit G. ein Berehrer und Lobredner der Befellschaft Jefu. Als folder erweiset er fich in dem von ihm geschriebenen Bormorte zu einer theol. Abhandlung des P.

3. Martinelli (213 f.)

3. G. wird Cardinal. B. eine vorzügliche Zierde Roms von Berti genannt, wird von P. Benedict XIV. 1746 jum Consultor s. officii ernannt (214); die B. zugeschriebenen, von Caraccioli herausgegebenen Briefe (214 f.); er wird ob seiner Berwendung bei der Congregation der Inquifition von B. Clemens XIII. am 24. Sept. 1795 jum Cardinal ernannt, lebt aber als folder wie früher als armer Ordensmann (216).

4. B. & Saltung unter dem Pontificate Clemens XIII. Sturm gegen die Jesuiten, der sich schon unter P. Benedict XIV. ankundigte und von demfelben beschwichtigt murde, mird unter Clemens XIII. immer heftiger und legt fich nicht vor dem Machtworte des röm. Stuhls (217). Ausschreitungen des Herzogs v. Parma, päpstl. Breve gegen dieselben vom 30. Iän. 1768, in Folge dessen Avignon und Benaissin in Frankreich, Benevent und Pontecorvo in Neapel mit Beschlag belegt werden und die Bulle In coena Domini überall proseribirt wird (217 f.) G. mißbilligt mit dem pars sanior der Cardinäle die Maßnahme des Papstes gegen den Herzog v. Parma, Clemens XIII. stirbt 3. Febr. 1769 (218 f.)

- 5. Das Conclave nach dem Jode B. Clemens XIII, wird am 15. Febr. eröffnet, aber die Bahl bis zur Ankunft der aus wärtigen Cardinäle verschoben. Am 16. März erscheint Raiser Joseph II. in Begleitung seines Bruders Leopold v. Loskana unvermuthet im Conclave und wird von den Cardinälen mit aller dem Kaiser gebührenden Auszeichnung empfangen (219 f.); sein bescheidenes Benehmen und seine weisen Aeußerungen gegen die Cardinäle (220 f.); und die keierliche österr. Huldigungs-Gesandtschaft (221 f.).
- 6. Cardinal G. wird zum Papste gewählt. Auf G. fielen vom Anbeginn der Bahl nur zwei oder drei Stimmen, bis Card. Castelli, der seiner Bahl entgegen gewesen war, sich für ihn aussprach (222 f.) Am 18. Mai stieg G. schon auf 15 und des Abends auf 19 Stimmen; da hierauf Card. Rezzonico sich der Bahl G. nicht widersehen zu wollen erklärt, werden alle Cardinale noch in der Nacht für G. gewonnen, so daß er am 19. Mai einstimmig zum Papste gewählt wurde (223 ff.) Er nimmt die Bahl an, nennt sich Clemens XIV., wird am 28. Mai als Bischof consecrirt, am 4. Juni mit der Tiara gekrönt und nimmt am 26. Nov. Besit von der Laterankirche (226).
- 7. Ganganelli als Papst Clemens XIV. Er ist vom Anfange bemüht, den Frieden in der christl. Welt herzustellen, indem er zuerst die bourbonischen Fürsten, die auf den Thronen von Portugal, Spanien und Frankreich saßen, durch freundliches Entgegenkommen zu gewinnen trachtet und auch ihre Gesandten und Geschäftsträger mit der größten Ausmerksamkeit behandelt (227 f.); er verbot die Verkündigung der Bannbulle am grünen Donnerstage, wahrte bei allen Acten seiner Regierung große Selbstständigkeit und lebte auch als Papst nach klösterlicher Sitte in Einsachbeit und Armuth (228 f.)
- 8. Die Aufhebung der Gesellschaft Jesu. Diese war eine gebieterische Nothwendigkeit zur Verhütung eines Schisma zwischen Rom und den bourbonischen Reichen, welche schon der Card. Ganganelli erkannte und welcher er als Papst Folge zu geben beschlossen hatte (229 f.) Dennoch zögerte er mit dem Vollzuge dieses Veschlusses vier Jahre und erst nach langer Ueberlegung hob er die Gesellschaft Jesu auf mittelst der Constitution "Dominus ac Redemtor" vom 21. Juli 1773 (230 ff.)
- 9. Bürdigung dieser papstlichen Maßregel. P. Clemens XIV. war berechtigt zur Aufhebung des Jesuitenordens und er erwies diese seine Berechtiqung durch den hinweis auf

jene Päpste, welche nicht wenige Ordensinstitute unterdrückten, wobei sie nicht als Richter, sondern als ober ste Berwalter der Kirche handelten (233 f.) Die Gesellschaft Jesu wurde aber nicht nur gültiger, sondern auch erlaubter Weise aufgehoben, denn P. Clemens XIV. sah den Fortbestand derselben als unverträglich mit dem Frieden und der Wohlfahrt der christl. Welt und hat die Gründe dieser seiner leberzeugung klar und deutlich dargelegt (234 f.) Urtheil des Jesuiten Ravignan über Clemens XIV. und seine Maßregel der Aussehung (236).

10. Bollzug der Aufhebungssentenz. Der Papst eröffnet die von ihm ergriffene Maßregel am 6. August fünf Cardinälen und zwei Prälaten und sett am 13. August eine besondere Congregation ein — zur Vorkehrung alles dessen, was zur Ausbedung der Gesellschaft nothwendig und dienlich sei, und am 16. August wird die Aushebungssentenz in Rom vollzogen (237). Die päpstl. Maßregel erregt großes Aufsehen — verschiedene Urtheile über dieselbe (238) welche der Preußenkönig und die Kaiserin von Außland entschieden zurückweisen (239 f.). Diese Erfahrungen machen auf das Gemüth des Papstes sehr betrübenden Eindruck, der durch körperliche Kranscheit noch gesteigert wird (240 f.).

11. Krankhafte, von Schärfe des Blutes herrührende Zustände, an denen der Papst durch mehrere Jahre litt, nehmen gegen Ende Februar 1774 einen bedenklicheren Charakter an — besonders seit einer in der Dominikanerkirche sopra Minerva am 23. März erslittenen Erkältung (241 f.). Das Uebelbefinden des Papstes, der es zu verbergen sucht, nimmt zu und widersteht allen von ihm angewendeten Heilmitteln, so daß vom 8. September an die Anfälle des Fiebers und seine Schwäche immer heftiger werden und der Papst denselben am 22. Sept. 1774 erliegt (243 ff.).

12. Die angebliche Vergiftung P. Clemens XIV. Gerichtliche Beschau des Leichnams. Volksmeinung über den durch Vergistung erfolgten Tod des Papstes (245 f). Aerztliches Gutachten Salicetis über die Krankheit Clemeus XIV., daß keine äußere oder fremde Ursache den Papst in's Grab brachte (246). Der spanische Gesandte Monino theilt die Volksmeinung von der Vergistung des Papstes und beruft sich auf die von Paul Zachia angegebenen Kennzeichen einer Vergistung — aber mit Unrecht (246—48). Medicinisches Urtheil des Prof. Dr. Maschka (249 f.) Urtheil der Gebildeten und Unbefangenen (250 f.).

A. Aufhebung der Gesellschaft Jesu durch Bulle P Clemens XIV. Dominus ac Redemtor vom 21. Jänner 1773. 252-269

§. 1. Der Erlöser Jesus Christus, der Fürst des Friedens hat seine Apostel gesendet, der Welt den Frieden zu bringen; daher §. 2 hatte der Papst, seit er den Stuhl Petri bestiegen, immer die Gedanken und Rathschläge des Friedens vor Augen und er hielt es um der Ruhe der christs. Welt willen für seine

Pflicht, auch das ihm Angenehmfte und Liebste auszurotten und zu vernichten (252 f.). S. 3. Reguläre Ordensinstitute tragen fehr viel zum Beften der fath. Welt bei und werden vom papftl. Stuhle bestätigt, um das beilfame Birten derfelben zu fordern. Benn aber ein Orden mehr zur Störung als zur Forderung der Bolkerruhe stch dienend erwies, hat der papitl. Stuhl denselben aufzuheben keinen Austand genommen (253). §. 4. Die große Berschiedenheit der Ordensinstitute, die nur Berwirrung in der Rirche zu stiften geeignet war, bestimmte B. Innocenz III. auf dem 4. Lateranconcil festzuseten, es durfe ohne Genehmigung des Papstes kein neuer Orden eingeführt werden (253 f.). §. 5. Da nichts desto weniger nicht approbirte Bettelorden sich zügellos mehrten, hob P. Gregor X. alle nach dem 4. Lateranconcil eingeführten Orden für immer auf und beschränkte die Bahl der Bettelorden auf die Institute der Dominikaner, Franziskaner, der Augustiner-Cremiten und der Karmeliter (254). §. 6. P. Clemens V. hob unterm 2. Mai 1312 dem Ritterorden der Templer (254 f.), §. 7. Pius V. den Orden der Sumiliatenbrüder, §. 8. Urban VIII. unterm 6. Februar 1626 die Congregation der reformirten Conventualen, § 9. derfelbe Papft den Orden der h. Ambrofius und Barnabas zum Walde unterm 2. Dezember 1663 auf und P. Innocenz X. bestätigte unterm 1. April 1665 diese Aufhebung (255). §. 10-12. Derselbe B. Innocenz X. reducirte den Piaristenorden wegen schwerer Berwürfnisse unter den Gliedern desselben zu einer einfachen Congregation, unterdrückte aus derfelben Urfache den Orden der armenischen Basilianer, so wie auch die Priestercongcegation vom guten Jesus (256); §. 13. Clemens IX. aber hob unterm 16. Dezember 1668 die drei Orden der regulirten Kanoniker des h. Georg, der Sieronymianer und der Jefnaten auf, die nichts taugten (256 f.). §. 14. Bei allen diesen Ordensunterdrückungen verfuhren die Papste in außergerichtlicher Weise, indem sie sich dabei als oberfte Verwalter der Kirche einzig und allein von den Gesetzen der Alugheit leiten ließen (257). §. 15. Nach dem Beispiele seiner Vorfahren richtete sich auch P. Clemens XIV. in der Angelegenheit des Ordens, der insgemein die Gefellich aft Jefu genannt wird. Die 3wecke, zu denen er gestiftet murde (257). §. 16. Paul III. bestätigt diese Genoffenschaft unterm 27. September 1540 mit der Beschränkung auf 60 Röpfe, beseitigt aber diese Beschränkung unterm letten Februar 1543, und verleiht unterm 15. November 1549 dem Orden viele und große Privilegien und die Exemtion von der bisch. Gewalt (257 f.). §. 17. Desgleichen erwiesen fich als Gönner der Gefellschaft die Päpste Julius III., Paul IV., Pius IV. und V., Gregor XIII., Sigtus V., Gregor XIV., Clemens VIII., Paul V., Leo XI., Gregor XV., Urban VIII. und Andere. Man entnimmt aber aus dem Inhalte der papstl. Constitutionen, daß die Gesellschaft von ihrem Anbeginn im Streite und nebenbuhlerischen Ringen befangen war, unter fich und mit anderen Orden, der Beltgeiftlichfeit, Afademien, Universitäten und weltl. Fürsten, und es fehlte nicht an schweren Beschuldigungen, die den Jefuiten gemacht wurden, welche die Rube und den Frieden der driftl, Welt nicht wenig ftorten (258). §. 18. Deßhalb gelangten viele Alagen wider die Befellschaft, auch von Seite welt. Fürsten an die Bapite Paul IV., Pius V. und Sixtus V. und besonders vom Könige Philipp II. von Spanien, der eine papitl. Bifitation der Befellichaft von Sirtus V. begehrte (258 f.) §. 19. Der unermartete Jod Sixtus V. vereitelte den Erfolg diefer Magregel und B. Gregor XIV. erließ am 28. Juni 1591 eine Bulle, in welcher er das Institut der Gefellschaft gegen alle Angriffe vertheidigen und ficherstellen wollte (259). §. 20. Weit entfernt, baß badurch aber den Anschuldigungen wider Die Zesuiten mare Einhalt gethan worden, erhoben sich vielmehr in der gangen Belt beftige Streitigkeiten über die Lebre der Befellichaft. welche dem orthodoren Glauben und den guten Sitten wiederstreite. und es mehrten fich die Unflagen über die allzu große Sucht der Gesellschaft nach irdischen Gütern. Als sie daber von Baul V. eine neue Bestätigung ihres Institutes und ihrer Privilegien erlangte, konnte sie dies nicht anders erreichen, als daß sie in der 5. Generalcongregation das Statut gaben, welches der Papit feiner Bestätigungsbulle vom 4. September 1606 einverleibte (259 f.), welches &. 21 lautet : "Weil unfere Benoffenschaft fich den größten Befahren aussetzen wurde, wenn fie mit weltlichen Dingen, politischen Angelegenheiten und der Staatbregierung fich befaffen wurde, und meil in diefen fehr gefährlichen Beiten an mehreren Orten und bei verschiedenen Fürsten unfer Orden durch Schuld, Chrgeiz und ungemäßigten Gifer Ciniger verrufen ift, fo wird allen den Unfern hiemit ftreng verboten, fich in dergleichen öffentliche Geschäfte einzumischen (260). §. 22. Alle diese Mittel jedoch hatten feinen Erfolg, um die Beschuldigungen und Alagen gegen die Gefellschaft zu beschwichtigen, und fruchtlose Mühe gaben fich Urban VIII., Clemens IX., X., XI. und XII. Alexander VII. und VIII., Innocenz X., XI., XII. und XIII. und Benedict XIV. um der Rirche den ermunschten Frieden wiederaugeben und die Streitigkeiten beizulegen, welche die Gesellichaft wider die Bischöfe, andere Orden, fromme Anstalten und verschiedene Communitaten in Europa, Afien und Amerika hervorgerufen hatte. Dazu fommt die Aufstellung und Deutung jener Sabe, welche der papitl. Stuhl als Mergerniß verurfachend und der guten Sittenzucht offenbar ichadlich mit Recht verworfen bat, fo wie über andere wichtige Begenstände, welche zur Reinerhaltung der driftl. Dogmen unverläßlich find, und woraus vielfältig Unbeil entstanden, Streit und Tumulte in fath. Ländern, Berfolgungen der Rirche in einigen Ländern Afien's und Europa's, fo daß P. Innocenz XI. gezwungen war, der Gefellichaft die Aufnahme von Novigen ju verbieten, Innoceng XIII. ihr Diefelbe Strafe androhte und Benedict XIV. endlich eine Bifitation aller Saufer und Collegien in Portugal anordnete, und ohne daß der Chriften.

heit irgend etwas Gutes aus der letten papftl. Anordnung Clemens XIII. (Apostolicum), erwochsen wäre, durch welche das Institut der Gesellschaft Jesu außerordentlich empfohlen und wieder bestätigt wurde, und welche mehr abgedrungen als erbeten wurde (261). S. 23. Denn unter B. Clemens XIII. stieg die Erbitterung gegen die Gefellichaft fo boch, daß fie aus Frankreich. Spanien, Portugal und Neapel ausgewiesen und vertrieben wurde, indem die Regierungen darin das einzige und unerläßliche Mittel erkannten, die driftlichen Bölker vor gegenseitiger Anfeindung zu bewahren (261 f.) §. 24. Die Fürsten der genannten Länder hielten aber die von ihnen ergriffene Maßregel nicht ausreichend, wenn die Gefellschaft nicht in der ganzen Welt unterdrückt würde, und drangen daher in B. Clemens XIII, und deffen Rachfolger, durch feine Autorität der Gefellschaft ein Ende zu machen (262). §. 25. Clemens XIV. geht in Betreff diefer bedeutungsvollen Angelegenheit mit großem Bedachte und reiflicher Ueberlegung vor - um somehr als die Meinung verbreitet war, das Concil von Trient habe die Gesellschaft Jesu in feierlicher Beife gutgeheißen und bestätigt. Der Papst zeigt unter Hinweis auf den Beschluß des Trienter Concils in der 25. Sitzung, 16. Sauptst. von den Regularen, wie ungegründet diese Meinung sei (262). S. 26. Gedrungen fraft Unferes Amtes der driftlichen Welt Rube und Frieden zu schaffen, und überdies erkennend, daß die Gesellschaft Jesu jene Frucht und jenen Nugen nicht mehr schaffen könne, um deren willen sie war eingesetzt worden, ja, daß in keiner Beife bei ihrer Aufrechthaltung ein wahrer und dauernder Friede der Rirche wiederhergestellt werde, vernichten und unterdrücken Bir fraft Unferer papftl. Gewalt die oft genannte Gesellschaft und erklären als für immer abgeschafft und gänzlich erloschen alle und jede Autorität des Generalobern, der Provinziale, Bisitatoren und aller andern Obern der Gefellschaft (263). §. 27. Um den einzelnen Gliedern und Benoffen der Besellschaft Troft und Silfe zu bringen, beftimmen Bir, daß die Professen der einfachen Belübde und noch nicht in den höhern Beihen Stehende bis jum 21. Juli 1774 in den Säufern und Collegien bleiben fonnen, um einen andern ihnen entsprechenden Lebensberuf während dieser Jahresfrift ergreifen zu können (264). §. 28. Die in den höhern Beihen stehenden Ordensgenossen follen entweder in andere Orden eintreten oder als Beltgeiftliche leben und bis sie eine feste Unstellung als folche erhalten haben, ans den Ginfünften der Säufer oder Collegien den Lebensunterhalt beziehen, in denen fie bermeilen (264). §. 29. Jene Professen, welche in den höhern Beihen stehen und wegen vorgerückten Alters, Rrankheit oder sonft einer gerechten und wichtigen Urfache willen die Säufer oder Collegien der Gesellschaft zu verlassen nicht für zuträglich erachten, können in denselben als Weltgeistliche und das Rleid derfelben tragend verbleiben; find als folche der Berichtsbarkeit der Bifchöfe ganglich unterworfen, von denen ein durch Rlugheit

und Sittlichkeit fich empfehlender Weltgeiftliche als Borftand Diefer Säufer aufgestellt werden foll (264 f). §. 30. Daffelbe gilt von allen Individuen der Gesellschaft, die aus den bourbonischen Ländern vertrieben wurden (265). §. 31. Die Bischöfe fonnen jene Erjesuiten, welche in den weltgeiftlichen Stand eingetreten find, zu ben Beichäften der Seelforge verwenden; ienen Individuen aber der aufgehobenen Gesellschaft, welche in den ihr früher gehörenden Collegien und Säufern verbleiben, wird strenge das Beichthören und Predigen verboten (265). 8. 32. Jene Erjesuiten, welche irgend ein Lehramt verwalteten. können in demselben belaffen werden unter der Bedingung. ne von folden Lehrstücken ganglich Umgang nehmen, welche durch ihren laren und nichtigen Charafter nur Streit und Unbeil hervorzurufen geeignet find, und Jene find zu Lehrämtern feines. falls zuzulaffen und von denfelben zu entfernen, welche nicht Die Gewähr bieten daß fie in den Schulen Frieden und die öffentliche Ruhe bewahren werden. (265 f.) §. 33. Es bleibt dem Papite vorbehalten, über die Miffionen das Nothwendige und Seilsame vorzukehren, welche von den Gliedern des aufgehobenen Ordens versehen wurden. §. 34. Jene Individuen der aufgehobenen Genoffenschaft, welche den weltgeistlichen Stand gemählt haben, werden für fähig erklart, was immer für Pfrunden mit oder ohne Seelsorge zu erlangen; und es wird denselben erlaubt, für Celebration der Meffe ein Stipendium anzunehmen. Uebrigens find fie gleich allen übrigen Weltgeistlichen in Betreff ihrer Lebensweise an die Sagungen des gemeinen Rechtes in allen Studen gebunden (266 . §. 35. Es wird bei Strafe des großen der Löfung des papftl. Stuhle vorbehaltenen Bannes jeder Verfuch verboten, die gegenwärtige Bulle nach ihrer Verfündigung auf irgend eine Art an ihrem Bollzuge zu behindern (266 f.) §. 36. Jede schriftliche und mundliche Bestreitung und Besprechung der über die Gesellschaft Jesu verhängten Aufhebung wird verboten, und unter der Strafe der dem papitl. Stuble vorbehaltenen Ercommunication wird unterfagt, bei Belegenheit dieser Aufhebung die Erjesuiten in irgend einer Weise zu verachten, zu beschimpfen und mit Unbill zu behandeln (267). §. 37. Alle driftl. Fürsten werden ermahnt, dafür zu forgen, daß die Aufhebungssentens nach ihrem gangen Belange in Bollzug gesett, und bei Bollftredung desfelben Streit und Sader unter den Gläubigen hintangehalten werde (267). §. 38. Alle Christen werden ermahnt, daß fie eingedent des gemeinsamen Bandes der driftlichen Liebe mit Jedermann Frieden halten und nach ächt driftlicher Weisheit (Jakob 3, 13) streben (267 f). §. 39 bis 42 enthalten die hergebrachten Claufeln des Eurialstyls, daß diefer papstlichen Constitution auf teine Weise und unter feinerlei Bormand derogirt und ihrer Kraft und Wirkfamkeit zu teiner Beit Abbruch geschehen durfe (268 f.)

Geite

C. Gutachten des Dr. Salicetti, Medici des apostolischen Balaftes und Argtes des B. Clemens XIV. von der Urfache des Todes deffelben 

Dr. Salicetti beschreibt die Constitution Banganelli's, die gewohnte Lebensweise deffelben, und verbreitet sich über die Umftände und Urfachen, welche feinen natürlichen Tod zur Folge hatten - als ein ehrlicher Mann, welcher der Wahrheit ihr Recht angedeihen läßt.

D. Bericht von der Rrantheit und dem Tode des Papftes Clemens XIV., den der fpanische Minister von Rom an seinen Hof erstattet hat . . 275-282

Don Monino, Graf v. Florida Blanca, erstattet an seinen Sof Bericht über die Rrantheit und den Tod B. Clemens XIV., fo wie über die Erscheinungen an dem Leichname deffelben ein Bericht, den offenbar die Befangenheit in der Meinung von der Vergiftung des Papftes dictirt hat.





V.

Beda, der Ehrwürdige.

Im Jahre 1847 schrieb ich einen furzen Artifel über "Beda" für das Freiburger Kirchenlexikon, (l. Band, S. 723 f.), der in nuce die verlässigen Daten aus Beda's Leben enthält. Erst später wurde mir die gründliche Monographie über Beda's Leben und Schriften von Heinrich Gehle (Disputatio historico- theologica de Bedae Venerabilis, presbyteri Anglo-Saxonis, vita et scriptis. Autore Henrico Gehle, Theol. Doct. Lugduni — Batavorum 1838. IV. 113 Pagg.) befannt, die ich bei der gegenwärtigen Bearbeitung vorzüglich benützt habe. — Mit befonderer Liebe hat den hochberühmten Beda Benerabilis neuestens der geseierte Graf von Montalembert († 12. März 1870) behandelt (Die Mönche des Abendlandes vom h. Benedict bis zum h. Bernhard. Bom Grasen von Montalembert, Einer der Lierzig der französsischen Asademie. Deutsche Ausg. von Tr. Karl Brandes. V. Band. Regensburg 1868.), indem der berühmte Asademier dem angelsächsischen Mönche und Kirchenvater das ganze 4. Kapitel des 15. Buches seines ausgezeichneten Werses gewidmet hat.

So berühmt der Name "Beda Venerabilis" in der Geschichte der Kirche ist, so still und bescheiden verfloß das Leben des Mannes, der diesen Namen trug.

Beda wurde, wie er selbst bezeugt 1), in Northumberland auf dem Gebiete des Klosters der h. Apostel Peter und Paul, quod est ad Wiraemutham Ingyrvum 2)

<sup>1)</sup> Histor. eccl. gentis Anglicae. Opp. Bedae ed. Colon. 1686. tom. III. p. 151, n. ed. Smith. Cantab. 1722. pag. 222.

<sup>2)</sup> Britannia, quae a quibusdam alter orbis appellatur, quod Oceano interfusa non multis Cosmographis comperta est, habet in remotissima sui plaga locum, ubi natus et educatus est Beda, Scotiae propinquum. Plaga olim et suave halantibus monasteriorum floribus dulcis, et urbium a Romanis aedificatarum frequentia renidens; nunc vel antiquo Danorum vel recenti Normannorum populatu nihil,, quod multum animos alliciat, praetendit. Ibi est Wira, nec egenae latitudinis, nec segnis gurgitis amnis, qui pelago influus naves, serena invectas aura, placido otii excipit gremio. Cujus utrasque ripas Benedictus quidam ecclesiis insignivit, et monasteria ibidem construzit, alterum Petri, alterum Pauli nomine, caritatis et regulae unione non discrepantia. Gulielmus Malmesburiensis de gestis regum Anglorum 1. 1, c. 3. — Das Aloster des h. Betrus erbaute Biscopus Benedictus, Minister des Königs Oswi von Northumberland, am nördlichen Ufer der Bire, nahe an der Mundung desselben, daber Wiremuthense (Wiremouth) genannt — im J. 674, und im 3. 682 das zweite Klofter des b. Paulus am Thnafluffe zu Ghrmh (beute Farrow). Diejem letteren Klofter gab Benedictus den Ceolfrid, dem erfteren Gafterwin zum Abte, die Oberleitung beider behielt er aber in seiner Sand, ut, teste Beda, una utriusque loci pax et concordia, eadem perpetua familiaritas conservaretur et gratia; adeoque tum propter communem originem et locorum viciniam, tum maxime ob unum idemque regimen, mutuumque monachorum consensum et commercium, unum in duobus locis positum monasterium rectius dici posset. Gehle l. c. p. 7. nach Bedae Histor. Abbatum Wiremuthensium et Girwiensium, ed. a J. Waraeo. Dubl. 1664, et ab A. Whartono Lond. 1693. l. I. p. 222, 227 n. l. II. p. 234. Gehle l. c. p. 8. meint, Beda fei auf dem Gebiete des Betereflofters geboren worden; die alte Bolfstradition bezeichnet aber als feine Geburteftatte den Ort Montton bei Ghrwy oder Jarrow.

geboren, und zwar im Jahre 672 3), von christlichen Eltern nicht gemeinen Standes 4).

Als Beda sieben Jahre zählte, wurde er von seinen Angehörigen dem Kloster des h. Petrus zu Wirmuth zur Bildung und Erziehung übersgeben, dem damals (679) der Gründer desselben, Benedictus, als Abt vorstand 5). In diesem Kloster, dem nach Benedict's Tode (690) Ceolfrid gleichwie dem Sct. Paulskloster zu Gyrwy, das er seit seiner Gründung (682) geleitet hatte, als alleiniger unmittelbarer Abt bis zu seinem Tode (716) vorstand 6), scheint Beda bis an sein Ende gelebt zu haben 7).

<sup>3)</sup> Beda schließt seine Kirchengeschichte mit den Worten: Hie est in praesentiarum universae status Britanniae, anno adventus Anglorum in Britanniam eireiter 285, dominicae autem incarnationis anno septingentesimo tricesimo primo (731). Die darauffolgende Epitome läust bis zu demielden Jahre 731 n. Chr., in welchem Beda nach dem von ihm selbst im Andange zu dieser Epitome gegebenen furzen Abrisse seines Lebens im 59. Jahre seines Alters stand; wornach er im J. 672 geboren war. Beda in sine Histor. eccl. gentis Anglorum. Opp. ed. Colon. c. III. 151 ed. Smith e. p. 222. und Gehle 1. e. p. 9 s.

<sup>4)</sup> E quibusnam parentibus natus sit Beda, qualisve conditionis illi fuerint, memoriae traditum non est. Ex iis vero, quae ipse narrat, se septem annos natum cura propinquorum Benedicto abbati, ac deinde Ceolfride educandum esse datum, conjicias eum, quamvis ignoto, non tamen ignobili genere esse oriundum. Hujus modi autem educatio parvi non aestimanda est, quoniam illo tempore vel reges throno suo decedebant, ut episcoporum vel abbatum dignitate potirentur. Neque tamen in voce propinquorum haerendum est, aut adeo ea premenda, ut inde sequatur, illum jam tenera aetate parentibus orbatum, atque ideireo aliis educandum fuisse traditum. Gehle l. c. p. 10 s.

<sup>5)</sup> S. Note 2) auf der vorigen Seite.

<sup>6)</sup> Beda hist. Abbatum Wiremuthensium ed. Wharton. Londin. 1693 pag. 224. 27, 33 et 34. Gehle l. c. pag. 6 s.

The object of the Ansicht. Beda sei aus dem Aloster zu Wirmuth in jenes zu Gyrmy unter Abt Ceotivic übergetreten und in diesem bis an sein Ende gegeblieben, indem er schreibt 1. c. pag. 11: "Ut ut est, praeërat monasterio Wiremuthensi. quum Beda puer illud intrabat. Benedictus soļus Abbas, altero illi Girviensi nondum condito, A. 679; in quo tamen postea apud Ceolfridum, quem Abbatem Benedictus constituerat, quique per annos triginta quique illi praesuit. mansisse, atque ibidem diem supremum obiisse videtur;" und pag. 33: Obiit et sepultus est Beda in monasterio Girovici, postea vero ejus ossa Dunelmum transportata sunt. Ich tann diese Ansicht aus solgenden Gründen uncht theilen. Beda erzählt selbst: Cunctum vitae tempus in ejusdem monasterii (in das er 679 unter Abt Benedictus eingetreten war) habitatione peragens, omnem meditandis Scripturis operam dedi (Histor, eccl. gentis Angl. Opp. ed. Colon. e. III. p. 151. ed. Smith c. p. 222), womit er das Rloster tes b. Fetrus zu Wirmuth als dassenge bezeichnet, in

In seinem neunzehnten Jahre (691) empfing Beda auf Befehl des Abtes Ceolfrid die Weihe des Diaconates, und im dreißigsten (702) die Weihe des Prebyterates, beide durch die Hand des Bischofs Johannes von Hagulstadesham 8).

So still und einförmig das Leben dieses Mönchs und Priesters äußerlich verlief, so rastlos thätig, reich und fruchtbar war das geistige Leben
desselben. Seine geistige Thätigkeit zeichnete Beda selbst in den wenigen
anspruchslosen und schönen Worten: "Alle Mühe gab ich mir mit Erforschung und Betrachtung der heiligen Schriften, und neben Beobachtung
der klösterlichen Zucht und dem täglichen Chorgesang in der Kirche war es
mir immer ein süßer Genuß, zu lernen, zu lehren oder zu schreiben <sup>9</sup>).

deffen Behaufung er sein ganges Loben zugebracht babe. Daß er dieses Rlofter nach Erbauung des anderen Klosters zu Ghrwh (682), da er erst zehn Jahre alt war, oder überhaupt, so lange Abt Benedict lebte (bis 690), verlaffen habe, ift an fich unwahrscheinlich, und wenn auf den Umstand Gewicht gelegt wird. daß Beda unter Abt Coolfrid gestanden sei, so spricht auch dieser Umstand für meine Ansicht, indem Ceolfrid vom 3. 690 bis an sein Ende (716) beiden Klöstern als unmittelbarer alleiniger Abt vorstand. — Aber — nach dem Zeugniffe des Presbyters Elfredus von Dunbolm (bei Gehle l. c. p. 33 s.) war ja Beda im St. Paulsklofter zu Ghrwh begraben, von wo die irdischen Ueberrefte desfelben im VI. Jahrbunderte nach Dunholm übertragen wurden! Wenn nur der eifrige Reliquien Sammter Elfred, der vier Jahrhunderte nach Beda lebte, seine Runde von der Begrabnifftatte Beda's auf altere Zeugen geftütt hätte! Aber er wußte nach Simeon Dunelm, Histor, de Dunelm, Eccl. apud X. Script. Lib. III. c. 7. col. 32 s. (bei Gehle l. c. p. 34) diese seine Kunde nur auf seine Autorität zu stützen, indem er versicherte: Hoc nemo me certius novit. Firmum, o dilectissimi, et procul omni dubio certum habeatis, quod eadem theca, quae sacratissimum corpus Patris Cuthberti servat, etiam ossa venerandi doctoris et monachi Bedae contineat. Extra hujus loculi hospitium nemo quaerat portionem ejus reliquiarum. — Am meisten aber steht ber Unnahme, Beda fei aus dem Rlofter gu Wirmuth in jenes gu Ghrmp übergetreten, die in dem Orden des h. Benedict gesetzliche stabilitas loci entgegen, fraft beren jedes Blied Dieses Drbens feierlich gelobt, lebenslang in dem Einen Rlofter zu verbleiben, in dem es in den Ordensverband getreten.

- Beda in hist, eccl. gentis Angl. ad finem: Nono decimo autem vitae meae anno Diaconatum, tricesimo gradum Presbyteratus, utrumque per ministerium reverentissimi Episcopi Joannis, jubente Ceolfrido Abbate, suscepi. Opp. ed. c. tom. III. p. 15 s. ed. Smith. Cantabr. 1722. p. 222. Die Klöster zu Wirmuth und Grung lagen im bischösslichen Sprengel von Hagulstades ham, dem damals der Bischof Joannes Beverlacensis vorstand, welcher später den bischösslichen Stuhl von Eboracum (York) bestieg.
- 9) Cunctum vitae tempus in ejusdem monasterii habitatione peragens, omnem meditandis Scripturis operam dedi; atque inter observantiam disciplinae regu-

Unge mein reich müssen die Geistesanlagen Beda's gewesen sein, und eben so eisern sein Kleiß. Er war Meister in der Grammatik, Rhetorik und Poesie, tief und weit bewandert auf dem Kelde der Naturwissenschaften, bestonders in Mathematik, Physik und Astronomie; er war ausgezeichnet als Chronolog und Historiser, wie als Philosoph und Theologe. Wie in der Neuzeit Immanual Kant nicht eine Tagreise weit von seiner Geburtsstadt Königsberg gekommen und doch in der ganzen Welt wie daheim beswandert war, so umfaßte Beda, im äußersten Winkel der Welt geboren und durch sein ganzes Leben auf die Klosterzelle beschränkt 10), mit seinem Geiste alle Wissenschaft seiner Zeit.

Der Ruf seiner umfassenden Gelehrsamkeit und seines ausgebreiteten Wissens verbreitete sich bald über das ganze gebildete Abendland, und wie Papst Sergius (687—701) die gelehrten Kenntnisse Beda's für das Beste der ganzen Kirche in Unspruch nehmen wollte 11), so begehrte der

laris et quotidianam cantandi in ecclesia euram semper aut discere, aut docere aut scribere dulce habui. I bidem l. c. — Unter den Lehrern, die ihn zum Studium der b. Schriften anleiteten, nennt Beda den Mönch Lrumberth, der im Kloster und unter der Leitung des Bischofs Teoda von Liccisseld gebildet worden war (hist. eccl. l. IV. c. 3.); den Rerchingesang erlernte er von Joannes, dem Sberiänger der St. Betersfirche in Rom, den Abt Benedictus sich von Papst Agatho für sein Klost x erbeten batte, und der unter den Angeln sich einen solchen Ruhm erwarh, daß nach dem Zeugnisse Beda's non solum sui monasterii (Wiremuthensis) fratres se docendos ei darent, verum etiam ut homines cantandi periti ex omnibus pene ejusedem provinciae monasteriis ad illum audiendum convenirent (i bid. l. IV. e. 18. Opp. ed. Colon, c. III. col 100. Hist. Vit. Abbat. Wirem, et Gyrw, ed. Wharton, p. 226.)

<sup>10)</sup> Beda igitur. — bemerft Gehle l. c. p. 21 — quamvis nunquam patriae fines excessisse, nec cum ullo munere publico tranquillam vitae monasticae conditionem mutasse vidimus, adeo tamen in monasterii solitudine se abscondisse et quasi sepelivisse existimandus non est, ut amicorum commercio et societatis usu plane abstineret. Extat certe ejus ad Egbertum Antistitem epistola ex qua apparet, eum per dies aliquot, ob commune legendi studium, in illius monasterio Eboraci commoratum, atque ab amico invitatum esse, et sequenti quoque anno confabulandi causa in eundem locum deveniret (Bedae Epist. ad Egbertum Antist. edit ab J. Waraeo. Dubl. 1664. repetita ab A. Whartono Lond. 1693, et a Smith in ed. Cantab. 1722, init. Simile quid legitur in epistola de Aequinoctio ad Wichredam scripta, in qua, memor familiaritatis et dulcedinis, quibus ille se susceperat, quaestionem, cui praesens breviter responderat, jam latius explanare aggredicur. Opp. ed. Colon. II. 230) Cui invitationi quominus satisfaceret, impedivit eum infirma qua jam tunc premebatur, corporis valetudo, missis tamen litteris desiderium sui lenivit.

<sup>11)</sup> Abt Ceolfrit batte von P Gergins die Erneuerung tes vom P. Agatho unter bem Abte Benetict tem Alvuer tes b. Peter und Paul verliebenen Schuthriefes

Apostel der Deutschen, Bonifacius, von Abt Eudberth und dem Erzsbischofe Egberth von York inständig, ihm doch nur Etwas von den Leisstungen Beda's, dieses tiesen Schriftsorschers und Kirchenlichtes, zu schicken — zum Troste seiner Wanderschaft und zum Gebrauche bei seinen Presdigten 12).

nich erbeten -- nach dem Zeugniffe Beda's in der Hist, abbat, Wirem, ed. Wharton, p. 234 in fine. ed. Smith p. 300: Missis Romam monachis tempore b. recordationis Sergin l'apae privilegium ab co pro tuitione sui monasterii instar illius, quod Agatho Papa Benedicto dederat, accepit Ceolfridus. Quod Britannnias perlatum et coram synodo patefactum, praesentium episcoporum simul et magnifici regis Alfridi subscriptione confirmatum est, quomodo etiam prius illud sui temporis regem et episcopos in synodo publice confirmasse non latet. Durch die nach England gurudfebrenden leberbringer des papftlichen Brivilegs sendete Papft Gergins an den Abt Ceolfrid folgendes Schreiben: "Sergius Episcopus, servus servorum dei, Ceolfrido religioso abbati presbyteroque salutem . . Benedictionis gratiam, quam nobis per praesentem portitorem tua misit devota religio, libenti et hilari animo, sicuti ab ea directa est, nos suscepisse cognosce . . Opportunis ergo ac dignis amplectendae sollicitudinis tuae petitionibus arctissima devotione faventes, hortamur Deo dilectam bonitatis tuae religiositatem, ut, quia exortis quibusdam ecclesiasticarum causarum capitulis, non sine examinatione longius innotescendis, opus nobis sunt ad conferendum artis literatura imbuti; sicut decet devotum auxiliatorem sanctae matris universalis ecclesiae, obedientem devotionem huic nostrae exhortationi non desistas accomodare, sed absque aliqua immoratione religiosum famulum Dei Bedam venerabilis monasterii tui ad veneranda limina Apostolorum principum meorum Petri et Pauli, amatorum tuorum ac protectorum, ad nostrae mediocritatis conspectum non moreris dirigere. Quem favente Domino, tuisque sanctis precibus, non diffidas prospere ad te redire, peracta praemissorum capitulorum cum auxilio Dei desiderata solennitate. Erit (enim), ut confidimus, et cunctis tibi creditis profuturum, quidquid ecclesiae generali devoto sancto collegio clarucrit praestantissime impertitum." - Es ift fein Grund, an ber Nechtheit dieses papstlichen Breve zu zweifeln; daß aber Boda der so dringenden Aufforderung des Bapftes fich nach Rom zu begeben, nicht entsprach, kann nur dem bald nach Empfang des papstlichen Schreibens kund gewordenen Tode des B. Sergins I. zugeschrieben werden. G. Gehle l. c. p. 14 ss.

12) In Abt Cubberth schrieb Bonisacine: Petimus etiam ut ad consolationem, non solum peregrinationis sed etiam infirmitatis nostrae libros a beatae memoriae Beda expositos mittere digneris de aedificatione templi, vel in Cantica Canticorum, sive Epigrammatum heroico metro sive elegiaco compositorum, si fieri potest, omnes, sin autem de aedificatione templi libros tres. Fortassis difficilis petitio, sed nihil arbitror esse difficile verae charitati (Acta Sanctorum ed. Bolland. Mensis Maii Tom. VI. Antverp. 1688. p. 719.) Und an Erzbischof Egbert also: Modo autem inhianter desiderantes flagitamus a vobis ad gaudium. ut memores nostri eo

Nebst seinen Commentaren über die meisten Bücher des A. und N. T., an deren Absassiung Beda erst nach Empfang der Priesterweihe in seinem dreißigsten Jahre ging 13, hat er sich als Schriftsteller um das Leben und die Wissenschaft der Kirche besonders berühmt und verdient gemacht durch seine Zeitberechnung, indem er den neunzehnjährigen Osterchslus des Cyrill von Alexandrien, den Dionysius der Kleine dis zum J. 627 geführt hatte, dis zum J. 1595 fortsetzte (Decennovales eirculi. Opp. ed. Colon. c. T. I. 275 ss.) Nach der Dionysischen Nera berechnete Beda die Zeit vorzügslich in seiner Kirchengeschichte des engländischen Bolkes, durch welche allein er sich seinen unsterblichen Namen errungen hat 14). Sie bes

- "Ex quo tempore accepti presbyteratus usque ad annum aetatis meae quinquagesimum nonum, haec in Seripturam Sanctam meae meorumque necessitati ex opusculis venerabilium Patrum breviter adnotare, sive etiam ad formam sensus et interpretationis eorum superadjicere curavi". Beda ad fin. hist. eccl. Opp. ed. Colon. c. III. 151. Smith.p. 222.
- 14) "Reiner verleibt jenem Zeitalter des weisesten Königs (Aldfrid) größeren Glang, als der eben genannte Mann, welchen der Rame des Ehrwürdigen ichmudt, welcher encoflopädische Kenntniffe mit seltener Gründlichkeit umfaßte . . . Duß ce uns auch bei Betrachtung feiner gelehrten Berte jehr deutlich merben, daß jene Zeit mehr Bildungsmittel, iowohl in Sandidriften als gelehrten Beiftlichen, befaß, als wir ibr zuzuichreiben pflegen; muffen wir in ibm auch mehr die hohe Bildung ber römischen Kirche als angeliadnische Rationalität anerkennen, fo verbürgt die Anerkennung, welche seine Berdienste noch bei seinem Leben in Rom und bald darauf, jo weit gelehrte Kenntnisse vordringen konnten, fanden, daß wir in Beda mit Recht ein Munder seiner Zeit verebren. Geine vielen theologischen Schriften, feine Erläuterungen gu den Büchern des alten und neuen Teftamentes baben viele Jahrhunderte bindurch in jedem Alofter Europa's bis gu der ganglichen Umgestaltung auch Diefer Biffenichaft, Leier und Abschreiber gefunden; seine Kunde der griechischen Sprache, der Medicin, der Ustronomie, Der Metrif biente ibm zur Belehrung feines Zeitalters. Gein Wert von ben fechs Lebensaltern der Belt ift die, nur zu oft ichlecht benütte, Grundlage der meiften Universaldronifen des Mittelatters geworden. Doch das große Berdienft, welches seinen Ramen auf jedes kommende Zeitalter bringen wird, beruht auf feinen hiftoriiden Berfen, fo weit fie fein Baterland betreffen. Wenn noch ein zweiter

modo, quo et ante mecum fecistis, aliquam particulam vel scintillam de candela Ecclesiae, quam illuxit Spiritus sanctus in regionibus provinciae vestrae, nobis destinare curetis, id est, ut de tractatibus, quos spiritualis presbyter et investigator sanctarum Scripturarum Beda reserando composuit, partem qualemeunque dignemine mittere. Maxime autem (si fieri possit) quod nobis praedicantibus habile, et manuale, et utile esse videtur super Lectionarium anniversarium, et Proverbia Salomonis, quia commentarios supra illa eum condidisse audivimus (Baronii Annales ad a. Chr. 731. n. XXIX. Tom. IX. ed. Augustae Vindel. 1740. c. 136. Acta Sanct. l. c. p. 719.)

ginnt sechzig Jahre vor Christus mit dem Auftreten J. Cäsar's in Britannien und schließt mit dem Jahre der Menschwerdung Christi 731, da Beda
im 59. Jahre seines Alters war <sup>15</sup>). Die von Beda seinem Geschichtswerte
angehängte chronologische Uebersicht, welche bis zu demselben Jahre, 731,
läuft, setzte er selbst bis zum Jahre 734 fort <sup>16</sup>). Bei der ununterbrochenen
geistigen Anstrengung, mit welcher er neben der eisrigen Erfüllung seiner
Pflichten als Ordensmann und Priester gelehrten Arbeiten durch mehr als
dreißig Jahre oblag, hatte seine leibliche Gesundheit sehr gelitten, so daß
er an den Beschwerden der Brust und Lunge im solgenden Jahre, 735, am
Feste der Himmelsahrt des Herrn, am 26. Mai, verschied. Wie sein ganzes
Leben unter Uebungen der klösterlichen Frömmigkeit und den der Schriftauslegung vorzüglich zugewendeten Studien verlief, so auch die letzten Tage
Beda's <sup>17</sup>).

ähnlicher Mann in seinen Tagen vorhanden gewesen wäre, welcher mit demselben klaren, umsichtigen Blicke, derselben treuen und frommen Gesinnung die weltlichen Angelegenheiten seiner Vorfahren hätte beschreiben können, wie Veda vorzugs-weise von denen der Kirche schreibt, so bätte die Geschichte Englands für die Nachkommen beinahe als eine Offenbarung über das germanische Alterthum erscheinen dürfen." J. M. Lappenberg in s. Geschichte von England. Hamburg 1834. I. 204 f.

- 15) S. oben S. 4. N. 3.
- p. 10. bemerkt: Hactenus et hoc ordine servato omnes melioris notae MSS. egregius quoque ille Codex Mori, quo usus est Smith. Lege Praef. ad edit. Cantabr. et vide ad fin. Hist. eecl. p. 219—22.
- 17) Ueber dieselben berichtet Beda's Schüler Cuthbert, der gur Zeit des Bonifacius Abt von Wirmuth war (f. oben E. 7. N. 12.) Folgendes jeinem Mitschüler Cuthwin. Dilectissimo in Christo Collectori Cuthwino Cuthbertus condiscipulus in Deo aeternam salutem. Munusculum, quod misisti, libenter accepi, multumque gratanter literas tuae devotae eruditionis legi, in quibus, maxime quod desiderabam, missas videlicet et orationes sacrosanctas pro Deo dilecto Patre ac Magistro nostro Beda a vobis diligenter celebrari reperi. Unde delectat magis pro ejus caritate, quantum fruor ingenio, paucis sermonibus dicere, quo ordine migrarit e seculo, cum etiam hoc te desiderasse et poscere intellexi. Gravatus quidem est infirmitate maxima creberrimi anhelitus, sine dolore tamen, ante diem Resurrectionis dominicae, id est, fere duabus hebdomadibus; et sic postea lactus et gaudens, gratiasque agens omnipotenti Deo omni die et nocte. immo horis omnibus usque ad diem Ascensionis dominicae, septimo Kalendas Junii, vitam ducebat, et nobis, suis discipulis, quotidie lectiones dabat, et quidquid reliquum erat dici in psalmorum decantatione occupabat: totam quoque noctem in laetitia et gratiarum actione pervigil ducebat, nisi quantum modicus somnus impediret. Evigilans autem statim consueta repetivit, et expansis manibus Deo gratias agere non desivit. Vere fateor, quia neminem

Ueber die von ihm bis zum Jahre 731 verfaßten Schriften hat uns Beda felbst die authentischste Runde hinterlaffen, indem er am Schlusse

alium oculis meis vidi, nec auribus audivi. tam diligentes gratias Deo vivo referre. O vere beatus vir! Canebat sententiam beati Pauli Apostoli: Horrendum est incidere in manus Dei viventis, et multa alia de sancta Scriptura in quibus nos a somno animae exsurgere, praecogitando horam ultimam, admonebat. Et in nostra quoque lingua, hoc est, Anglica, ut erat doctus in nostris carminibus nonnulla dixit. Nam et tune hoc Anglico carmine componens, multum compunctus ajebat: Fortham neodfere nenig wyrtheth thances snottra thonne him thearf sy, to gehiggme aer his heonem gange, envet his gaste godes oth the yveles aefter deathe begins n demed wurthe. Quod ita Latine sonat: Ante necessarium exitum prudentior, quam opus fuerit. nemo existit: ad cogitandum videlicet, antequam hine proficiscatur anima, quid boni vel mali egerit, qualiter post exitum judicanda fuerit. -- Cantabat etiam antiphonas secundum nostram consuetudinem et sui; quarum una est: O rex gloriae, Domine virtutum, qui triumphator hodie superomnes coelos adscendisti, ne derelinguas nos orphanos, sed mitte promissum Patris in nos Spiritum veritatis, alleluja. Et cum venisset ad illud verbum: ne derelinguas nos orphanos, prorupit in lacrymas, et multum flevit. Et post horam coepit repetere, quae inchoaverat. Et hace nos audientes luximus, cum illo. Altera vice legimus, altera ploravimus, immo semper cum fletu legimus. In tali laetitia quinquagesimales dies usque ad diem praefatum duximus, et ille multum gaudebat, Deoque gratias agebat, quia sic meruisset infirmari. Referebat, et saepc dicebat: Flagellat Deus omnem filium. quem recipit, et multa alia de sancta Scriptura. Sententiam quoque s. Ambrosii: Non sic vixi, ut me pudeatinter vos vivere; sed nec mori timeo, quia bonum Dominum habemus. In istis autem diebus duo opuscula multum memoria digna, exceptis lectionibus, quas accepimus ab eo, et cantu psalmorum, facere studebat. Evangelium scilicet Sancti Joannis usque ad eum locum in quo dicitur: sed haec quid inter tantos, in nostram linguam ad utilitatem ecclesiae convertit, et de libris Rotarum 1 sidori Episcopi excerptiones quasdam. dicens: Nolo, ut discipuli mei mendacium legant, et in hoc post obitum meum sine fructu lahorent. Cum venisset autem tertia feria ante Ascensionem Domini, coepit vehementius aegrotare in anhelitu, et modicus tumor in pedibus apparuit Totum autem illum diem ducebat, et hilariter dictabat, et nonnumquam inter alia dixit: Discite cum festinatione; nescio, quando subsistam, et si post modicum tollat me Factor meus. Nobis autem videbatur, quod suum exitum bene sciret. Et sie noctem in gratiarum actione pervigil duxit. Et mane inlucescente, id est, quarta feria, praecepit diligenter scribi. quae coeperamus. Et hoc facto, usque ad tertiam horam ambulavimus deinde cum reliquiis Sanctorum, ut consuctudo illius dici poseebat. Unus vero erat ex nobis cum illo, qui dixit illi: Adhuc, Magister dilectissime, seiner Kirchengeschichte des engländischen Boltes dieselben in folgender Reihe namhaft macht.

In principium Genesis, usque ad nativitatem Isaac, et ejectionem Ismahelis, libri IV. — De Tabernaculo, et vasis ejus ac vestibus Sacerdotum, libri III. — In primam partem Samuhelis, i. e. usque ad mortem Saulis, libri III. — De aedificatione Templi, allegoricae expositionis, sicut et cetera, libri II. — Item in Regum librum XXX quaestiones. —

capitulum unum deest. Videturne tibi difficile, plus te interrogari? At ille: Facile est, inquit, accipe tu um calamum et tempera, et festinanter scribe. Quod ille fecit. Nona autem hora dixit mihi: Quaedam preciosa in mea capsella habeo, id est. piper, oraria et incensa, sed curre velociter, et presbyteros nostri monasterii adduc ad me, ut et ego munuscula, qualia Deus donavit, illis distribuam. Divites autem in hoc seculo aurum et argentum, et alia quoque preciosa student dare: ego autem cum multa caritate et gaudio fratribus meis dabo, quod Deus dederat. Et allocutus est unumquemque, monens et obsecrans pro eo Missas celebrare, et orationes diligenter facere; quod illi libenter spoponderunt. Lugebant autem et flebant omnes, maxime quod dixerat, quia amplius faciem ejus in seculo hoc non essent visuri. Gaudebant autem, quia dixit; Tempus est, ut revertar ad eum, qui me fecit, qui me creavit, qui me exnihilo formavit. Multum tempus vixi, bene mihi pius Judex vitam meam praevidit, tempus resolutionis meae instat, quia cupio dissolvi et esse cum Christo. Sic et alia multa locutus in laetitia, diem usque ad vesperam duxit, et praefatus puer dixit: Adhuc una sententia, Magister dilecte, non est descripta. At ille: Scribe, inquit, cito. Post modicum dixit puer: Modo sententia descripta est. Ad ille: Bene, inquit, veritatem dixisti; consummatum est; accipe caput meum in manus tuas, quia multum me delectat sedere ex adverso loco sancto meo, in quo orare solebam, ut et ego sedens Patrem meum invocare possim. Et sic in pavimento suae casulae decantans: Gloria Patri et Filio et Spiritui Sancto, cum Spiritum sanctum nominasset, spiritum e corpore exhalavit ultimum, ac sic regna migravit ad coelestia. Omnes autem, qui viderunt beati Patris obitum, nunquam se vidisse unum alium in tam magna devotione atque tranquillitate vitam finisse dicebant: quia, sicut audisti, quousque anima ejus in corpore fuit Gloria Patri et alia quaedam ad gloriam Dei ceci it et expansis manibus Deo vivo et vero gratias agere non cessabat. Scito autem, Frater carissime, quod multa possem narrare de eo, sed brevitatem sermonis ineruditio linguae facit. Attamen cogito, Deo adjuvante, ex tempore plenius de eo scribere, quae oculis vidi, et auribus audivi. Baronii Annal. ed. a. 731. n. XX-XXIII. Tom. IX. ed. c. c. 132 s. Acta Sanctorum, Mensis Maii Tom. VI. Antverp. 1688. p. 721 s. und Gehle l. c. p 23-30.

In Proverbia Salomonis, libri III. — In Cantica Canticorum, libri VII. - Isaïam, Danihelem, duodecim Prophetas, partem et Hieremiae, distinctiones Capitulorum ex tractatu B. Hieronymi excerptae. - In Ezram et Neëmiam, libri III. - In Canticum Habacuc, liber 1. — In librum B. Patris Tobiae, explanationis allegoricae de Christo et Ecclesia, liber I. - Item, Capitula lectionum in Pentateuchum Mosi, Josuae, Judicum. - In libros Regum, et Verba dierum. -In librum B. Patris Joh. - In Parabolas, Ecclesiasten, et Cantica Canticorum. — In Isaïam Prophetam, Ezram quoque et Neëmiam. — In Evangelium Marci, libri IV. - In Evangelium Lucae, libri VI. - Omiliarium Evangelii, libri II. - In Apostolum, quaecunque in opusculis S. Augustini exposita inveni, cuncta per ordinem transcribere curavi. — In Actus Apostolorum, libri II. - In Epistolas VII. Catholicas, libr. singuli. - In Apocalypsin S. Johannis, libri III. - Item, Capitula lectionum in totum N. Test., excepto Evangelio. - Item, Liber Epistolarum ad diversos: quarum de sex aetatibus seculi una est; de mansionibus filiorum Israël una; una de eo, quod ait Isaias: Et claudentur ibi in carcerem, et post multos visitabuntur; de ratione Bissexti una; de Aequinoctio, juxta Anatolium, una. - Item, de historiis Sanctorum: librum vitae et passionis s, Felicis Confessoris, de metrico Paulini opere in prosam transtuli. — Librum vitae et passionis s. Anastasii, male de Graeco translatum, et pejus a quodam imperito emendatum, prout potui, ad sensum correxi. — Vitam S. Patris, Monachi simul et Antistitis, Cudbercti, et prius heroico metro, et postmodum plano sermone descripsi. - Historia Abbatum Monasterii hujus, in quo supernae pietati deservire gaudeo, Benedicti, Ceolfridi et Huaetbereti, in libellis duobus. — Historia Ecclesiasica nostrae insulae ac gentis, in libris V. - Martyrologium de natalatiis sanctorum Martyrum diebus: in quo omnes, quos invenire potui, non solum quo die, verum etiam quo genere certaminis, vel quo sub judice mundum vicerint, diligenter adnotare studui. - Liber Hymnorum diverso metro, sive rhythmo. - Liber Epigrammatum, heroico metro, sive elegiaco. -De natura rerum, et de Temporibus, libri singuli. - Item, de Temporibus, liber unus major. - Liber de Orthographia, alphabeti ordine distinctus. - Item, Liber de Metrica arte; et huic adjectus alius de Schematibus, sive Tropis libellus, hoe est, de figuris modisque locutionum, quibus Scriptura sancta contexta est.

Als weitere achte Schriften Beda's, die in diesem Berzeichnisse, weil nach dem Jahre 731 geschrieben, nicht enthalten sind, erscheinen die "Retractiones in Actus Apostolorum; Epistola ad Albinum; Epistola

ad Egbertum Antistitem, de Christi Praesulis officio; Libellus de situ urbis Hierusalem, sive de locis sanctis 18).

Gesammtausgaben der Werfe Beda's erschienen zu Paris 1544 und 1554, zu Basel 1563, zu Röln 1612 und 1688. Die vorzüglichsten Ausgaben der Rirchengeschichte Beda's sind: Historiam ecclestasticam gentis Anglorum... edidit A. Whelorus. Cantabr. 1644. — Bedae Presbyteri et Fredegarii Scholastica Concordia ... in duas partes divisa, quarum prior continet Historiam ecclesiasticam gentis Anglorum.. posterior dissertationem de annis Dagoberti Francorum regis, eo nomine primi. Auctore P. F. Chiffletio, Soc. Jesu Presbytero. Paris 1681. Bedae Venerabilis Hist. Eccl. Gentis Anglorum, una cum reliquis e jus Operibus Historicis in unum volumen collectis, cura Johannis Smith S. T. P. et Eccl. Dunelmensis non ita pridem Canonici. Cantabrigiae 1722 — Venerabilis Bedae Hist. eccl. Gentis Anglorum. Ad sidem Codicum MSS. recensuit J. Stevenson. Lond. 1838.

Eine kritische Ausgabe der sämmtlichen Werke Beda des Chrwürdigen ist noch immer ein eben so berechtigter als frommer Wunsch der Gelehrten, und es ist ungemein zu beklagen, daß es den gelehrten Maurinern nicht gegönnt war, auch dieses Verdienst sich zu erwerben.

Die Kirche zählt Beda nicht nur unter ihre Heiligen <sup>19</sup>), sondern auch unter ihre Bäter, indem sie aus den Schriften dieses durch Rechtgläubigsteit und Heiligkeit des Wandels ausgezeichneten Kirchenmannes Lesestücke für das firchliche Officium ausgewählt hat <sup>20</sup>); und sie hat ihn in besons

<sup>18)</sup> Gehle l. c. p. 90-99.

<sup>19)</sup> Sie feiert das Fest dessetben am 27. Mai – nach dem Martyrologium Romanum ad diem 6. Cal. Jun.: Eodem die depositio venerabilis Bedae Presbyteri, sanctitate et eruditione celeberrimi (Ed. Ratisb. 1846. pag. 101).

Lesestiice in den firchtichen Taggeiten auß den Schriften Beda des Chrwürdigen fommen vor: Sabbato ante Dom I. in Quadrag., feria III. infra hebd. I. Quadrag., Dom. III. in Quadrag., feria 4. quatuor Temp. Septembr., Dom. XII. post. Pentec., in festo Expectat. Partus B. M. V. (18. Dec.), in Convers. S. Pauli (25. Jan.), in festo S. Petri Coelestini (19. Mai), SS. Joannis et Pauli MM. (26. Juni), die 6. infra Octav. SS. Petri et Pauli (4. Juli.), in festo B. M. V. de monte Carmelo (16. Jul.), S. Mariae ad Nives (5. Aug.) S. Bernardi (20. Aug., B. M. V. de Mercede (24. Sept.), in Solemnit. S. Rosarii (Dom. I. Oct.) fest. SS. martyrum Dionysii et soc. (9. Oct.), fest. Omnium Sanctorum (1. Nov.), die 2, 3 et 5, infra Octav. omn. SS. (2. 3. 5. Nov.). fest. Praesentat. B. M. V. (21. Nov.), in festo Confessoris n. P. super "Nolite timere", und die 5, 6. 7. infra Octavam Dedicationis Ecclesiae.

B. trägt unter ben Rirchenvätern den Ramen des "Ehrwürdigen."

14

derer Weise durch den Beinamen "Venerabilis," des Ehrwürdigen <sup>21</sup>), aus gezeichnet.

Die Kirche nennt Beda sowohl im Berzeichnisse ihrer Heiligen (s. S. 13. Note 19. Martyrol. Rom.) als in dem Breviere "Venerabilis", indem die Lesestücke aus seinen Schriften mit der Ueberschrift "De homilia venerabilis Bedae Presbyteri" ausgesührt werden. Das Prädicat "Venerabilis", welches Beda unter allen Kirchenvätern beigelegt wird, stammt nirgends anders als von der Kirche her, und alle andern Meinungen über den Grund und Ursprung dieses Beinamens sind unstichhaltig.

## VI.

Zur Geschichte der Slavenapostel Cyrill und Method. Tiese Abhandlung, welche die fritische Würdigung zweier, das Wirken der Slavenapostel betreffenden, den Päpsten Hat in II. und Stephan V. zugeschriebenen Briese zum Vorwurse hat, erschien zuerst in der "Zeitschrift für die gesammte kath. Theologie von Scheiner und Häusle." VII. Bd. Wien 1855. S. 345–80.

Da seitdem diese Briese immer noch von Gelehrten, wie Wattensbach und Dümmler, als echt angesehen, und insbesondere die Echtheit des dem P. Hadrian II. beigelegten Brieses wider die von mir hervorgehobenen Merkmale der Unechtheit von Stule versochten und dessen Geplänkel von Dudit für "schlagend" gehalten wird, erschien eine nochmalige kritische Beleuchtung dieses Documentes nothwendig, und ich hoffe die Unechtheit desselben für immer außer jeden Streit gesett zu haben.

Diese meine Abhandlung erschien in czechischer Ueberschung, welche der in theologischer Literatur sehr bewanderte und sehr bestrebsame junge Priester der Prager Diöcese. Herr Thomas Novat, besorgte, in dem von Dr. und Prof. Borovy redigirten "Časopis katolického duchovenstva" 1871. I. und II. Hest.

Das hohe Interesse, welches die große slavische Bölkersamitie, insbesondere jene des österreichischen Kaiserstaates, und die Wissenschaft an der Geschichte der Slavenapostel in gleicher Beise von jeher genommen hat, ist in der neuesten Zeit durch einige dieselbe betreffenden Publicationen um ein Bedeutendes gesteigert worden.

Im Jahre 1847 wurde die sogenannte busgarische Legende vom heisigen Method, die in der bis dahin ungemein seltenen Vebensbeschreis bung des busgarischen Bischoss Clemens 1) enthalten ist, durch eine neue und correcte Ausgabe derselben zugänglich gemacht in der: Vita S. Clementis Episcopi Bulgarorum. Graece. Edidit Franciscus Miklosich Phil. et Jur. Doctor. Vindobonae 1847. 8 maj. XXII. et 94.

In demselben Jahre entdeckte Dr. Wilhelm Wattenbach, Archivar zu Breslau, eine neue Quelle zur Geschichte Methods. Er fand nämlich in der Bibliothek des Cisterzienserstiftes Heiligenkreuz in Niederösterreich

<sup>1)</sup> Miklosich in der Praefatio zu seiner Ausgabe schreibt hierüber: "Tota vita edita est graece in libro rarissimo, excuso Moschopoli, anno 1741 4. pag. 13-37, et in alio aeque raro: Νειεφόρου Καλλίστου τοῦ Ξανθοπούλου περὶ ουστάσεως τοῦ σεβασμίου δίπου τῆς ἐν Κωνσταντίνου πόλει ζωοθοχου πηγῆς καὶ τῶν ἐν αὐτῷ ὑπερφυώς τελεσθέντων θαυμάτων, καὶ ὁ βίος τοῦ ἐν άγιως Κλήμεντος άρχιεπισκόπου Βουλγάρων, συγγραφεὶς παρὰ τοῦ ἀγιωτάτου ἀρχιεπισκόπου τῆς πρώτης Ἰουστινιανῆς Κυρίου Θεοφυλάπου νῦν πρώτου ἐπόσθέντα ἐπιστασία Ἀμβροσίου ἱερομονάχου τοῦ Παμπέρεως, (Viennae) μωρὶ (1802) 8. pag. 101 et seqq. Teste Anthimo Gaza, ecclesiac graecae, quae est Viennae, parocho Pampereus Macedo, professor in Valachia, edidit hunc librum. e codice monasterii S. Naum ad lacum Achridanum in Macedonia."

eine Handschrift in Quart (n. 217), die nebst anderm Kirchlichen einen Brief des Papstes Stephan V. an König Svatopluk enthielt. Dieser Brief, dessen Handschrift nach Wattenbach's Unsicht dem eilsten Jahrhundert angehört, wurde von ihm in seiner Schrift: Beiträge zur Geschichte der christlichen Kirche in Mähren und Böhmen. Wien 1849. S. 43 ff. veröffentlicht.

Tarauf machte der Bibliothefarzu Prag, J. B. Schafarik, in seinen Památky Dřevního Pisomnictvi Jihoslovanuv, Prag 1851 eine altserbische Legende von Constantin und eine altrussische von Method bestannt. Aus dieser Sammlung slavischer Sprachdenkmäler übersetze Prosessor Mislosich das Leben Method's in's Lateinische, und diese Vita Methodii verössentlichte Ernst Dümmler unter dem Titel der pannonischen Lesgende mit einer Einleitung über die Glaubwürdigkeit derselben, so wie mit Anmerkungen und Excursen versehen, im Archiv für Kunde österzreichischer Geschichtsquellen. Wien 1854. XIII. Bd. 1 Hft. S. 145 st. War in dieser pannonischen Legende überhaupt eine neue Quelle für die Geschichte Method's erschlossen, so war in derselben cap. 8 überdies ein besonders interessantes Schriftstück enthalten, nämlich ein bisher ganz unbekannter Brief Papst Hadrian's II. an den Mährenherzog Rastissan, und die slovenischen Fürsten Svatoplus und Rozel.

Dis dahin waren als die weitaus wichtigste Quelle für die Geschichte der Slavenapostel blos vier Briefe Papst Johann VIII. (14. Dec. 872 — 15. Dec. 882) an Method und Svatopluk bekannt; nun waren auf einmal zwei neue päpstliche Schreiben hinzugekommen! Bei dem ungemein hohen Werthe, den amtliche, vom apostolischen Stuhle ausgegangene Briefe für geschichtliche Kunde haben, warf sich in Betress der genannten neuesten Publicationen natürlich von selbst die Frage nach der Aechtheit die se angeblichen päpstlichen Schreiben auf. Denn nur dann, wenn diese beiden Schriftstücke sich unwiderleglich als von den Päpsten Had vian II. und Stephan V. erlassene Briefe erweisen, können sie sich den anerkannt ächten Briefen Papst Johann VIII. an die Seite stellen und jenen Grad der historischen Glaubwürdigkeit für sich in Unspruch nehmen, der amtlichen, von der höchsten firchlichen Autorität erflossenen Urfunden gebührt.

Die genannten deutschen Gelehrten, Wattenbach und Dümmler, treten nun, wenn auch nicht mit dem gleichen Gefühle und Anspruche der Sicherheit und Entschiedenheit, für die Aechtheit und Verläßlichkeit ihrer Publicationen in die Schranten, und haben, dieselben als echte historische Quellen betrachtend, sehr wichtige Momente im Leben Method's nach dem Inhalte derselben zu gestalten kein Bedenken getragen 2).

Studien über die durch Method eingeführte flavische Liturgie führten mich nothwendig zu einer Prüfung der Glaubwürdigkeit, wie aller über das Leben der Slavenapostel eröffneten Duellen, so insbesondere auch der genannten, den Päpsten Habrian II. und Stephan V. beigelegten Briefe. Je unerläßlicher eine solche Prüfung im Interesse der Bissenschaft erscheint, desto weniger darf ich Anstand nehmen, das Resultat derselben, obschon es dem kritischen Besunde Dümmler's und Wattenbach's gerade entgegenslänft, zu veröffentlichen.

Um die verehrlichen Leser in Stand zu setzen, meinem Urtheile über die Aechtheit und Glaubwürdigkeit der den genannten Päpsten zugeschriebenen Briefe folgen zu können, muß ich den Text derselben hier mittheilen, vorher aber einen Canon der historischen Kritik aufstellen, auf welchem, als auf einem unumstößlichen Grundsatze, mein Urtheil über die beiden Briefe ruht.

Das aller gesunden historischen Aritik geschriebene Gesetz lautet also: Jede Urkunde, deren Aechtheit und Glaubwürdigkeit in Fragesteht, muß an andern, aus derselben Quelle und Zeit stammenden und über denselben Gegenstand handelnden, ächten und glaubwürdigen Urkunden geprüft werden. Alles und Jedes, was diesen anerkannt ächten und glaubwürdigen schriftlichen Denkmalen widerspricht, muß als unächt und unglaubwürdig verworfen werden.

Wird dieser Grundsatz der Kritik auf unsern Gegenstand angewendet, so ergeben sich die anerkannt ächten Briefe Papst Johann VIII. an Method und Svatopluk 3), sowie die Zeugnisse des Bibliothekar Anastasius

<sup>2)</sup> Dieß gilt vorzugweise von Dr. Ernst Dümmler, ord. Prosessor der Geschichte zu Halle, welcher in s. "Geschichte des Ostskänlichten Reichs", I. B., Berlin 1862, die Geschichte der Slavenapostel auf's Gräulichste verunstaltet hat, indem er in der untritischsten Weise nicht nur die Angaben der zwei hier in Rede stehenden, den Päpsten Hadrian II. und Stephan V. beigelegten Briefe, sondern auch jene der pannonisch en und bulgarisch en Legende über das Leben Method's und der altserbischen Legende über das Leben Constantin's als vollsommen glaubwürdige und verbürgte Daten ansah und als solche in seinem genannten Werse ohne Bedenten verwerthete, gleich wie B. Wattenbach in sechrist: "Die Slavische Liturgie in Böhmen und die Altrussische Legende vom h. Wenzel." Breslau, 1857.

<sup>3)</sup> Diese Briefe finden sich in den papstlichen Regesten vor, und es ist durch dieses äußere Zeugniß allein ihre Aechtheit außer allen Streit gesetzt. Palach nahm im J. 1837 an Ort und Stelle Abschriften von diesen Briefen, welche von dem Präsecten des vaticanischen Archivs, Monsig. Marini, beglaubigt wurden.

über Constantin, die im 3.873 verfaßte Schrift des Salzburger Anonymus über die Bekehrung der Carantanen und die Translatio S. Clementis als den Maßstab, an welchem die Aechtheit und Glaubwürdigkeit der in Frage stehenden Briefe Hadrian II. und Stephan V. gemessen werden muß.

Indem ich nun daran gehe, diese fraglichen Briefe an jenen unverwerftichen richtigen Maßstab zu halten, beginne ich mit dem Briese Hadrian II., der, wie gesagt, c. 8 der pannonischen Legende enthalten ist. Da dieser Brief auch neuestens in den Regesta Bohemiae Pars I. von Erben pag. 14 f. so-wohl in dem altslavischen Originaltexte als in wörtlich genauer lateinischer Uebersetzung mitgetheilt wurde, so lasse ich denselben sowohl nach der von Mitlosich als bei Erben gegebenen Uebersetzung folgen.

Hadrianus II. papa, Methodium in partes Moraviae et Pannoniae mittens praeceptorem, linquam slavicam in sacris collaudat 4).

## Miflosich.

Andrianus episcopus et servus Dei Rostislavo et Kocelo, gloria in altissimis Deo et in terra pax, hominibus bonae voluntatis. Audivimus de vobis spiritualia, quae sitiebamus cum desiderio et precibus vestrae salutis gratia, quoniam expergefecit dominus corda vestra, ut eum quaereretis, et monstravit vobis, quomodo non solum fide, verum etiam bonis operibus oporteret Deo servire, fides enim sine operibus mortua est, et falluntur ii, qui putant, Deum se cognoscere, in operibus autem ab eo desciscunt. Non enim apud hunc

## Erben.

Hadrianus episcopus et servus dei Rostislavo et Sojatopolco et Cocelo. Gloria in excelsis deo et in terra pax hominibus bonae voluntatis! Quemadmodum de vobis spiritualia audivimus, quae optabamus cum desiderio et precibus propter vestram salutem, quod elevavit dominus corda vestra ad quaerendum eum, et ostendit vobis, quod non solum fide, verum et bonis factis ducat servire deo. Fides enim sine factis mortua est, et falluntur ii, qui se putant deum noscentes, et factis ab eo decidunt.

Non solum enim ab hacce sacrosancta sede petiistis praeceptorem,

Siehe: Literarische Reise nach Italien von F. Palactv. Prag 1838. In treuem Abdruck erschienen diese Briese in Codex diplomaticus et epistolaris Moraviae von A. Boezek, Tom. I., so wie in den Regesta diplomatica nec non epistolaria Bohemiae et Moraviae. Pars I., von Car. Jar. Erben. Pragae 1855.

<sup>&</sup>quot;Frben gibt a. a. D. das Argument des Briefes unrichtig also an: Hadrianus II. papa Constantinum (Cyrillum) philosophum et Methodium, fratrem eine, in partes Moraviae atque l'annoniae mittens praeceptores etc.; denn einer Sendung des Constantin, der auch nach der pannonischen Legende bereits gestorben war, geschiebt im Briese keine Erwähnung.

episcopalem thronum tantum rogastis doctorem, sed etiam ab orthodoxo imperatore Michaele misitque vobis beatum philosophum Constantinum cum fratre, cum nobis occasio deesset. Illi vero jure sedis apostolicae in vestras partes cognito, contra canonem nibil fecerunt, sed ad nos venerunt sancti Clementis reliquias ferentes. Nos autem triplici gaudio repleti statuimus re considerata Methodium in partes vestras mittere filium nostrum, postquam eum cum discipulis ordinavimus, virum perfectum intellectu et orthodoxum, ut vos edoceret, quemadmodum rogastis, libros in vestram linguam interpreomnia Ecclesiae secundum praecepta plene cum sancta missa, id est, cum liturgia et baptismo, sicuti Constantinus philosophus divina gratia et sancti Clementis invocatione coepit, item si quis alius potuerit digne et orthodoxe docere, sit sanctum et benedictum a Deo et nobis et omni catholica et apostolica ecclesia, ut facile praecepta divina discatis. Hunc unum servate morem, ut in missa primo legant apostolum et evangelium Romane, dein Slovenice, ut expleatur verbum scripturae: Laudate dominum omnes gentes, atque alio loco: Omnes loquentur variis linquis magnalia Dei, prout spiritus sanctus dabat loqui illis. Si quis vero ex doctoribus ad vos venientibus et ex discipulis (eorum) aures suas a veritate avertentibus, ausus fuerit aliter vos in

verum et a pio imperatore Michaele. Hic misit vobis beatum philosophum Constantinum una cum fratre, priusquam nos approperaremus. Hi autem cognoscentes apostolicae sedi haereditate obvenire vestras partes, extra canones nihil fecérunt, sed ad nos venerunt, simul sancti Clementis reliquias ferentes. Nos autem trina laetitia percepta, constituimus animo, habita exploratione, mittere Methodium presbyterum una cum discipulis filium nostrum, in partes vestras, virum perfectum ingenio et orthodoxum, ut vos edoceret, quemadmodum petiistis, interpretans libros in linquam vestram, in omni ecclesiastico facto totaliter, una cum sacra missa, nominatim cum liturgia et baptismate. Sicuti philosophus Constantinus inchoavit divinum evangelium et per sanctum Clementem preces: ita et si quis alius poterit digne et orthodoxe interpretari, (hoc) sanctum et beatum deo et nobis et omni catholicae et apostolicae ecclesiae sit, ut facile praecepta divina discatis. Hanc autem unam servate consuetudinem: ut in missa primum legatur epistola et evangelium linqua Romana, postmodum Slavica, ut impleatur verbum scriptum: quod laudant deum omnes linquae, et alias: omnes loquuntur linquae diversae magnitudinem dei, ut fecit eos spiritus sanctus respondere. Si quis collectorum vobis magistrorum et audientium auditus, et a veritate avertentium in nugas incipiet temeraria aliter persuadere vobis, vituperans libros

errores seducere, vituperans litteras linquae vestrae, sit excommunicatus, sed tantum in judicium detur ecclesiae, donec se correxerit; isti enim sunt lupi et non oves, quos convenit a fructibus eorum cognoscere, et cavere ab illis Vos autem filii carissimi, audite praecepta Dei nec repudietis institutionem ecclesiae, ut inveniamini veri adoratores Dei patris nostri coelestis atque omnium sanctorum. Amen.

linquae vestrae, excommunicetur, immo vero in judicium detur ecclesiae, donec sese correxerit. Hi enim sunt lupi, et non oves, hosque oportet secundum fructus eorum noscere et vitare eos. Vos autem, filii dilecti! audite doctrinam divinam, neque contemnatis praeceptum ecclesiae, ut convertamini veri cultores dei ad patrem nostrum coelestem cum omnibus sanctis. Amen.

1. Jedem Kenner der Geschichte Method's dringt schon ein bloßer Blick auf die Inhaltsangabe des Briefes: Papst Hadrian II. genehs migt und lobt die Feier der Liturgie in flavischer Sprache — die Ueberzeugung auf, daß dieser angebliche Brief Hadrian's II. ein unsächtes, unterschobenes Machwert sei; denn es steht eine solche Genehsmigung, die vom apostolischen Stuhle schon in den Jahren 868 oder 869 ertheilt worden sein soll, in absoluter Unvereinbarkeit und Unverträglichkeit mit sicher gestellten Thatsachen und Verhältnissen.

Ich hoffe dieses mein Urtheil gegenüber dem von E. Dümmler zum Erweise der Glaubwürdigkeit des fraglichen Briefes Beigebrachten durch Folgendes zur Evidenz zu erheben.

"Dieser höchst merkwürdige Brief Hadrian's II." — schreibt Dümmler — ist nach Form und Inhalt so beschaffen, daß ich keinen tristigen Grund wüßte, seine Aechtheit anzusechten . . . Die Bollmacht, welche Hadrian II. dem Methodius ertheilt, die flavische Sprache beim Gottessdienst in allen Beziehungen in Anwendung zu bringen und nur bei der Messe die Lectionen aus dem neuen Testamente zuerst nach dem Text der Bulgata und dann in slovenischer llebersetung zu lesen, stimmt so genau mit den späteren Borschriften Johann VIII. über diesen Punct zusammen, daß wir an der Wahrhaftigkeit dieser Angaben nicht zweiseln können. Auch werden dieselben durch die Aussagen des Ungenannten de convers. Bagoar. vollsommen bestätigt, welcher ein vollgiltiges Zeugniß abzuhalten begann. Sonach müssen wir es als eine Thatsache ansehen, daß Hadrian nicht bloß die flavische Bibelübersetung billigte und lobte, sondern

auch das im Gebiete der römischen wie der griechischen Kirche unerhörte Privilegium ertheilte, die Liturgie in der Landessprache zu singen" 5).

Diese Befürwortung der Mechtheit und Glaubwürdigkeit des fraglichen Briefes fann man nicht anders als gang unftichhaltig erflären; denn der Grund, den Dummler im Borftebenden für feine Unficht geltend machen will. läuft, mit icharferem Ange angefeben, offenbar gegen biefelbe. Allerbings ftimmt die fo bestimmt articulirte Vollmacht zur Feier der Liturgie in flavischer Sprache, welche hier als von Papit Hadrian II. ausgegangen bargestellt wird, fehr genan mit der Borschrift Johann VIII. über diesen Punkt zusammen. Man höre, wie diefer Bapft in einem Briefe an Svatoplut über biefen Gegenstand sich äußert: "Literas denique sclaviniscas," - schreibt er, - "a Constantino quondam philosopho repertas, quibus deo laudes debite resonent, jure laudamus, et in eadem linqua Christi domini nostri preconia et opera enarrentur jubemus . . . Nec sanae fidei vel doctrinae aliquid obstat, sive missas in eadem sclavinica linqua canere, sive sacrum evangelium vel lectiones divinas novi et veteris testamenti bene translatas et interpretatas legere aut alia horarum officia omnia psallere: quoniam qui fecit tres linguas principales, hebream scilicet, grecam et latinam, ipse creavit et alias omnes ad laudem et gloriam suam. Jubemus tamen, ut in omnibus ecclesiis terrae vestrae propter majorem honorificentiam evangelium latine legatur, et postmodum sclavinica linqua translatum in auribus populi, latina verba non intelligentis, adnuncietur, sicut in quibusdam ecclesiis fieri videtur" 6).

Man sieht: allerdings stimmt diese Anordnung Johann VIII. mit jener, die von Hadrian II. gegeben worden sein soll, genau zusammen. Billig muß man sich aber wundern, daß diese nicht nur genau übereinstimmende, sondern auffallender Weise ganz und gar identische Anordnung zweier Päpste gar keinerlei kritisches Bedenken bei Dümmuler'n hervorrief.

Wie kam Papst Johann VIII. im Juni 880 — denn von diesem Datum ist der angezogene Brief desselben an Svatoplut — dazu, dassselbe in Betreff der Feier der Liturgie in slavischer Sprache zu verfügen, was bereits sein Vorsahr Hadrian II. im Jahre 868 oder 869 angesordnet hatte? Wozu eine solche nach Verlauf von zwölf Jahren wiederholte Verfügung über denselben Gegenstand, und zwar über einen Gegenstand von

<sup>5)</sup> Archiv für Kunde öfterreichischer Geschichte aufgestellten. Herausgegeben von der zur Pflege vaterländischer Geschichte aufgestellten Commission an der faiserlichen Akademie der Wissenschaften. Dreizebuter Band 1. 3. 181 f.

<sup>6)</sup> Regesta Bohemiae et Moraviae. Pars 1. Opera Car. Jar. Erben. Pragae 1855 in IV. pag. 18.

fo ungeheurer Bedeutung für die Slaven Mährens und Pannoniens? Wie läßt sich diese auffallende und wahrhaft befremdende Erscheinung erklären? Ich sage: sie ist ganz unerklärbar; weil aber die spätere von Johann VIII. für den kirchlichen Sprengel Method's gemachte Concession historisch fest steht, so ist die Genehmigung der slavischen Sprache bei der Liturgie, die schon Papst Hadrian II. gegeben habe, aus dem Bereiche der Thatsachen in das Bereich der Fabel zu verweisen.

Der Cat: das von Johann VIII. im Juni 880 dem Method für seinen Sprengel gemachte Zugeständniß, sich bes Slavischen als liturgischer Sprache zu bedienen, ift unter ber Boraussetzung, dasselbe fei schon von Hadrian II. gewährt worden, gang unerklärbar, - erweiset sich aber als vollkommen begründet. Denn wenn Hadrian dies schon gestattete, so wurde unzweifelhaft von diefer papftlichen Erlaubnig in Mähren und Pannonien sogleich ein rechtlicher Gebrauch gemacht und Bapft Johann mußte nothwendig wie von diefer Thatsache so von der Berechtigung derfelben amtliche Runde haben. Wie kommt er nun bazu, Etwas, bas vom Anfange ber Regierung feiner Borfahren de facto und de jure unter ben Glaven bestand, in so weit und breit gefagten Worten und mit doctrineller Begrunbung zu gestatten? That er nicht hiemit etwas ganz Ueberflüssiges - was fonst nicht Urt und Beise ber Papste zu fein pflegt - und den Svatoplut Befremdendes, der ja ichon vor zwölf Jahren von Papit Hadrian dasselbe vernommen hatte? Es ist ganz unftatthaft, ein so widersinniges Thun dem Papst Johann zuzuschreiben und es bleibt daher keine andere Annahme übrig, als: Das vom römischen Stuhle dem Method gemährte Bugeständniß, die beilige Meffe und das gange firchliche Officium in flavischer Sprache zu begeben, unter ber Beschränfung, daß das Evangelium zuerft in der abendländischen Rirchensprache und dann erft in der Sprache bes flavischen Boltes vorgelesen werde, ging zu allererst im 3. 880 vom Papft Johann VIII. aus. Dafür fpricht deutlich und unverfennbar bie Fassung, unter welcher Johann VIII. das genannte Privilegium gewährt. Bare dies durch seinen Vorfahren Sadrian schon geschehen, so murde er unzweifelhaft beffen erwähnt und feinem brieflichen Erlaffe die Form gegeben haben: quod antecessor noster Adrianus scilicet papa concessit auctoritate nostra confirmamus oder dgl. Da nun Papst Johann VIII. auch nicht von ferne eine solche Andeutung macht, so ergibt sich daraus, daß er felbst von einer durch Sadrian II. gemährten Erlaubniß, die Liturgie flavisch zu feiern, nichts gewußt hat. Und wenn nun Papft Johann von einer folchen burch feinen unmittelbaren Borganger gegebenen Erlaubniß wirklich nichts gewußt hat, ist es nicht sonnenklar, daß auch Hadrian II. fie in der That niemals gegeben hat?

Der Beweis aber, daß Papft Johann VIII. der unmittelbare Nach: folger Hadrian's II., der als folder von allen amtlichen Berfügungen feines Vorfahren nothwendig die genaueste Runde haben mußte, schlechthin von einer durch seinen Vorganger ertheilten Concession an Method, Die Liturgie flavisch halten zu dürfen, nichts gewußt habe, wird burch einen Zeugen ge= führt, der über jeden Ginspruch erhaben ift. 3ch hoffe, felbft Dr. Dummler werde diefen Zeugen als einen folden gelten laffen. Wer ift biefer unverwerfliche Zeuge von der Thatsache, Papst Johann VIII. habe nichts von der genannten Erlaubniß feines Borgangers gewußt? Kein Underer, als Papft Johann VIII. felbft. Rennt denn E. Dümmler den Brief diefes Bapftes an Method vom 14. oder 18. Juni 879 nicht? Wie konnte oder durfte der Rritifer dieses Schreiben ignoriren, das die Voraussetzung und Erklärung des von ihm felbst angezogenen obigen Briefes vom Juni 880 ift? Diefen Brief mußte Dümmler vorzugsweise beachten, denn er allein murde bas fritische Vorurtheil desselben von der Aechtheit des in der vannonischen Legende Hadrian II. zugeschriebenen Briefes beseitiget haben. Denn in diesem Schreiben vom Jahre 879 verbietet ja Papst Johann VIII. dem Method, die h. Messe in flavischer Sprache zu singen, indem er sagt: "Audimus et iam, quod missas cantes in barbara, hoc est in sclavina lingua. Unde iam litteris nostris, per Paulum episcopum Anconitanum tibi directis prohibuimus ne in ea lingua sacra missarum solempnia celebrares etc. 7). Der Papst stützt, wie der Augenschein lehrt, sein Verbot auf die ihm zugekommene Runde: Method bediene sich bei der Feier der h. Messe nicht der Rirchensprache, sondern des Clavischen. Sagen die Worte des Papstes nicht deutlich: mas er da höre, fei ihm gang nen und befremdend? Sätte er aber so sprechen können, wenn Hadrian II. den Gebrauch der flavischen Sprache bei der h. Messe gestattet hatte? Unmöglich; denn in diesem Falle hätte er bem Method gegenüber sein der früheren papstlichen Concession zu= widerlaufendes und dasselbe geradezu aufhebendes Berbot nothwendig motiviren muffen und sein "Audimus et iam" ware eben fo unverschämt als lächerlich gewesen.

Es ergibt sich also aus den beleuchteten Stellen der Briefe Papst Johann VIII. als ausgemachter und fester Thatbestand: Papst Hadrian II.

<sup>7)</sup> Boczek Codex dipl. Moraviae 1. c. p. 39. Erben Regesta Bohemiae p. c. pag. 17. Als eine auffallende Differenz zwischen Boczek und Erben erscheint das Datum der beiden Briefe Papst Johann VIII. an Method und Svatopluck vom Jahre 879; während die von Monsig. Marini vidimirten Abschriften der Briefe aus den päpstl. Regesten bei Boczek das Datum XVIII. Kalendas Julii tragen, führen die von Palach aus den Regesten genommenen Abschriften bei Erben das Datum XIV. Kalend. Julii.

hat dem Method niemals gestattet, die Liturgie in slavischer Sprache zu feiern. Trotz dessen, daß Method ein solches Privilegium vom apostolischen Stuhle im Jahre 868 oder 869 weder verlangt noch erhalten hatte, glaubte er sich doch berechtigt, frast eigener Autorität schon in der nächstsolgenden Zeit den Gottesdienst in der Sprache seines Volkes zu seiern ). Klagen wegen dieser von Method eingeführten Neuerung beim römischen Stuhle blieben nicht aus. In Folge derselben ließ Papst Johann VIII. schon im Jahre 873 durch seinen Legaten, den Bischof Paul von Ancona, die schriftliche Weisung dem Method zukommen: er solle sich fortan nicht

<sup>\*)</sup> Die Thatsache, daß Method vor bem Jahre 873 unter ben Glaven bes öftlichen Pannoniens die Meffe und das gange tirchliche Officium, d. h. die Tagszeiten flavisch gefeiert und baburch ben lateinischen Cultus bei ihnen verdrängt habe, bezeugt ber Salzburger Anonymus in historia conversionis Carantanorum mit den Borten: "Quidam graecus, methodius nomine. noviter inventis sclavinis litteris, linguam latinam doctrinamque romanam atque literas auctorales latinas philosophice superducens, vilescere fecit cuncto populo ex parte (sc. Slavorum) missas et evangelia ecclesiasticumque officium illorum, qui hoc latine celebraverunt." (Kopitar Glogolita Clozianas. Vindob. 1836. pag. LXXV.) Es ift nicht gang richtig, mas Dummler oben fagt: ber Ungenannte bezeuge, baß Methodius im Jabre 871 ben Gottestienst flavifch abzubalten begann. Diese Meinung ftütt fich auf die Unnahme, welche Dümmler mit Battenbach (Beitrage E. 4) theilt: ber Anonymus habe feine Edrift im Jahre 871 abgefaßt. Dem ift aber nicht fo. Der Anonnmus felbst bestimmt bie Zeit, wann er schrieb, gang genau mit den Worten: "A tempore igitur, quo dato et praecepto domini Karuli Imperatoris orientalis Pannoniae propulus a Iuvavensibus regi coepit praesulibus, usque in praesens tempus sunt anni LXXV." Der Anenomus reconet also nicht, wie Wattenbach a. a. D. E. 18 idreibt, von der Anordnung Pipins 796, noch auch von Carls Beftätigung 803, fondern, wie feine Worte auf's Deutlichste lebren, von dem Befehle Carls an ten Galgburger Erzbischof, fraft deffen er demfelben das bischöfliche Regiment über das öftliche Pannonien übertrug. Dies geschab aber im J. 798, wie ber Salzburger wieder ausbrücklich bezeugt: Anno nativitatis domini 798, ipse imperator praecepit arnoni archiepiscopo pergere in partes Sclavorum et providere omnem illam regionem, et ecclesiasticum officium more episcopali colere! Sieut ille praecepit, fecit illue voniendo." Es übernahm also bem faiferlichen Befehle gemäß ber Erzbischof Urno das bischöfliche Umt unter ben Glaven Pannoniens im Jahre 798. Geit diefer Zeit find bis auf die Tage, ba der Anonymus fchrieb, 75 Jahre verfloffen, also schrieb er ungweifelbaft im Jahre 873. Daber bat auch Ropitar in feinem Glagolita LXXII. LXXV. und LXXVIII. ganz richtig das Jahr 873 für die Abfaffung gefett. Und zwar fällt fie in die ersten Monate Diefes Jahres, weil der Anonomus noch bei Lebzeiten des Erzbischof Abalwin ichrieb, Diefer aber, wie Kopitar richtig pag. LXXV. (e) angibt, am 21. April 873 ftarb, nicht, wie Wattenbach a. a. D. schreibt: am 14. Mai 872.

mehr unterfangen, den Gottesdienst slavisch zu feiern. Dieses unbedingte Verbot wiederholte der Papst nochmals im Juni 879, da er den Method ob anderer wider ihn anhängig gemachten Klagen nach Rom persönlich einlud. Dort war Method so glücklich, den Papst mit seiner Neuerung zu versöhnen, und von demselben die ausdrückliche Genehmigung der Gottesdienstseier in slavischer Sprache zu erhalten; und Johann VIII. machte dies selbst in seinem oberwähnten Schreiben vom Juni 880 dem Svatoplut bekannt <sup>9</sup>).

Im Gegensatze zu dem kritischen Urtheile Dümmler's über den Brief Hadrian II. ergibt sich demnach als Resultat der bisher gepflogenen Prüfung: der dem Papst Hadrian II. in der pannonischen Legende zugeschriebene Brief ist seinem Inhalte nach offenbar unsächt und unterschoben; denn die Bollmacht, welche nach demselben Hadrian II. dem Method ertheilt haben soll, die slavische Sprache beim Gottesdienste in Anwendung zu bringen, steht mit dem späteren Berbote Joshann VIII. über diesen Punkt in so unvereinbarem Widerspruche, daß wir an der Falscheit dieser Angabe nicht zweiseln können.

2. Wenn auch diese erwiesen falsche Angabe den dem Papst Hadrian II. beigelegten Brief fattsam als ein Machwerk des Verfassers der pannonischen Legende kennzeichnet, so ergibt sich die Unächtheit desselben noch aus einem andern Buntte seines Inhalts. Dieser Puntt betrifft die Eigenschaft und Würde Method's, in und mit welcher ihn Bapft Hadrian ben Slaven zugesendet haben soll. Der Brief nach der llebersetzung bei Erben fagt hierüber: Nos constituimus animo, habita exploratione, mittere Methodium presbyterum una cum discipulis filium nostrum, in partes vestras, virum perfectum ingenio et orthodoxum, ut vos edoceret, quemamodum petistis. Die pannonische Legende erzählt nämlich cap. 6: auf den Ruf des Papstes Nicolaus seien die Brüder Constantin und Method nach Rom gezogen, und dort habe derfelbe Papft den Method zum Presbyter ordinirt. Während Letterer noch in Rom verweilte, bat der flovenische oder pannonische Fürst Rozel den Papst Hadrian, er wolle ihm Method als Lehrer senden, und diese Bitte habe der Papst, wie fein Brief an Rostislaw, Svatoplut und Rozel lehre, entsprochen durch Sendung des Presbyter Method. Diese hier vorgegebene Weihe Method's jum Presbyter durch Papft Nicolaus und die Sendung desselben als Presbyter zu den Slaven Pannoniens und Mährens durch Habrian läuft

<sup>9)</sup> Die ausführliche Darlegung des hier angedeuteten historischen Thatbestandes, siehe in m. Geschichte der Slavenapostel Chrill und Method und der slavischen Liturgie. Leitmerit 1857. 2. Ausgabe. Wien, b. Braumüller 1861. S. 56 ff.

wieder gegen die von Papft Johann VIII. bestätigte Thatsache: Papft Hadrian II. habe Method zum Bischofe geweiht und ihm erzbischöfliche Jurisdiction verliehen; denn in dem Briefe an Svatoplut vom 14. oder 18. Juni 879 schreibt Johann VIII. ausdrücklich : "Methodius vester archiepiscopus ab antecessore nostro Adriano scilicet papa ordinatus, vobisque directus." Erweist sich ber dem Papft Hadrian zugeschriebene Brief, der bloß von einer durch Papft Nicolaus dem Method ertheilten Presbyterweihe weiß, nicht als unterschoben? Denn wenn auch die Legende c. 8. weiter erzählt: "Excepit autem illum (Methodium presbyterum) Kocel cum magno honore et iterum misit eum ad apostolicum et viginti viros honestos, ut illum ordinaret episcopum in Pannonia (Archiv a. a. D. S. 160.), so erweist sich diese Angabe von einer zweiten Reise Method's nach Rom zum Empfang der bischöflichen Weihe als offenbare Dichtung, von der weder die hiftorisch beglaubigten Urfunden noch die übrigen Legenden etwas wissen. Wenn Dümmler diese Dichtung von der erft zu Rom geschehenen Priesterweihe Method's also plausibel zu machen sucht: "Dies klingt keineswegs unwahrscheinlich, wenn wir bedenken, daß Methodius als Laie in den Mönchsstand getreten mar, und also Presbyter werden mußte, ehe er die Bischofswürde erlangen konnte" (Archiv a. a. D. S. 129.) — so hat er dabei übersehen, daß er als Kritifer die Aufgabe hat, die Glaubwürdigkeit der pannonischen Legende durch den Rachweis ihrer Uebereinstimmung mit den durch glaubwürdige Urkunden festgestellten Thatsachen darzuthun, und daß er dieser Aufgabe durchaus nicht genüge, wenn er zur Rechtfertigung ihrer einzelnen Daten nichts Underes geltend zu machen weiß, als daß dieselben an sich nicht unwahrscheinlich flingen. Das weiß freilich jeder Halbgebildete, daß Method früher Presbyter sein mußte, ehe er zum Bischof geweiht werden konnte. Das steht aber hier nicht in Frage, fondern: wo und wann ift Method gum Presbyter geweiht worden? Die pannonische Legende mit jenem angeb= lichen Briefe Hadrian's behauptet im Widerspruche mit der Translatio S. Clementis und allen übrigen Legenden: ju Rom im Jahre 868, mahrend diese einstimmig versichern: Constantin und Method haben die Presbyterweihe lange vor ihrer Sendung zu den Claven in Conftanti= nopel erhalten. Und der besonnene Kritifer fann nicht umbin, Diese lettere Angabe für die allein glaubwürdige zu halten, weil die Priefter= würde dem Method unumgänglich zu seiner Sendung nach Mähren und Pannonien nothwendig war. Die alte Kirche fennt schlechthin feine andern Glaubensboten als Bischöfe und Priester 10).

<sup>10)</sup> Aus dem Gesagten ergibt sich auch, wie ungenau und unkritisch folgende Bemerkungen Diimmler's (Archiv a. a. D. S. 184.) sind: "Nach dem Briefe

3. Wenn aus den bisher dargelegten Unrichtigkeiten, welche der dem Papst Hadrian II. beigelegte Brief enthält, die Unächtheit des selben auf's Deutlichste und Unwiderleglichste sich ergibt, so gibt endlich über den wahren Autor des Briefes der Umstand Aufschluß, daß in demselben der Sendung Method's und Constantin's, durch Kaiser Michael anerkennende Erwähnung geschieht: Non solum enim — heißt es— ab hacee sacrosancia sede petiistis praeceptorem, verum et a pio

Sadrian's II. icheint es, als habe er den Methoding nebft feinen Gefabrten zuerft nur als Priefter nach Panonnien gefandt, worauf ibn Rozel, weil ibm dieß nicht genügte, abermals nach Rom zurückschickte. Diese zweite Reise nach Rom findet fich fonft nirgends erwähnt, doch haben wir feinen Grund, fie gu bezweifeln und werden sie am wahrscheinlichsten in das Jahr 870 setzen müffen. Rach unserer Legende scheint es fast, als ware Method damals nur gum Bijchof von Bannonien, und später erft von Johann VIII. jum Erzbischofe von Mäbren und Pannonien gewählt worden. Dem fann jedoch nicht also fein, da es in einem Briefe Johann VIII. ausdriidfich beißt: "Methodius vester archiepiscopus ab antecessore nostro Hadriano scilicet papa ordinatus vobisque directus." Hieraus folgt, dag Methodius schon 870 Erzbischof wurde." Was Dümmler'n nur Angaben ber pannonischen Legende zu sein icheinen, find die ernstlichften und bestimmtesten Aussprüche derselben, von denen sich freilich die Weihe Method's jum Presbyter durch Papft Nicolaus, die Sendung des Priefters Method burch Papft Sadrian, Die zweite Reise desfelben nach Rom gum Empfange ber Bischofsweihe als Fabel darftellen. Bon einem Erzbischof Method weiß die pannonische Legende gar nichts. — Roch unrichtiger und unfritischer ist das, was Dummler in seiner Abhandlung "über Die judoftlichen Marken Des frankischen Reiches" (Archiv für Kunde öfterreichischer Geschichtsquellen X. Bo. 1. S. G. 44.) ichreibt: "Während Method fich noch in Rom aufhielt, ersuchte Rozel ben Papft burch eine Gesandtschaft, ibm benfelben als Lehrer für fein Bolf zu senden, worauf Jener ihn alsbald gum Bischof sowohl für Mähren wie für Pannonien weihte, wahrscheinlich ohne bestimmten Sit. Rozel empfing ihn mit großen Ehren, fandte ihn jedoch in Begleitung von zwanzig Edelleuten abermals nach Rom, und verlangte von Habrian II. die Wiederherstellung des alten pannonischen Erzbisthums, das einst zu Sirminm bestanden batte, und die Nebertragung dessetben auf den Methodins." Und alles Ernstes bemerkt Dümmler dazu in einer Rote: "Frühere Bearbeiter dieser Zeit haben nicht bemerkt, daß die Weihe des Metho. bins jum (Regionar?) Bischof und jum Erzbischof von Pannonien nicht gleichzeitig erfolgt fein fann, wie fich jett aus unferer neuen Quelle flar ergibt." Allerdings ift die Beihe Method's zum Bischof und die Erhebung zum Erzbijchof durch Bapft Sadrian zu gleicher Zeit bei feiner erften Unwesenheit in Rom im Jahre 868 erfolgt; benn frithere Bearbeiter ber Geschichte Method's wußten, was Dümmler nicht zu wiffen scheint, daß es nur Eine bischöftiche Beihe gibt, und daß der Unterschied zwischen Bischof und Erzbischof fein Unterschied der Beihe, sondern nur der hierarchischen Stellung ift.

Mifsosich: orthodoxo) imperatore Michaele. Hic misit vobis beatum philosophum Constantinum una cum fratre, prius quam nos approperaremus. In folch' zustimmender Beife hatte niemals ein Bapit über diefen Bunct gesprochen, weil eine von der weltlichen Gewalt ausgegangene Sendung zu firchlichen Zwecken am allerwenigsten in Rom Anerkennung findet, und niemale ware Kaifer Michael, der Protector des Eindringlings und Schismatifers Photius, von einem Papite, am allerwenigsten aber vom Papit Hadrian II., weder pius noch orthodoxus genannt worden 11). Diefer eine Umftand allein kennzeichnet hinlänglich als Berfasser des Briefes einen entweder sehr schlecht unterrichteten, oder den thatfächlichen Bestand ber Berhältniffe absichtlich alterirenden, griechischen Schismatifer. Bei folder Beschaffenheit des den Namen Papit Hadrian II. tragenden Briefes, die ihn als ein unächtes, unterschobenes Machwert fattsam kennzeichnet, ist es auffällig, daß sowohl Erben in seinen Regesta Bohemia I. pag. 14 veral. mit VI. als der fritische Meifter Palacin ebend. pag. 624 den Brief als ächt passiren ließen.

So einleuchtend für jedes uneingenommene kritische Auge die von mir wider die Aechtheit des dem P. Hadrian II. zugeschriebenen Briefes an Rostisslav und Kocel geltend gemachten Gründe erscheinen, so wenig ließen sich spätere Bearbeiter der Geschichte Cyrill's und Method's 12) durch dieselben abhalten, diesen Brief für ächt zu halten, und bei Schilderung des Wirkens der Slavenapostel insbesondere die Feier der Liturgie in slavischer Sprache auf die Erlaubniß des P. Hadrian II. zurückzusühren.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Man vergleiche, wie der Bibliothekar Anastafins, der Freund Hadrian's, sich über Michael III. äußert. Mansi Conc. Coll. Tom. XVI. pag. 16 sc.

<sup>12)</sup> Život swatých Chrilla a Methodia, apostolů slowanstých. Sepsal Wáclaw Stule, arcibijfupify notar, professor na c. t. gymnasia afademictem w Praze. 23 Brne 1857; Viek i Djelovanje sv. Cyrilla i Methoda slovjenskih Apostolov. Naertan Prof. Dr. Franjo Rački, Svezak I. U. Zagrebu, Tiskom Dra. Ljudevita Gaja. 1857. 77 Seiten 8. Svezak II. 1859. 420 Seiten; Mährens Allgemeine Geschichte. Im Auftrage des Mährischen Landesausschusses dargestellt von Dr. B. Dudik, O. S. B. I. Band. Brunn 1860: Geschichte ber beiligen Slavenapostel Eprill und Method. Bur taufendjährigen Jubelfeier ber Christianifirung von Mabren und Bobmen. Rach ben neuesten und besten Quellen bearbeitet von Dr. Job. Ev. Bily, Pfarrer der Brunner Diocese in Mabren. Brag 1863. — Berr 28. Stule (gegenwärtig Propft bes Collegiatstiftes gu Set. Peter und Paul auf dem Busebrad) fchrieb zwar fein Buch über Die Clavenapostel vorzüglich gum 3mede ber Erbanung, bat aber doch dasselbe in Anbangen 3. 375 ff. mit geschichtlichen Bemerfungen, dem Abdrude papftlicher Schreiben und anderer Aftenstilde, fo wie S. 481-89 mit fritischen Ermägungen über die den Bapften Stephan V. und Sabrian II. beigelegten

Was Štulc wider mein Urtheil über das dem P. Hadrian II. in der pannonischen Legende beigelegte Breve eingewendet hat, hält Herr Dr. B. Dudik für so treffend, daß er in seinem Werke: "Mährens Allgemeine Geschichte, I. B., S. 158, in der Note schreibt: "W. Ktulc habe die Aechtheit dieses päpstlichen Schreibens wider meine Ansgriffe schlagend dargethan." Je höher ich Herrn Dr.. B. Dudik als Historiser schätze, desto mehr erachte ich mich aufgesordert, die Bemerstungen des Herrn Štulc einer Prüfung zu unterziehen; und ich hoffe zu zeigen, daß dieselben gar wenig dazu angethan sind, mein Urtheil über die Unächtheit des in Nede stehenden Schreibens zu erschüttern.

"Die Gründe" — schreibt W. Stulc a. g. D. S. 483 ff. — "auf welche Dr. Ginzel seine Ansicht über den in der pannonischen Legende dem Papste Hadrian zugeschriebenen Brief stützet, zeichnen sich wohl durch seltene Gewandtheit und Scharfsinn des Urtheils aus, so daß auf den ersten Blick die erwähnte Ansicht wahr zu sein scheint. Doch sehen wir zu, ob es zusässig sei, mit dem scharssinnigen Kritiser auch darin übereinzustimmen, wenn er behauptet, der fragliche Brief sei nichts weiter als ein von irgend einem griechischen Schismatiser unterschobenes Machwerk."

"Wir haben hierfür von ihm drei Gründe, von welchen nach unserer Ansicht der zweite und dritte kein Gewicht hat. Das Wort "blagoverny car" ift nichts weiter als ein gewöhnlicher Titel, und solche Wörter darf man nicht streng abwägen. Es ist bekannt — um von neueren Titeln zu schweigen — wie selbst P. Johann VIII. den Kaiser Basilius von Constantinopel neunt, wiewohl ihm einige nicht sehr rühmliche Thaten dieses Herrschers nicht unbekannt waren. "Dilectissimo nobis silio Basilio, christianissimo ac tranquilissimo imperatori — Dilecto silio Basilio piissimo imperatori Augusto etc."; so lauten die Ueberschriften oder

Schreiben versehen, mit denen er (so wie im Archiv "za powjestnieu jugoslawensku. Knjiga IV. U Zagebru 1857" S. 281—98) die von mir wider die Aechtheit des dem P. Hadrian II. zugeschriebenen Brieses dargelegten Gründe zu entkräften sucht. Sten so wenig scheint Franz Rackl (gegenwärtig Domherr und Vicepräses der süd-slavischen Akademie in Agram) mit meinem verwersenden Artheile über das in Rede stebende Breve einverstanden zu sein, und ich bedauere nur, daß sich unter den czechischen Gelehrten Prags Niemand herbeisließ, mir behuss fritischer Würdigung die Stellen aus dem Nacksischen in froatischer Sprache geschriebenen Buche, in denen derselbe auf meinen Artikel "Zur Geschichte der Slavenapostel" in der Wiener Zeitschrift sür katbolische Theologie VII. Bde. und auf meine Geschichte der Slavenapostel Enrill und Method und der slavischen Liturgie Rücksicht nimmt, zu übersetzen. So viel ich entnehmen konnte, scheinen seine Vemerkungen ziemlich mit jenen von Štulc übereinzustimmen.

Adressen der Briefe P. Johann VIII. an den genannten Kaiser. Wir dürfen uns also nicht an jenem bloßen Worte stoßen; und das um so weniger, wenn wir erwägen, daß selbst Papst Nicolaus hösliche Schonung gegen diesen unglücklichen Fürsten nicht außer Acht gelassen hat."

Auf diese Einwendung gegen mein (oben S. 29 f.) Argument wider den dem Bapft Hadrian angedichteten Brief muß ich zuvörderst bemerten, daß ich diefelbe feineswegs für treffend erachte, und Riemand bas Epitheton blagoverny (pius, orthodoxus), welches der Briefichreiber dem Raifer Michael beigelegt, faum für einen blogen, wenig ober nichts bedeu. tenden Titel ausgeben wird, der mit schärferem Auge die Sache ansieht. 3ch fage, dieß Wort ift fein Titel, fondern ein Pradicat; und zwischen beiden ist ein großer Unterschied. Allerdings beobachten die Päpste auch folden Fürsten gegenüber, welche ber Kirche und dem apostolischen Stuhle feindselig sind, die Regeln des Auftandes im Gebrauche der ihnen gebührenden Titel, wenn sie mit denfelben sich in unmittelbaren brieflichen Berfehr feten, wie ein Papft Nicolaus I. felbst dem Raifer Michael als dem "Dilecto filio Michaeli glorioso imperatori Graecorum" 13), schreibt; wenn aber die Stuhlhalter Betri in Briefen an dritte Berfonen namentlich dieses oder jenes Herrschers erwähnen muffen, find sie an die Formen der Söflichfeit dann um fo weniger gebunden, wenn der betreffende fürst als dem Glauben und der Kirche weniger hold befannt ift. Ja in einem folden Falle würde ein Papft geradezu sich mit seiner eigenen lleberzeugung und mit dem öffentlichen Urtheile der Kirche in Widerspruch setzen, wenn er einem Herrscher, der offenbar dem Glauben und den Rechten des apostolischen Stuhles feindselige Absichten und Schritte fördert und schützet, ein Prädicat, wie pius und orthodoxus, beilegen würde. Das hat noch niemale ein Papit gethan; und beshalb ichließt man allein aus dem Beinamen "blagoverny", welcher dem Raifer Michael in dem Briefe der pannonischen Legende gegeben wird, mit Grund auf die Unächtheit dieses Briefes. Der Nachfolger Nicolaus I. foll den faiferlichen Protector des Eindringlings und Schismatifers Photins, unter beffen Wegide diefer es magen durfte, nicht nur gegen P. Nicolaus das Anathem auszusprechen, fondern die gange abendländische Rirche zu läftern und vom Berbande derfelben die Bolfer des bnzantinischen Reichs loszureißen, den "Rechtgläubigen" genannt haben? Rimmermehr. Ich finde aber feineswegs bloß in diesem dem Kaiser Michael gespendeten Prädicate ein offenbares Merkmal der Unachtheit des in Rede stehenden Briefes, sondern ich fage: "über den mahren Autor des Briefes gebe auch der Umftand Aufschluß,

<sup>13)</sup> Mansi, Conc. Collectio XV. col. 162.

daß in demfelbender Sendung Conftantin's und Method's durch R. Michael anerkennende Erwähnung gefchehe." (f. oben S. 29 f.) Obschon ich diesen Umstand ganz besonders betont habe, hat ihn Stule ganz übersehen oder mit Stillschweigen ganz übergangen. Warum betonte ich aber diefen von mir hervorgehobenen Umftand als ein befonders auffallendes Merkmal der Unächtheit des dem P. Hadrian II. zugeschriebenen Briefes? Weil die Natur der Cache, wie alle Umstände der Bersonen und Zeit es als höchst unwahrscheinlich erscheinen laffen, daß B. Hadrian überhaupt der Sendung Constantin's und Method's durch den Raifer Michael zu den Slaven des Abendlandes erwähnt habe. Die Sendung bes erlauchten Brüderpaares zu den Slaven Mährens und Pannoniens ist boch unwidersprechlich eine firchliche Sendung, die nur von der zuständigen firchlichen Autorität ausgehen fonnte. Wenn bei den Bygantinern, wo Kirchliches und Weltliches zusammengeflossen war, auch die faiserliche Gewalt sich herausnahm, die höchsten Rechte der Kirchengewalt au handhaben, so doch anders im Bereiche der abendländischen Kirche. Rom hat niemals, auch der höchsten weltlichen Gewalt, das Recht zuerkannt, die Sendung zur Verwaltung des firchlichen Lehr- und Priesteramtes zu geben. - Mit Recht schließt man daher aus der blogen Ermähnung diefer Gendung durch Kaiser Michael auf einen Schismatiker als Verfasser des dem B. Hadrian beigelegten Briefes; denn wie noch heute das Schisma, das sich die "orthodore orientalische Kirche" nennt, den Car als sein höchstes geiftliches Saupt anerkennt, so vom Unbeginn.

Daß aber dem Papste Habrian nicht von Ferne in den Sinn kommen konnte, bei der Sendung Method's zu den Slaven des schismatischen Herrsschers von Constantinopel zu gedenken, dafür sprechen laut alle Umstände der Personen und der Zeit. Hatte auch Rastislav gegen Ende 862, getrieben von dem Streben nach politischer Selbstständigkeit, mit dem byzanstinischen, den Deutschen wie Bulgaren seindlichen Hofe sich in Verbindung gesetzt und von demselben, um sich besonders von der kirchlichen Verbindung mit den Deutschen loszumachen, Lehrer flavischer Zunge für sein christliches Slavenvolk sich erbeten, so fand er sich doch durch die in den folgenden Jahren eingetretenen zwingenden Verhältnisse bestimmt, in seinem Streben nach Erringung politischer Selbstständigkeit sich von Constantinopel weg und nach Rom zu wenden 14). Darf man dem Papste, der alle diese Verhältnisse

<sup>14</sup> Es scheint nicht anders, als daß Rastislav im J. 862 von den Deutschen und den mit ihnen verbundenen Bulgaren bedroht, sich zum griechischen Kirchenthume wenden wollte, um jo des politischen Beistandes der Byzantiner sich zu versichern. Wenn ihn in diesem Gedanken die Bulgaren, welche mit Ludwig dem

eben so genau kannte, als sie zu würdigen verstand, die Unklugheit zumuthen daß er dem Mährenherzoge gegenüber sein früheres Verhältniß zu dem schismatischen Hose von Constantinopel in so unliebsame Erinnerung gebracht haben sollte? Nur wer die diplomatische Reserve und das tactvolle Erzwägen aller Umstände und Verhältnisse, das den römischen Stuhl von jeher ausgezeichnet hat, nicht kennt, kann Papst Hadrian II. eines solchen Versstoßes gegen die gemeinste Lebensklugheit, gleich dem Verfasser der pannonisschen Legende, fähig halten.

Ich wende mich nun zu den Slavenaposteln und frage, ob diese eine Erwähnung ihrer Person in Berbindung mit dem Kaiser Michael, wi wir eine solche im 8. Cap. der pannonischen Legende lesen, gebilligt haben würden? Gie hatten in dem Begehren Raftislan's einen Ruf von Oben erblickt, dem freudig zu folgen sie um so mehr bereit waren, als ihre entschieden rechtgläubige und firchliche Gesinnung an den zu Constantinopel herrschenden unfirchlichen Dingen den lebhaftesten Unftog nahm, und sich nach dem mit dem apostolischen Stuhle eng verbundenen Abendlande hingezogen fühlten, wo ihnen unter einem sprachverwandten Volte ein fegensreiches Wirken in Aussicht stand. Während ihres vierthalbjährigen Wirkens in Mähren waren die argen Dinge, mit denen sich das Triumvirat Bardas, Photius und Raiser Michael gegen ben römischen Stuhl trug, auf die Spitze gedieben und hatten mit dem förmlichen Bruche zwischen Constantinopel und Rom geendet. Konnten die mit Abichen gegen das Schisma und seine Urheber erfüllten Brüder sich angenehm berührt fühlen, wenn man ihrer in Berbindung mit den von ihnen verabscheuten Personen gedachte? Würde Method, der jedenfalls der Träger eines von Papft Hadrian im Jahre 868 oder 86! an Raftislav gerichteten Briefes gewesen ware, nicht in entschiedener, wenn auch bescheibener Weise gegen eine solche Erwähnung seiner und seines bereits hinübergegangenen Bruders Ginsprache erhoben haben?

Dentschen gebrochen und im J. 864 ben Glanben von den Griecken angenommen batten, bestärken mochten, so mußte er doch denselben aufgeben, da er im Angust desielben Jahres der Macht des dentschen Königs erlag. Während dadurch sein Streben nach politischer Unabhängigkeit auf Jahre hin gelähmt war, fanden es die Bulgaren gerathener, ihre firchliche Berbindung mit Constantinopel abzubrechen und sich der römischen Kirche anzuschließen, zu welchem Zwecke sie im August 866 Gesandte an Papst Micolaus schickten. Dieser Borgang der Bulgaren konnte auf Rastislav nicht ohne Wirkung bleiben. In dem apostolischen Stuble erkannte er nicht nur die Macht, welche sein Land kirchlich unabhängig zu machen, sondern auch, wenn es ihm gelänge die politische Selbstständigkeit zu erkämpsen, ihn in Behanptung derielben auf Kachdrücklichste zu unterstützen vermochte. S. meine "Geschichte der Slavenapostel", S. 44.

Zur Zeit, in welche dieser dem Papste Hadrian angedichtete Brief fällt, hatte sich die Lage der Dinge zwischen Kom und Byzanz den Hossen nungen des Apostolischen Stuhles günstiger gestaltet. Der Mitregent des Kaiser Michael III., Basilius, hatte zuerst den Bardas aus dem Wege geräumt, dann durch Ermordung Michaels sich zum Alleinherrscher gemacht, als Solcher nicht gesäumt, den Afterpatriarchen Photius vom Stuhle zu stoßen und den legitimen Inhaber desselben, Ignatius, wieder einzusetzen und mit dem päpstlichen Stuhle sich in freundliche Verbindung zu setzen. Wäre es bei dieser Lage der Dinge nicht der ärgste Mißgriff gewesen, den Papst Hadrian II. begehen konnte, wenn er in einem officiellen Schriftstick des abgethanen Kaiser Michael gedacht, und demselben gar das Prädicat "orthodoxus" gegeben hätte? So wahr nun Papst Hadrian eiserig bemüht war, dem Herrscher Basilius im Interesse der allgemeinen Kirche in jeder Weise entzgegenzusommen, so wahr ist es, daß der ihm in der pannonischen Legende zu geschriebene Brief unterschoben ist.

Ich gehe an die Prüfung einer weitern Bemerkung, welche Stulc a. a. D. mit den Worten macht: "Biel schwächer ist der zweite Einwurf, den Dr. Ginzel daraus ableitet, daß in der Legende die Weihe des Methodius zum Priefter ermähnt sein foll. Hierin murde Dr. Ginzel durch die Uebersetzung irre geführt. In jener altflavischen Legende wird zwar erzählt, daß der h. Method "igumen" mit seinem Bruder Constantin auf das apostolische Werk zu den Mährern ausging, und sie setzt hinzu, daß der Papst den Methodins seligen Andenkens "svetil na popovstvo." In dem Briefe, der mit dem Namen Adrians bezeichnet ift, lesen wir aber: "Myze tregubu radost priimše, umyslychom, ispytavše poslati Methodia, s v j a š č š e i s učeniky." Mit diesen von der Weihe des h. Method gebrauchten Worten wird seine Weihe zum Bischof nicht in Abrede gestellt, da das Wort sveliti allerdings von der Priester= und auch Bischofsweihe gehört und ge= nommen werden kann. Daß aber der Schreiber des Briefes dasselbe im letteren Sinne nimmt, erhellt flar baraus, daß gemäß den Berichten unferes Biographen der Papst den h. Method von Gott und dem h. Petrus als Lehrer nicht bloß in die Lande Kocel's, sondern auch in die andern flavischen Länder fendet, wo Raftislav und Svatoplut herrschten."

Hemerkung des Herrn Stulc nichts weniger als "schlagend" war, so gibt seine Bemerkung gegen den von mir unter Nr. 2 (s. oben S. 27 f.) geltend gemachten Grund der Unächtheit des in Rede stehenden Briefes mir Gelegenheit, zu zeigen, daß die vorliegende Bemerkung desselben von schlagender Kraft und trefsender Schärfe weiter noch als die erste entfernt sei.

Ich habe mich bei Beurtheilung der pannonischen Legende und inson-

berheit bes Cap. 8 derfelben stehenden, dem Bapite Sadrian quaeschriebenen Briefes an die lateinische Uebersetzung derselben aus dem Altruffi= ich en gehalten, welche Franz Miklosich, und bezüglich des Briefes auch Erben geliefert hat. Franz Miklosich ist allgemein als der erste Clavist heutigen Tages anerkannt, und felbst Dr. B. Dudik nennt ihn (Geschichte Mährens a. a. D., S. 166) den "größten und besonnensten Slavisten unserer Zeit." Dun kommt Stule und sagt: die Uebersetzung, auf die Ginzel sein Urtheil gebaut hat, ist unrichtig, und daher auch sein Urtheil falsch 15) - 3ch hoffe, obwohl ich fein Clavist bin, nachzuweisen, daß die Herren Miklosich und Erben gut übersett haben. Bei diesem Nachweise stüte ich mich auf das unumftögliche, allgemein ale folches anerfannte Grundgefet aller Dolmetschung und Auslegung: nur jene Uebertragung dop= pelfinniger Stellen und Wörter ift gut und richtig, welche diefe Stellen und Wörter in dem Sinne und Berftaude wiedergibt, den ihr Autor felbst mit ihnen verband und verbinden mußte.

Auf Grund dieses Kanon sage ich nun: wenn das altslavische Wort "svjaščše is nčeniky", welches der Verfasser der pannonischen Legende dem Papst Hadrian von der dem Method und seinen Schülern in Rom ertheilten Weihe gebrauchen läßt, von Missosich übersetzt wird "postquam eum ordinavimus eum discipulis" (was als tressend von Štule und Dudis anerkannt wird), so hat auch Erben das in Frage stehende Wort dem Sinne nach ganz richtig von der Priesterweihe des Method verstanden; denn in diesem und keinem andern Sinne und Verstande hat es der Autor der pannonischen Legende und des dem Papste Hadrian ans gedichteten Brieses selbsit gebraucht. Ich brauche nur diesen meinen letzten Satzu begründen, um die Deutung, die Stule dem Worte "svjaščše" geben will, als ob es hier an dieser Stelle auch von der Bischossen ihr verstanden und genommen werden könne, als eine ganz falsche und ungegründete darzustellen.

Ich sage zur Erhärtung dessen: das in Rede stehende Wort kann an dieser Stelle nicht von der Bischofsweihe verstanden wer-

Dudik (Mäbrens Allg. Geichichte I., 182. Note): Ginzel bat vergessen. daß jene Stelle in Hadrians II. Briefe vom J. 869 (Erben Reg. pag. 14): Method ici als Priester presbyter) vom Papste zu den Slaven Pannoniens und Mäbrens gesendet — nur aus einem salschen Verständnisse des alten slovenischen Textes bervorging. Das beirrende: svest'se" ist bier nicht Substantiv — sondern Verbal-Form, und muß überietzt werden mit "consecrantes eum" oder "postquam eum eum discipulis ordinarimus". Man vergleiche Arkir za porjestnieu zugoslavensku. Knjiga 4. Jahrg. 1857. ©. 291.

den, sondern darf und muß allein von der Weihe des Method zum Priester (presbyter) genommen werden, weil der Schreiber dieses Wortes es nur von der Weihe des Method zum Priester gebraucht, und daher von Jedermann nur von dieser Weihe verstanden wissen wollte. Dieß habe ich bereits in meiner erstmaligen Kritif des sogenannten Hadrianisschen Brieses (s. oben S. 27) in einer, wie ich meine, für jedes kritische Auge überzeugenden Weise dargelegt, und muß mich nur wundern, wie Stulc an diesen von mir hervorgehobenen Steinen des Anstoßes vorüberging, ohne sie zu berühren, geschweige aus dem Wege zu räumen.

Ich muß daher noch einmal zur augenscheinlichen Begründung meines Saves: das Altflavische "svjašeše i s učeniký" postquam eum ordinavimus cum discipulis - tonne nicht auch, wie Stulc meint, von der Bischofs. weihe, fondern muffe blog von der Beihe Methods und feiner Schuler ju Presbytern verstanden werden, Dasjenige andeuten, mas mir und dem schlichtesten Berftande den angegebenen Sinn diefer Worte aufdringt. Der Berfasser der pannonischen Legende mag statt meiner sprechen! Er erzählt Cap. 6: Nicolaus apostolicus "ordinavit presbyterum 16) beatum Methodium . . . et mandavit episcopo cuidam, ut ordinaret ex discipulis Slovenicis tres presbyteros et duos lectores. Es ist also die bestimmteste Versicherung der pannonischen Legende, daß Method von Papft Nicolaus zum Priefter geweiht murde, und auf Befehl des Papites noch drei Slovenen diefelbe Beihe erhielten. Darauf wird Cap. 8 erzählt: Kocel vero ad apostolicum mittens rogavit eum, ut sibi cederet Methodium beatum doctoren nostrum et dixit apostolicus: Non tibi tantum, sed omnibus partibus illis Slovenicis mitto illum magistrum . . . Et dimisit illum postquam seripsit epistolam hane. Dann folgt unmittelbar der dem Papfte Hadrian angedichtete Brief, in welchem dem Papfte in Bezug auf die unter Papft Nicolaus geschehene Weihe Methods und feiner Schüler folgende Worte in Mund gelegt werden: Nos autem . . . statuimus . . Methodium in partes vestras mittere . . . postquam eum cum discipulis ordinavimus. Kann der Verfasser der pannonischen Legende mit diefen Worten und an diefer Stelle haben fagen wollen, wie Stulc meint, Method habe vom Papite die Bischofsweihe empfangen? Schlecht= hin nicht; denn unmittelbar an den seiner Erzählung eingeschobenen Brief hängt der Verfasser der Legende die weitere Mittheilung über die erst ipater erfolgte Bischofsmeihe des Method mit den Worten:

<sup>16)</sup> Svetil na popovstvo heißt es im Altslavischen, was ganz richtig von Miklosich übersetzt wurde, indem noch heutzutage die Russen mit dem Worte pop nur einen Priester, presbyter, niemals aber einen Vischof bezeichnen.

Excepit autem illum Kocel cum magno honore et iterum misit eum ad apostolicum et viginti viros honestos, ut illum ordinaret episcopum in Pannonia etc. <sup>17</sup>). So gewiß also der Versasser der pannonischen Legende meint und glauben machen will, Method sei erst in Folge einer wiederholt von Kocel nach Empfang des päpstlichen Schreibens ausgegangenen Gesandtschaft an Papst Hadrian von diesem zum Bischose süngegangenen Gesandtschaft an Papst Hadrian von diesem zum Bischose susgegangenen Gesandtschaft an Papst Hadrian von diesem zum Bischose susgegangenen Gesandtschaft an Papst Hadrian von diesem zum Bischose ein Korten "svjaščše is učeniky" nur von der Weihe des Method und dreier Schüler zu Preschytern gesprochen habe. — Hiemit ergibt sich alles Undere, was Št. zur Stützung seiner Meinung noch vorgebracht hat, als eitel und nichtig, und ich fann nur mein Bestemden darüber ausdrücken, wie ein Mann, der als Kritiser auftritt, so oberstächlich das in Rede Stehende behandeln konnte.

Zuletzt wendet sich Stulc zur Besprechung des von mir unter Mr. 1 (s. oben S. 22 f.) gegen die Alechtheit des dem Papste Hadrian in der paus nonischen Legende geltend gemachten Grundes: die Vollmacht, welche nach diesem Briefe Papst Hadrian II. dem Method ertheilt haben soll, die flavische Sprache beim Gottesdienste in Anwendung zu bringen, stehe mit dem spätern Verbote Papst Johann VIII. über diesen Gegenstand in unvereinbarem Wisterspruche.

Die vielen Worte, mit denen sich St. über das Verbot P. 30s hann VIII. ergeht, und die Vereinbarkeit desselben mit der angeblich von Papst Hadrian ertheilten Vollmacht zum Gebrauche des Slavischen bei der Liturgie zu zeigen sucht, lassen sich nicht kurz zusammenfassen, und ich beleuchte daher das Wesentliche Punkt für Punkt.

Zuerst frägt Stule: "Woher kommt es, daß P. Johann VIII. dem Method nicht schon früher verboten hat, die flavische Sprache beim Gottesdienste zu brauchen, als erst in dem durch den Bischof Paul von Ancona
ihm geschickten Briefe und später durch ein anderes Schreiben vom Jahre
879? Nach unserm Dafürhalten hat er es deswegen nicht gethan, weil er
wohl wußte, daß Method hiezu ordnungsmäßig durch seinen Vorgänger
Adrian berechtigt war."

Dagegen bemerke ich, daß, wie die Prämiffe, so auch der Schluß, ben St. aus berfelben zieht, falsch ift.

Papst Johann VIII. hat sogleich nach Antritt seiner Regierung und in Folge der bei dem h. Stuhle eingegangenen Anzeige dem Method den Gebrauch des Slavischen bei der h. Messe verboten, und zwar aus keinem andern Grunde, als weil dieser Gebrauch eine unerhörte, von Method ohne päpstliche Genehmigung eingeführte Neuerung war. Wie kam dies?

Da nämlich Bapft Sadrian II. die vom Salzburger Erzbischofe gegen die Wiederherstellung des pannonischen Bisthums erhobene Ginsprache zurückgewiesen hatte, durfte der Salzburger Stuhl nicht erwarten, mit ferneren Reclamationen bei diesem Papste durchzudringen. Willfommen war daher demfelben als triftiger Grund einer Rlage wider Metho'd die bisher unerhörte Reuerung, deren sich dieser durch die Feier des Gottesdienstes in flavischer Sprache schuldig gemacht; und es leidet keinen Zweifel, daß Erzbischof Adalwin von Salzburg feine Klage wider Methold bei B. Hadrian im 3. 871 oder dem folgenden einbrachte. Der Tod dieses Bapftes gegen Ausgang des 3. 872 steigerte noch die Erwartungen des Salzburger Erzbischofs; denn was man von dem verstorbenen Papste nicht erlangt hatte, hoffte man bei Papst Johann VIII., der am 14. December 872 den Stuhl des h. Petrus bestiegen hatte, durchzuseigen. Alsbald murde bei demselben die Rückgabe Bannoniens an den Stuhl von Salzburg aufs Nachbrucklichste betrieben, indem König Ludwig und sein Sohn Karlmann, Herr der Ostmarken, den Schritt des Salzburger unterstützten; und man ermangelte nicht, dem Berlangen nach Wiederherstellung des frühern Zustandes der kirchlichen Dinge in Pannonien in der wiederholt ausgesprochenen Rlage über Method's Neuerung in der Liturgie eine entsprechende Unterlage zu geben. - In Folge dessen konnte Papit Johann VIII. nicht umhin, folche Magregeln zu ergreifen, welche geeignet waren, die Angelegenheit wegen der mährischspannonischen Kirchenprovinz definitiv zu erledigen. Da er unter seinem Vorfahren Sadrian als Archidiakon der römischen Rirche den bedeutendsten kirchlichen Posten inne gehabt, so war er an den Regierung sacten des selben vorzüglich betheiligt gemesen. Den Stand der mährisch-pannonischen Kirchenfrage kannte er deßhalb eben so genau als er von der Ueberzeugung durchdrungen war: das firchliche Interesse gebiete die Aufrechthaltung der vom apostolischen Stuhle errichteten Rirchenprovinz in Mähren und Pannonien. Es galt nun die geistlichen und politischen Gegner in Deutschland zu entwaffnen und zur Anerkennung des von Rom in den öftlichen Marken des carolingischen Reiches errichteten selbstständigen Kirchensprengels zu vermögen. Zu dem Ende schickte der Papft den Bischof Paul von Ancona als Unterhändler nach Deutsch= land, welchem es auch gelang, den König Ludwig und Herzog Karlmann mit der Magregel Roms auszusöhnen und zur Anerkennung des Rechtsbestandes der pannonischen Diöcese zu bringen 18). Der Bischof Baul von

<sup>18)</sup> Den Nachweis deffen, daß diese Gesandtschaft ins J. 873 fällt, habe ich in meiner "Geschichte der Slavenapostel," S. 60, gegeben.

Ancona war aber auch angewiesen, sich nach Abschluß der Berhandlungen in Teutschland nach Pannonien zu begeben, nicht nur um den Erzbischof Method von dem glücklichen Resultate derselben in Kenntniß zu setzen, sich vom Stande der Dinge an Ort und Stelle selbst zu überzeugen, sondern hauptsächlich um demselben ein päpstliches Schreiben einzuhändigen, worin ihm die Feier der h. Messe in der slavischen Sprache verboten wurde <sup>19</sup>). Der Papst bezeichnete gegenüber den beiden herrschenden Kirchensprachen, der lateinischen und griechischen, in denen allein erlaubt sei, die heiligen Geheimnisse des Glaubens zu begehen, die flavische Sprache als eine barbarische, d. h. prosane, vom Heiligthume durch den Gebrauch der Kirche ausgeschlossene, deren man sich nur bei der Predigt bedienen dürse.

Gegenüber diesem historischen Thatbestande frage ich: ist dieses von Bapft Johann VIII. alsbald nach seinem Regierungsantritte erlaffene Berbot erklärlich, wenn Papft Hadrian dem Method den liturgischen Gebrauch bes Clavischen gestattet hatte? Ich finde die Sache gang unerflärlich, fie mag von welcher Seite immer angesehen werden. Denn wenn B. Hadrian bieß in Rede stehende Privileg für die Kirchenproving Method's ertheilt hatte, so mußte sein Nachfolger dasselbe natürlich um so mehr kennen, als er fraft seiner hervorragenden Stellung als Archidiacon der römischen Kirche unter Papst Hadrian, wie an allen Magregeln des h. Stuhls, fo auch an Ertheilung jenes Privilegs betheiligt mar. Nun mußte aber P. Johann VIII. von einem folchen dem Method unter der Regierung seines Borgangers ertheilten Privileg nichts; benn daß Method den Gottesdienft in flavischer Sprache feiere, mar zu feiner Kenntnig erft von Augen her getommen, wie er gegen Method selbst äußert: Audimus et iam, quod missas cantes in barbara, hoc est, in sclavina lingua! Wer da beim Blick auf diefes Wort "Audimus et iam" jagt: Papit Johann habe recht wohl gewußt, daß Method zum Gebrauche des Slavischen bei der h. Meise von seinem Vorgänger Adrian bevollmächtigt worden sei, der wirft auf P. Johann VIII. bas schwärzeste Licht, daß er gedrängt von den Gegnern Method's diesem gegenüber zur Bemantelung seines Berbotes gangliche Untenntniß des Hadrianischen Privilegs geheuchelt habe.

An diesem papstlichen Worte "Audimus et iam" scheitert auch Stulc, der, diese unvermeidliche und in die Augen springende Klippe gar nicht

Papst Johann VIII. in seinem Briese an Method vom 14. Juni 879: jam litteris nostris per Paulum episcopum Anconitanum tibi directis prohibuimus. ne in ca (barbara, hoc est selavina) linqua saera missarum solempnia celebrares (Codex zu m. Geschichte der Slavenapostel p. 58.)

bemerkend, meint, B. Johann VIII. habe sich, gedrängt von den Keinden Method's und von andern gunftigen Berhaltniffen, in die Nothwendigkeit versett gesehen, das wieder aufzuheben, mas fein Borganger Adrian II. erlaubt hatte. Wie unstichhaltig übrigens biese Meinung fei, wird fich bei Erwägung der ihr entgegenstehenden Verhältniffe ergeben. - Wenn der papstliche Stuhl überhaupt in firchlichen Dingen ein Privilegium ertheilt, geschieht es nur nach der reiflichsten Brufung und Burdigung aller dabei obwaltenden, Sache und Personen betreffenden Umstände. Daß es, wenn unter P. Hadrian ein, den Gebrauch ber flavischen Sprache bei der Gottesdienstfeier gestattendes Vorrecht dem Erzbischofe Method ware ertheilt worden, an einer folchen Prüfung besonders nicht würde gefehlt haben 20), liegt in der Natur der Sache, die ob ihres Widerstreites gegen allen Kirchengebrauch als eine so wichtige Angelegenheit erschien, wie sie selten noch an den Apostolischen Stuhl herangetreten war. Und Papst Johann VIII., der unstreitig eine pars magna bei der Brufung und Genehmigung diefer liturgischen Reuerung gewesen, follte nach vier Jahren auf die bloße Klage der Gegner Method's hin dieß Privilegium faffirt haben? Eine folche Handlungsweise verstößt gegen alle Grundsätze des römischen Stuhles..

Die vorausgesetzte Genehmigung des Slavischen bei der Liturgie durch Papst Hadrian stimmt ferner keineswegs mit der Haltung Method's und des Papstes Johann VIII. in Betreff des von diesem an Method erlassenen Verbotes überein.

Wie verhielt sich Method gegenüber dem im 3. 873 von Papst Johann an ihn ergangenen Verbote der Feier des Gottesdienstes in flavischer Sprache? Geschichtlich sest ist nur dieß, daß Method fortsuhr, sich des Slavischen bei allen firchlichen Functionen zu bedienen. That er dieß aus unbotmäßigem Troze gegen die Autorität des apostolischen Stuhls? Dieß anzunehmen, verbietet die firchliche Gesinnung Method's. Sonach bleibt nur Zweierlei anzunehmen übrig: entweder ist ihm das päpstliche Schreiben durch den Bischof von Ancona nicht zugesommen, und das darin ausgesprochene Verbot blieb ihm unbefannt, oder er ist zur Kenntniß desselben gesommen. Das Erstere fann nicht leicht angenommen werden; denn wenn auch der Bischof Paul sich selbst nicht nach Pannonien begab, wozu er angewiesen war, so hatte er Wege, das päpstliche Breve an Method sicher zu bestellen; auch war der Inhalt desselben kein solcher, daß

<sup>20)</sup> Wie dieß der Fall war, da die Feier des Gottesdienstes in slavischer Sprache von B. Johann VIII. im J. 880 gestattet wurde. Siehe me ine "Geschichte der Slavenapostel" S. 80 ff.

man an eine Unterschlagung desselben im deutschen Parteiinteresse denken kann. Da nun, wie nicht zu zweiseln, das päpstliche Schreiben dem Method durch den Legaten zugekommen, so dringt sich die Annahme mit Nothwendigsteit auf: der Empfänger habe dasselbe auch beantwortet. In welchem Sinne und in welcher Art und Weise dieß geschehen, scheint ebensfalls ganz unzweiselhaft zu sein. In aller Chrsurcht gegen die Anordnung des Papstes erlaubte sich Method das, was er um des Fortschrittes der Slaven in christlicher Erkenntniß und um Erhaltung derselben in Gemeinschaft mit dem apostolischen Stuhle willen gethan, zu entschuldigen; was er auch dem Legaten gegenüber mündlich zu thun, gewiß nicht unterlassen hatte. Und in Folge dieser Rechtsertigung durfte Method im Gebrauche des Slavischen bei der Gottesdienstseier fortsahren, bis dieselbe vom Papste zurückgewiesen wurde

Ich frage nun: hätte Method fortsahren können, den Gottesdienst in slavischer Sprache zu seiern, wenn die ihm durch den Bischof Paul von Ancona zugekommene päpstliche Weisung nicht bloß ein einsaches Verbot, sondern eine Zurücknahme des ihm vom Papste Hadrian II. ertheilten Privislegiums gewesen wäre? Nimmermehr. Gegen ein einfaches Verbot kann der Untergebene Vorstellungen machen, und so lange diese vom Gesetzgeber nicht zurückgewiesen sind, in gutem Glauben an die Zweckmäßigkeit und Ersprießslichkeit des Verbotenen dabei beharren, wenn bei Unterlassung des Verbotenen höbere Interessen Gesahr lausen; aber ein zurückgenommenes Privilegium kann fortan erlaubter Weise nicht mehr gebraucht und ausgeübt werden. Method erkannte also in der päpstlichen Weisung vom Jahre 873 wie vom Jahre 879, da Papst Iohann sein Verbot erneuerte, seine Zurücknahme eines ihm früher gewährten außerordentlichen Besugnisses.

Papst Johann VIII. selbst aber bezeichnet seine Weisung einfach als Verbot, "prohibuimus", sowohl 873 als 879. Auf's Unwidersprechlichste aber bezeugt die Thatsache, daß der apostolische Stuhl vor dem Jahre 880 dem Method den Gebranch der slavischen Sprache bei der Feier der h. Messe und des tirchlichen Officiums nicht gestattet hatte, der Brief P. Johann VIII. an Svatoplus vom Jahre 880, indem hier der Papst, den Gebrauch des Slavischen als liturgischer Sprache gestattend, sich solcher Worte bedient 22),

<sup>21)</sup> Siebe meine "Gefch. ber Slavenapoftel," S. 62.

<sup>&</sup>quot;Litteras denique selaviniscas a Constantino quondam philosopho repertas... jure laudamus... Nec sanae fidei vel doctrinae aliquid obstat, sive missas in cadem selavinica linqua canere, sive sacrum evangelium vel lectiones divinas novi et veteris testamenti bene translatas et interpretatas legere aut alia horarum officia omnia psallere. S. Coder zu meiner "Gesch. der Slavenapostel, "  $\gtrsim$  61 f.

welche um so weniger als Erneuerung oder Bestätigung einer frühern päpste sichen Genehmigung dieses Gebrauches gedeutet werden können, als der Papst, seine neuerliche Anerkennung der dem Method verliehenen erzbischösslichen Bürde und Autorität ausdrückend, sich der entsprechenden Borte bedient: nostrae apostolicae auctoritatis praecepto ejus archiepiscopalus ei privilegium consirmavimus, et in perpetuum, Deo juvante, sirmum manere statuimus, sicuti antecessorum nostrorum auctoritate omnium ecclesiarum dei jura et privilegia statuta et sirmata consistunt 23).

Diese Worte des Papstes Johann VIII. bestätigen auf's Unzweideutigste, daß sein Vorgänger, Papst Hadrian II., dem Method tein Privilegium

<sup>23)</sup> Ebendaselbst. - Stule macht es sich sehr leicht, die Nichterwähnung des angeblichen Hadrianischen Privileg's in den Briefen des Papstes Johann VIII. gu erflären, indem er ichreibt: "Doch warum macht Johann VIII. burchans feine Erwähnung in seinen Briefen 879 und 880 von bem ichon 868 dem Ergbischofe der pannonischen Rirche gemachten Privilegium? Auch das läßt sich leicht erklären. Nach unserer Meinung, und so weit es nöthig war, that es der Papft in seinem durch Paul von Ancona dem M. geschickten Briefe. Die bem Borganger schuldige Ehrfurcht und Schonung gegen ben apostolischen Stuhl ließ es nicht zu, in einer so heiklen Sache Bieles zu fagen, und um so weniger zur Bermeidung des Scheins, als ob der Rachfolger einreiße, was ber Borganger aufgebaut." - Wenn diefe Bemerkungen im Lichte des von mir oben Erwähnten völlig unhaltbar erscheinen, so muß vor dem Forum der historischen Kritik vollends eine Argumentation aus dem Inhalte einer nicht vorhandenen Urkunde als gänzlich unstatthaft erklärt werden, um so mehr als der von dem Autor dieser Urkunde anderwärts ausdrücklich angegebene Inhalt derfelben ein einfaches Berbot mar, die h. Meffe flavisch zu feiern, und der Grund dieses Berbotes um so weniger vom Papste namhaft gemacht zu werden brauchte, als er für Method und den beschränktesten Berstand offen vorlag — in dem Abweichen von der liturgischen Sprache der lateinischen Kirche. - Bas weiter über "die dem Borganger schuldige Ehrfurcht" und "Bermeidung des Scheins" gesagt wird, ift so wenig im Stande, die Meinung von der Zurucknahme der angeblichen Sadrianischen Concession durch Papst Johann VIII. plausibel zu machen, daß es vielmehr den Borwurf der Unredlichkeit und Seuchelei gegen B. Johann in fich birgt; denn ware B. Johann nicht ein charakterloser Mann gewesen, wenn ihn die seinem Borganger schuldige Ehrfurcht nicht abgehalten hätte, das von demselben dem Method verlichene Privilegium aufzuheben, dasselbe aber nicht zu erwähnen, und der, obschon er einriß, was der Borganger aufgebaut, doch den Schein beffen meiden wollte! Wie wenig aber P. Johann VIII diesen Vorwurf verdiene und wie weit entfernt derselbe war, irgend ein von seinem Vorfahren Sadrian II. dem Methodius und seiner Kirchenproving berliehenes, wie immer lautendes Recht anzutaften, bezeugt er selbst in seinen oben angeführten Worten an Svatopluk: antecessorum nostrorum auctoritate omnium ecclesiarum jura et privilegia statuta et firmata consistunt.

betreifs der siturgischen Sprache verliehen hatte; auch ist es nicht Maxime des römischen Stuhls zu irgend einer Zeit gewesen, ein Privilegium, zumal ein Vorrecht vor solcher Bedeutung, wie das in Rede stehende, gleichsam a priori, vor aller Erfahrung, ob das in Antrag Gebrachte oder Erbetene zweckmäßig, ersprießlich und durchführbar sei, zu gewähren, dasselbe nach Verlaufe von wenigen Jahren zu widerrusen und aufzuheben, und darauf dasselbe wieder zu ertheisen.

Doch Stule will allerhand Brunde und Urfachen wiffen, welche den Papft Johann VIII. zur Aufhebung des dem Method nach Angabe der pannonischen Legende von Papit Hadrian II. ertheilten Borrechtes, die Liturgie in flavischer Sprache zu begehen, im Jahre 879 bestimmt haben follen. Boren wir diefelben! - "Was für Urfachen" - fchreibt Stulc - "hatte Johann VIII., daß er aufhob, mas vor zehn Jahren fein Borganger Adrian II. erlaubt hatte? Auf diese und ähnliche Fragen fonnten mir bestimmt antworten, wenn une ber benkwürdige Brief gur Band ware, der unserem h. Erzbischofe durch Paul von Ancona zufam. In diesem Briefe maren sicher die Urfachen angegeben, die nach wenigen Jahren Johann VIII. bewegen fonnten, daß er aus papitlicher Gewalt Privilegien widerrief, welche der neuen unter Methods Leitung gestellten Kirche verlieben worden waren. Unterdeffen, fo lange wir den ermähnten Brief nicht finden, tonnen wir eine und die andere diefer Urfachen wenigftens einigermaßen erichließen. Es ist gewiß, daß die Widersacher Methods, gegen ihn zeugend, nicht unterlaffen haben, ihn als einen Reter, gleich den Griechen in Conftantinopel, anzuschwärzen. Und es lag nahe, den unliebsamen Nebenbuhler zu verdächtigen, daß er unter dem Deckmantel des Slavischen als Gottesdienstsprache verschiedene neue Irrthumer verbreite. Wenn wir uns erinnern, mas unter Photius, als er zum zweitenmal auf den Patriarchalstuhl 877 gelangte, neuerdings in Constantinopel vor sich zu gehen anfing; wenn wir erwägen, wie die Griechen unter den Bulgaren vorgingen, und durch Nachstellungen und Gewalt diese Nation vom römischen Stuhle abwendig zu machen und soszureißen ftrebten, fo mögen wir uns nicht wundern, wenn wir bemerken, wie Johann VIII. anfängt, den wiederholten Rlagen der Salzburgischen, Baffanischen u. f. w. Berleumder geneigtes Gehör zu schenken, aus Furcht, daß nicht in Kurzem sich etwas Achnliches in Mähren wie in Bulgarien creigne. War dieß nicht ein triftiger Grund, in den h. Method zu bringen, daß er von dem durch Adrian verliehenen Privilegium ablaffe? Nebstdem waren auch die Umstände dazu angethan. In Italien herrschte Furcht vor den Saracenen, und dem Papfte that Schutz und Silfe aus Deutschland Roth; Rocel mar nicht mehr am leben, Svatoplut mar neuers binge ein Freund der Deutschen, dem h. Erzbischofe nicht fehr geneigt und

sah den Gelüsten und den Absichten der Feinde durch die Finger. Was Wunder, daß der Papst, da man von so vielen Seiten auf ihn eindrang, endlich im Vertrauen, das er früher zu Method hatte, wankend wurde und den Brief schrieb, worin er den Gebrauch der slavischen Sprache verbietet und Method zur Rechenschaft von seinem Glauben nach Kom ruft. Auf solche Weise, wenn wir nicht irren, ist es möglich, das Verbot der durch Adrian erlaubten slavischen Sprache beim Gottesdienste zu erklären."

So Herr Stulc. Es bedarf nur einiger weniger Bemerkungen, um jedem Urtheilsfähigen nahe zu legen, wie gewaltig St. sich in seiner Conjectur der Gründe und Ursachen geirrt und vergriffen hat, die Papst Johann VIII. bestimmt haben sollen, das dem Method angeblich von Has drian II. verliehene Privileg der flavischen Gottesdienstseier aufzuheben.

Daß der Brief, den Papst Johann VIII. an Method durch den Bischof Paul von Ancona im J. 873 richtete, betreffs der Feier des Gottesdienstes in slavischer Sprache dieselbe ein fach verbot, und daß der Papst dieses Berbot zu begründen so wenig veranlaßt war, als der Grund desselben in dem Abweichen von der liturgischen Sprache des gesammten firchlichen Abendlandes offen zu Tage lag, habe ich schon oben (S. 43) gezeigt, und dargethan, wie Papst Johann VIII. von einem dem Method von Papst Hadrian II. ertheilten Privilegium, flavisch zu liturgiren, Nichts wußte.

Rein anderer Grund unterlag auch dem von P. Johann im J. 879 erneuerten Verbote, die h. Messe in slavischer Sprache zu seiern, als die in dieser liturgischen Gepslogenheit Methods liegende Neuerung. Hervorsgerusen war freilich die Wiederholung dieses päpstlichen Verbotes durch die neuerlichen, die Rechtgläubigkeit des Method verdächtigenden Klagen seiner deutschen Gegner <sup>24</sup>), die ihn vorzugsweise des den Griechen eigensthümlichen Irrthums in der Lehre vom Ausgange des h. Geistes beschuls digten <sup>25</sup>); aber Grund des Verbotes waren diese Klagen nicht.

<sup>24)</sup> S. das Schreiben P. Johann VIII. an Svatopluk vom 14. Juni 879 in m. Gesch, der Slavenapostel. Codex S. 58.

Sollte diese ihre Klage sich nicht als eine offenbar lügenhafte erweisen, so mußten sie in Wahrheit mit einigem Grunde jagen können: das Eredo, welches Method singe, weiche vom kirchlichen Gebranche ab. Und so muß es auch in der That gewesen sein. In den deutschen unter fränkischer Herrschaft stehenden Kirchen sang man das Sombolum mit dem Zusake Filioque (wie dieß gekommen darüber s. m. Gesch, der Kirche, II. 391), während die römische Kirche, die über haupt das Eredo bei der Feier des h. Opfers zu dieser Zeit noch gar nicht sang, bisher auch unterlassen batte, zum nicäisch-constantinopolitanischen Sombolum das Wort Filioque hinzuzuseten. (S. Kössing, liturgische Vorlesungen. Regensb. 1856. S. 339 s.) Auch in den Kirchen Mahrens und Pannoniens war

Noch viel weniger als die Klagen und Anzeigen der deutschen Gegner Method's waren aber die weiteren von St. angedeuteten Verhältnisse und Umstände Grund oder Ursache des erneuerten päpstlichen Verbotes der slavischen Gottesdienstseier, da dieselben nicht von ferne auch nur dazu angethan erscheinen, den Papst Johann zur Erneuerung seines Verbotes bestimmt zu haben.

Oder wer in aller Welt begreift den Zusammenhang, in welchem das päpstliche Verbot der flavischen Liturgie mit der Wiederbesteigung des Patriarchalstuhls von Constantinopel durch Photius <sup>26</sup>), und mit dem Vorgehen der Griechen unter den Bulgaren und dem Losreißen dieser Nation von dem römischen Stuhle stehen soll?!

Den unsichtbaren Zusammenhang zwischen dem papstlichen Verbote und diesen thatsächlichen Zuständen im Oriente erblickt St. in der "Furcht des Papftes, daß nicht in Aurzem etwas Aehnliches in Dah= ren fich wie in Bulgarien ereigne!" Alfo die Furcht, daß das fla= vische Volk der mährischepannonischen Kirchenprovinz, das mit Leib und Seele an der flavischen von Method beim Gottesdienste eingeführten Sprache hing, sich vom römischen Stuhle logreiße, soll ein triftiger Grund für P. Johann VIII. gewesen sein, im 3. 879 in Method zu bringen, daß er von dem angeblichen durch P. Hadrian verliehenen Privileg, flavisch zu liturgiren, ablaffe? Hätte Papft Johann dieffalls nicht höchft unweise gehandelt, indem er zu einem Mittel griff, das offenbar geeigneter mar, die Slaven dem apostolischen Stuhle zu entfremden, als sie in der Berbindung mit demselben zu erhalten? Mußte die Furcht vor einem Abfalle des flavischen Volkes von der Kirchengemeinschaft Roms den Papit nicht vielmehr bestimmen, den Gebrauch des Slavischen beim Gottesdienste gu gestatten, als benfelben zu verbieten? Sonder Zweifel. Wie arg sich bemnach

unstreitig, so lange sie der Jurisdiction Salzburgs und Passans unterstanden, bei der Liturgie das Credo mit dem Zusatze Filioque gesungen worden; Met bod aber, der zwar das Absingen des Sombolum bei der Messe beibehielt, sang es doch ohne das Filioque. Und dieser Umstand war es, auf den bin die dentschen Bischöse ihre Klage wider Metbod's Rechtgläubigfeit gründeten; denn da er wahrscheinlich auch den dentsch-lateinischen Priestern die an den Kirchen seiner Provinz angestellt waren, die Weisung gegeben hatte das Credo bei der h. Messe fortan ohne Filioque zu singen, so lud er dadurch bei den mit Apathie gegen ihn ohnedieß erfüllten Deutschen den Schein der griechischen Häresie auf sich. S. m. Gesch. der Slavenapostel, S. 64 f.

Diese fand aber nicht, wie St. meint, im Jahre 877 statt, sondern erst am dritten Tage nach dem am 23. Oftober 878 ersolgten Tode des legitimen Batriarchen Ignotius.

Št. vergriffen hat, wenn er einen Beweggrund des von P. Johann VIII. im 3. 879 an Method erneuerten Verbotes der flavischen Sprache beim Gottess dienste in der Furcht des römischen Stuhls erblickt, daß die Slaven sich von ihm losreißen, ist auf's Einleuchtendste durch die Maßregel dargethan, zu welcher Papst Johann VIII. sich im folgenden Jahre 880 in Betreff der flavischen Gottesdienstseier durch den Erzbischof Method bestimmen ließ. Wie kam dieß?

Die Gründe, mit denen Method den Gebrauch des Clavischen als Rirchensprache gegenüber dem papstlichen Berbote im 3. 873 zu rechtfertigen nicht unterlaffen hatte, scheinen bei Papst Johann VIII. von folder Wirkung gewesen zu sein, daß er die flavische Meffeier stillschweigend duldete, bis die erneuten Klagen von Seite der deutschen Bischöfe ihn bestimmten, unterm 14. Juni 879 mit Berufung auf das ältere Berbot dem Method dieselbe zu untersagen. Da dem Method mit diesem Berbote zugleich die Vorladung vor den Richterstuhl des Papstes zukam, war ihm diese auch im Interesse seiner liturgischen Neuerung willkommen; denn er gab sich ber zuversichtlichen Hoffnung bin, es werde ihm gelingen, den Statthalter Chrifti mit derfelben zu versöhnen, und die theure Erbschaft seines Bruders Chrill wider die feindlichen Angriffe der deutsch-lateinischen Partei zu schützen und zu behaupten. Und siehe, seine Hoffnung ward nicht zu Schanden. Glänzend rechtfertigte Method die flavische Sprache gegen den Vorwurf, sie fei als eine barbarische, in ihrer roben Ungeschlachtheit für gottesdienstlichen Gebrauch ganz ungeeignete Sprache, als eine eben so bildsame wie gebildete, und wies treffend die gegnerische Behauptung, daß allein die hebräische, griechische und lateinische Sprache durch den Glauben und die Lehre der Rirche als liturgische Sprachen autorisirt seien, durch Hinweisung auf die morgenländische Kirche als irrig zurück, deren in den verschiedenen orientalis schen Sprachen abgefaßte Liturgien die römische Kirche approbire 27). Auch unterließ er nicht, auf den bereits zehnjährigen Bestand der flavischen Gottesdienstfeier hinzuweisen, und mit welchen Gefahren für die Sache des Glaubens und der römischen Rirche unter den Slaven seiner Rirchenproving eine Abstellung dieses Gebrauches verbunden sei 28).

<sup>27)</sup> S. die weitere Begründung deffen in m. Gesch, der Slavenapostel, S. 80 ff.

Die Gefahr, daß die christlichen Slavenländer — im Falle ihnen die flavische Liturgie, an der ihr ganzes Herz hing, genommen würde, — gleich den Bulgaren sich den Griechen in die Arme werfen könnten, erkannte Kom als eine von Method nicht bloß vorgespiegelte, sondern gegründete und drohende; denn seit ein Slave in der Person des Macedoniers Basilius (867—886) den Thron des slave-griechischen Reichs bestiegen hatte, wurde von Constantinopel aus unter den benachbarten Slavenstämmen die offenbarste Propaganda gemacht.

In Folge bessen fällte P. Johann VIII. das Urtheil: "es widerstreite dem gesunden Glauben und der Lehre keineswegs, weder daß in derselben slavischen Sprache die Messen gesungen, noch daß das h. Evangelium und die gut übersetzen und gedolmetschten Lesestücke des neuen und alten Testaments gelesen und die gesammten Officien des firchlichen Stundengebetes gesungen werden"; und in Anbetracht der besonderen Berhältnisse der Slavenländer und des firchlichen Interesse gestatte Er ausnahmsweise den Gebrauch des Slavischen beim Cultus und allen sirchlichen Funktionen, indem Er anordnete: "daß in allen Ländern Svatoplut's fortan das Slavische als Cultus sprache gebrauch twerden dürfe, daß jedoch hieraus der allgemeinen liturgischen Sprache des Abendlandes keinerlei Borwurf erwachsen, vielmehr dieselbe dadurch besonders gewahrt werden solle, daß bei der Feier des Gottesdienstes das Evangelium zuerst lateinisch und darauf in flavischer Uebersetzung dem Bolke verkündigt werden solle, wie bereits in einigen Kirchen zu geschehen psleget" 29).

Auf Seite der Gegner der slavischen Liturgie stand selbst Svatopluk, und er hatte seine Borliebe für die lateinische Liturgie dem Papste wahrscheinlich durch seinen Boten Semisisa wie durch Wiching bekannt geben lassen, mit dem Bedeuten, daß alle Vornehmen und Magistrate seiner Lande gleicher Gesinnung seien, — aus der offen liegenden Absicht, den Papst zur Verwersung der slavischen Gottesdienstseier zu bestimmen. Aber — auch dieser gewichtige Umstand vermochte nicht, die Entscheidung des Papstes gegen die Concession der slavischen Liturgie zu wenden; denn das Interesse des zahllosen slavischen Voltes wog ihm schwerer als die Sympathie des Fürsten und seiner Beamten. Der Papst trug jedoch, weil die Religion seine Sache des Zwanges ist, dem so deutlich ausgesprochenen Begehren Svatoplut's Nechnung, und schrieb demselben unter Bekanntgebung seines vorgenannten richterlichen Urtheils: "So es Dir aber und Deinen Beamten gefällt, die Messe der Messe lateinischer Sprache zu hören, besehlen Wir, daß für Dich die Feier der Messe lateinisch begangen werde" 30).

So hatte Papst Johann VIII. die große Streitfrage über die Berechtigung der flavischen Sprache bei der Liturgie dem Glauben der Kirche gemäß und unter weiser Berücksichtigung aller in Frage stehenden Intersessen, und den deutsch-lateinischen Gegnern der slavischen Gottesdienstfeier war fortan die Anseindung derselben rechtlich unmöglich gemacht.

Gegenüber diesem unanfechtbaren historischen Thatbestande frage ich

<sup>29)</sup> Brief P. Johann VIII. an Svatopluk vom Juni 880 in m. Gesch. der Slaven apostel. Cobex S. 62.

<sup>30)</sup> Chendaselbst.

nun: hatten sich denn die Berhältnisse und Umftande, welche nach der Meis nung St. den P. Johann im Juli 879 bestimmten, die flavische Gottes dienstfeier zu verbieten (oder vielmehr nach st. Meinung das von B. Sadrian II. hiefür ertheilte Privileg zurückzuziehen), im Laufe Gines Jahres — vom Juli 879 bis Juni 880 — so gänzlich verändert, daß was damals verboten wurde, jest zu gestatten ersprießlich schien? Nein. Alle diese äußern Verhältnisse und Zeitumstände waren noch dieselben; darum ift es aber auch sonnenklar, daß dieselben mit dem Berbote P. Johann VIII., bei der Feier des Gottesdienstes sich der flavischen Sprache zu bedienen, nicht von Ferne in einem Caufalzusammenhange standen, so unbestreitbar es andrerseits ift, daß Papft Johann VIII. zu allererft im 3. 880 den Gebrauch des Slavischen bei der Feier des Gottesdienstes gestattete, und die Angabe der pannonischen Legende von einem bereits durch P. Hadrian II. ertheilten dieß= fälligen Privilegium mit dem papstlichen Verbote vom 3. 873 und 879, fo wie mit der Johanneischen Concession vom Jahre 880 in schlechthin unvereinbarem Widerspruche steht und daher in's Reich der Fabeln zu verweifen ist. -

So wenig die deutsche sateinischen Gegner Method's 31), so wenig Method selbst 32) und Papst Johann VIII. von einem Privilegium der slavi, schen Gottesdienstfeier wußten, das von Papst Hadrian II. für die Kirchensprovinz Method's gegeben worden wäre, so wenig haben die späteren Päpste ein Solches gefannt, vielmehr P. Urban VIII. im J. 1631, P. Innocenz X. im J. 1648 und P. Benedict XIV. im J. 1754 ausdrücklich erflärt das Vorrecht der slavischen Gottesdienstfeier stamme von P. Johann VIII und datire vom Jahre 880 33).

Am Schlusse seiner kritischen Erwägungen, kraft deren St. den Brief Hadrian's und die von demselben gegebene Erlaubniß der flavischen Gotteszbienstsprache für ächt hält, meint er, "dieser päpstliche Brief, wie wohl er nur in einer Uebersetzung erhalten wurde, reihe sich vermög seiner Form und des Styls ganz wohl den übrigen ähnlichen Zuschriften des päpstlichen Stuhles an."

Dagegen bemerke ich, es sei offenbar mißlich, vom Style eines Schriftstücks zu sprechen, das nicht in der Ursprache, sondern nur in Ueber-

Wäre dem Method ein soldes Privileg ertheilt worden, so würde er seinen Gegnern gegenüber bei Einführung der flavischen Messe sich auf dasselbe berusen haben, und diese hätten die vom römischen Stuhle erlaubte Sache nicht zum Gegenstande einer Klage machen können.

<sup>32)</sup> Er würde sich sonst dem Verbote P. Johann VIII. gegenüber auf das angebliche Privileg P. Hadrian II. berufen haben.

<sup>33)</sup> Siehe meine "Gefch. der Glavenapoftel". Cober p. 97, 98, 102

setzung vorliegt 34), und noch mißlicher, aus dieser auf die Aechtheit des Schriftstückes zu schließen; was aber die Form betrifft, so zeugt auch diese entschieden gegen die Aechtheit, denn kein von je einem Papste erlassenes Privatschreiben schließt, wie das dem Papste Hadrian II. unterschobene Breve, mit "Amen".

Da nun — wie ich zur Evidenz nachgewiesen habe — Inhalt und Form des in der pannonischen Legende, Cap. 8 enthaltenen, dem P. Hadrian II. beigelegten Briefs von der Art ist, daß dieses Schreiben unmöglich von diesem Papste ausgegangen sein kann, so erscheint dieses Breve nur als ein Machwert des griechischen Schismatikers, von dem die ganze Legende herstammt, und der sich als solchen unwidersprechlich, Cap. 12, zu erkennen gibt, indem er daselbst die Gegner Method's als solche hinsstellt, qui laborant yiopatorica haeresi, womit er die orthodoxe Lehre vom Ausgange des h. Geistes vom Sohne wie vom Bater bezeichnet.

Es zeugt von einem äußerst laxen kritischen Gewissen, Angaben einer Legende als historisch glaubwürdig anzusehen. Denn wenn auch einer Legende, unter welcher wir eine sagenhafte Ausschmückung der vornehmsten Lebensmomente kirchlicher Personen verstehen, immerhin ein historischer Kern zu Grunde liegt, so ist es doch Sache der Kritik, den geschichtlichen Gehalt der Legende von dem Sagenhaften zu sondern und von der Umhüllung zu entkleiden, mit welcher ihn die Sage nach Maßgabe eines nationalen oder religiösen Parteiinteresses umgeben und ausgeschmückt hat.

Eine solche sagenhafte Darstellung der wichtigsten Momente aus dem Leben Method's liegt uns in der pannonisch en Legende vor, die mit vollem Rechte "Legende," d. i. firchliches Lesestück, genannt wird, indem sie sich als solches aus's Augenscheinlichste darstellt. Das Lesestück trägt nämlich die Ueberschrift: Mensis Aprilis VI. die Commemoratio et Vita beati patris nostri et doctoris Methodii archiepiscopi Moravici. Am 6. April, dem Sterbetage Method's, wurde von seinen aus Mähren vertriebenen Schülern, die in der Bulgarei — freisich um den theuern Preis der Dahingabe des orthodogen, von ihrem Vater und Lehrer Method ihnen eins

<sup>34)</sup> Hiezu kommt noch, daß der altrussische Text sich nach dem Urtheile Miklosich's nur als llebersetung aus dem Griechischen zu erkennen gibt, und der Sprache nach aus dem 14. Jahrhunderte stammt, die Handschrift des russischen Textes selbst aber erst aus dem 16. Jahrhunderte. Wer bürgt für die Trene der russischen llebersetung aus dem Griechischen? Auch wenn die Unächtbeit des in der pannonischen Legende enthaltenen päpstlichen Schreibens sich aus dem Inhalte desselben nicht so offen darlegte, würde ein besonnener Kritiker die Aecht beit dieses Schreibens, das solche Sprachwandlungen erlitten hat, zu vertreten Anstand nehmen.

gepflanzten Glaubens an den Ausgang des h. Beistes vom Bater und Sohn! -- Aufnahme fanden, das Gedächtniß des Dahingeschiedenen nach firchlichem Gebrauche alljährlich begangen, und diese Vita beim firchlichen Stundengebete gelesen — gleich dem bis auf den Tag bestehenden Gebrauche der lateinischen Kirche. Wie hier der Lector vor der Lesung um den Segen des das Stundengebet leitenden Priefters bittet, so beginnt auch die pan= nonische Legende mit dem "Benedic pater"! 35).

Welchem Hiftorifer wird es aber einfallen, die Legenden unferes Breviers 36) als glaubwürdige geschichtliche Urfunden anzusehen, und den Ungaben derselben den Werth historischer Daten beizulegen?! Defhalb Wattenbach mit Recht: "Wer gewohnt ift, sich mit Legenden aus dem Gebiete der lateinischen Kirche zu beschäftigen, hat mit gutem Recht eine Abneigung gegen alle Legenden in der Landessprache, denn er weiß, daß diese späteren Ursprunge sind, und neben ben lateinischen Driginalen für geschichtliche Werke völlig unbrauchbar. In der Regel sind sie durch Ungenauigkeit

<sup>35)</sup> S. m. Gefch. der Slavenapostel. Coder p. 20.

<sup>36)</sup> Bum Glud find die Leseftitde am Tefte ber h. Tyrill und Method und in der neuen Ausgabe des Breviers für die Prager Kirchenproving von geschichtlichen Unrichtigkeiten freigeblieben; benn sie lauten: "Cyrillus et Methodius, germani fratres Thessalonicenses, exacta adolescentia monasticum amplexi sunt institutum, in quo vita sanctitate et doctrina floruerunt. Apostolico muneri jam maturi Evangelium in Moravia annuntiaverunt. Ideireo Nicolaus Primus Summus Pontifex ipsos Romam vocavit, ut quae pro salute animarum gesserant, eidem significarent. Illi autem accepto tam laeto nuntio valde gavisi sunt, quod ab Apostolica Sede vocari mererentur. Porro Adrianus Secundus, qui interea Nicolao successerat, amantissime cos excepit; corumque in propaganda Christi fide studium commendans, utrumque Episcopali dignitate auxit, et Pastores gregi illi, quem verbo et exemplo jam congregaverant, praefecit. Tunc alacrius concredito sibi muneri instantes, divini Verbi donum non solum apud Moravos, sed ad finitimas quoque gentes effuderunt. Sic Deo largiente evenit, ut, cum etiam Bohemorum dux Bořivojus nec non Ludmila uxor ejus, martyrio quam principatu clarior, liberique baptismum suscepissent, Christi fides per Bohemiam caeterasque viciniores provincias consequentibus temporibus mirifice propagata fuerit. Verum tam copiosae frugi invidens inimicus homo interseruit zizania. Methodius namque malignantium laqueis irretitus, Romam, quo ideirco vocabatur, petere coactus est. Ibi vero, quum ejus doctrina probata et collaudata esset, iterum illius Ecclesiae regimen eidem a Joanne Octavo Summo Pontifice confirmatum est, datis ad id Apostolicis literis ad Moraviae Principem. Methodio insuper petente idem Joannes Octavus facultatem celebrandi Divina officia proprio idiomate Moravis elargitus est, ea adhibita lege, ut Evangelium latina etiam linqua caneretur etc. Officia propria in usum Cleri Provinciae Pragenae. Pars III. Pragae 1865. p. 101 s.

und Kabeln so entstellt, daß auch da, wo das lateinische Original verloren ift, doch die Bearbeitung faum zu brauchen ist" 37). Wenn derfelbe aber hinzusett: "Allein es gibt doch auch hier Ausnahmen . . So gehört jest ju unfern wichtigsten Quellen über das leben des Methodius eine altruffische Legende, welche Miklosich für eine Uebersetzung aus dem Griechischen hält und der Sprache nach erst in's 14. Jahrhundert sett. Erhalten ift sie nur in einer Handschrift bes 16. Jahrhunderts; dem Inhalte nach aber gehört fie ohne allen Zweifel noch in's neunte Jahrhundert, denn sie kann nur unter den pannonischen Slovenen und vor dem Sturze des mährischen Reiches, unmittelbar nach dem Tode des Methoding, geschrieben sein;" so hat er ganz und gar übersehen, daß, wenn auch seine Spothese über die Zeit der Abfassung dieser Legende begründet mare, ber Schreiber derfelben das Leben Method's eben nur nach den Angaben ber Sage, und feineswegs nach ihm vorliegenden urfundlichen Aufzeich= nungen zusammengestellt hat, indem die in dieser Legende enthaltenen Un= gaben — wie ich fattsam gezeigt — betreffs fehr wichtiger Momente im Leben Method's unrichtig und falsch find.

Daß und warum aber gerade die Angabe der pannonischen Legende, Cap. 17, über Jahr und Tag, an welchem Method starb, glaubwürdig sei, darüber siehe meine "Gesch. der Slavenapostel," S. 90 f.

## H.

Ich fomme nun zur Prüfung des von Wattenbach aufgefundenen und veröffentlichten Briefes Papst Stephan V. an Svatopluk von Mähren. Dieses alte Schriftstück ist, abgesehen von seiner Aechtheit oder Unächtheit, jedenfalls so interessanten Inhalts, daß, wäre die Mittheilung desselben auch nicht durch unsern Zweck geboten, sie schon um desselben willen gerechtsertigt erschiene. Der Brief lautet also:

## EPISTOLA. STEPHANI. PAPE. AD. ZVENTOPOLCUM. REGEM.

Stephanus episcopus servus seruorum dei, Zuentopolco regi Sclauorum. Quia te zelo fidei sanctorum apostolorum principi Petro uidelicet regni celestis clauigero, omni devocione deuouisti, eiusque uicarium pre cunctis huius fluctiuagi seculi principibus principalem patronum elegisti, eiusque te cum primatibus ac reliquo terre populo tuicioni pariter comisisti: continuis precibus deum bonorum omnium largitorem exoramus, ut ipsius muniaris suffragio, in cuius manu sunt omnia iura regnorum, qua-

<sup>35)</sup> Die Clavische Liturgie in Bobmen und die Altruffische Legende vom b. Wenzel. Brestan 1857. E. 215 f.

tenus eius uallatus auxilio et interuencionibus apostolorum principum Petri et Pauli et a diabolicis muniaris insidiis, et corporali sospitate laeteris, ut anima et corpore tutus ab eterno iudice bonis operibus decoratus, perpetua felicitate doneris. Nos eciam qui eius vicariacione fungimur, debitam solicitudinem pro te gerentes, inquocunque indigueris negocio, inhis quae ad salutem tuam pertinent deo auxiliante protectorem invenies in omnibus. Quem obfidei dignitatem cum omnibus tuis fidelibus, nulla terrarum obsistente intercapedine, spiritualibus ulnis quasi presentem amplectimur amore ut spiritualem filium. Igitur quia orthodoxe fidei anhelare te studiose audivimus, et certo indicio exhoc agnoscimus, quod admatrem tuam sanctam videlicet romanam ecclesiam recurrere voluisti, quae capud est omnium aecclesiarum collato sibi privilegio inbeato Petro principe apostolorum, cui suas oves uerus pastor commisit dicens: Tu es Petrus et super hanc petram edificabo aecclesiam, et porte inferi non prevalebunt aduersus eam — portas inferi, ora orthodoxam fidem blasfemancium appellans; que auctore Christo omnes hereses destruxit, et vacillantes omnes infide solidavit creatoris sui munita auxilio, dicente domino nostro Jesu Christo: Simon ecce satanas expetit uos ut cribraret sicut triticum. Ego autem rogaviprote ne deficiat fides tua et tu aliquando conuersus confirma fratres tuos. Quis rogo nisi insipiens intantum audeat blasphemie baratrum mergi ut Petri fidem infamet? proquo verbum dei in duabus naturis existens, quod natura servi autem natura contulit deitatis. Tuam deuocionem amplectimur, volentem discere ut prudenciam tuam digna attollamus laude, quae non alibi vagari, sed ipsam quae caput est studuit consulere, aqua eciam omnes ecclesiae sumpserunt exordium. Verumptamen fundamentum fidei super quod suam Christus constituit aecclesiam istud est: Tres certe persone subsistentes, patris, et filii, et spiritus sancti coaeterne sibi sunt et coequales, et istarum trium personarum una est deitas natura, una substancia, una divinitas una maiestas. In quibus personis discretio est non confusio, distinccio nonseparatio. Distinccionem dico, quia alia est persona patris, alia filii, alia spiritus sancti: pater enim anullo, filius apatre, spiritus sanctus ab utroque, unius eiusdemque substanciae cuius pater et filius est. Et hec sancta trinitas, unus, et verus deus est, que nec inicio incipit, aut fine clauditur, nec loco comprehenditur, nec tempore variatur. Pater enim solus dealio non est, et ideo solus ingenitus appellatur, filius autem depatre sempiternus filius et ideo genitus dicitur, spiritus uero sanctus patris et filii est spiritus sine ullo inter uallo, ubi nulla tempora quaeque habent prius vel posterius, sunt cogitanda: et ideo nec ingenitus, nec genitus, sed procedens dicitur, nec duo patres nec duo filii credantur. Quod filii sit spiritus apostolus, et inevangelista testatur: Si quis spiritum

Christi non habet hic non est eius; et Paulus apostolus quod patris filiique sit spiritus testatur: Uos autem non estis incarne, sed inspiritu, si tamen spiritus dei habitat inuobis. Et iterum ut patris sit spiritus, lucidissime distinguit dicens: Quod si spiritus eius qui suscitauit Jesum amortuis habitat inuobis, vificavit et mortalia corpora vestra. Ut vero filii sit spiritus, idem Paulus testatur: Quoniam autem estis filii dei, misit deus spiritum filii sui in corda nostra, clamantem abba pater. Utapatre procedat ipsa ueritas dicit: Spiritus qui apatre procedit, ille me clarificavit. Ut afilio procedat eadem ueritas testatur: Ille me clarificabit, quia de meo accipiet. Absit enim ut spiritus sanctus credatur depatre infilium, et defilio ad sanctificandam creaturam quasi quibusdam gradibus procedere, sed quem admodum depatre, ita et defilio simul procedit. Quis enim negabit esse spiritum sanctum vitam? et cui uita pater, uita sit filius; sicut pater vitam habet insemet ipso sic dedit et filio uitam habere insemet ipso. Haec tibi demultis pauca dixisse sufficiant, quae te absque ambiguitate lingua confiteri et corde oportet credere sed nonultra uires examinare. Quia solis corporei radio oculorum retunditur intuitus, quanto magis ineffabilis deitatis claritate terrena mens retunditur. Hanc fidem adomino inapostolos et apostolis fundatam sancta catholica et apostolica romana tenet ecclesia: quam tu ut firmiter teneas monemus, exoramus et testificamur. Inqua et Wichingum venerandum episcopum et carissimum confratrem aecclesiastica doctrina eruditum repperimus, et ideo eum uobis adregendam sibi commissam adeo aecclesiam remisimus, quia fidelissimum eum tibi et prote satis solicitum inomnibus agnovimus. Quem veluti spiritualem patrem, et proprium pastorem digno honore et debita reverencia sincera mente recipite tenete et amplectimini, quia in eo exibitum honorem Christo conferitis, ipso dicente: Qui vos recipit, me recipit. Et qui me recipit, recipit eum qui me misit. Ipse itaque omnium aecclesiasticorum negociorum officiorum habeat curam, et dei timorem pre oculis habens dispenset eadem. quia et prohis et proanimabus commissi sibi populi ipse redditurus erit districto iudici racionem. Deieiunio itaque scias alege, prophaetis, et ab ipso domino in euangelio approbatum. Moyses namque ut legem acciperet quadraginta diebus et noctibus ieiunavit. Haelias qui coelum orando clausit, ut non plueret annos tres et menses sex, et rursum orando aperuit, et coelum dedit pluviam et terra dedit fructum suum, quadraginta diebus et noctibus ieiunavit. Auctor et ipse legis Jesus Christus dominus noster quadraginta diebus et noctibus ieiunavit. Siquis vero ieiunium reprobat, reprobet et oracionem et blasphemet esse malum demones eiici, dicente domino: Hoc genus non eiicitur nisi inoracione et ieiunio. Preceptum quippe est ieiunare, sed quibus diebus sit ieiunandum quibus ue pranden-

dum, precepto domini vel apostolorum non est diffinitum asercione, sedantiqua patrum consuetudine tenet aecclesia, quia et priorum instituta et consuetudo maiorum prolege tenenda sunt. Quarta feria ieiunandum est, quia considerato evangelio quarta sabbati Judei consilium inicrunt, ut Jesum dolo tenerent et occiderent. Sexta autem sabbati certe ieiunio deputatur, propter dominice passionis reuerenciam. Sabbato quoque nihil ominus ieiunandum est propter renovandam memoriam rei geste, quia discipuli dominum humane intelligentes eo die in sepulchro quiescentem doluerunt. Quintam vero feriam quidam arbitrati sunt esse dissolutam quia co die reconciliacio sit penitencium, et eo die sanctum crisma conficitur, et eo die redemptor cumdiscipulis cenavit, et iis sacramentum sui corporis et sanquinis tradidit, eo die videntibus discipulis ad coelos ascendit. Dominicus certe dies propter resurreccionis gloriam et aduentum sancti spiritus laeticiae consecratus est. Duos quiremanent, proprio unius cuiusque relinquamus arbitrio; in quibus id obseruandum censeo ut qui manducat nonmanducantem non spernat, et qui nonmanducat manducantem noniudicet, ut quicquid agimus, ingloria dei faciamus. Jeiunium scilicet quod quatuor temporum dicitur antiqui patres celebrandum nonfrustra sanxerunt, dicente psalmista: Benedicam dominum in omni tempore ut singulis quibusque temporibus anni humiliemus animam ieiunio. Primi itaque mensis ieiunium dominus inexodo, quarti, septimi et decimi ieiunium per Zachariam prophaetam celebrari precepit, ut qui omni tempore demisericordia confidamus penitendo. Haec tibi deieiunio pauca dixisse sufficiant, quam vis plurima dici possent eius misteria que nunc exponere non est temporis. Hoc tamen ieiunium deo preceteris acceptabile credito: dissolue colligaciones impietatis, solue fasciculos deprimentis, dimitte eos qui confracti sunt liberos, et omne onus disrumpe. Quod his adornandum est monilibus: Frange esurienti panem tuum et egenos vagosque induc indomum tuam. Has scias deo acceptabiles lampades, quibus ieiunium adornandum est cotidie ut deo sit placitum. Methodium namque supersticioni, nonedificacioni, contencioni nonpaci insistentem audientes plurimum mirati sumus; et si ita est ut audiuimus, supersticionem eius penitus abdicamus. Anathema vero procontemnenda catholica fide, qui indixit incaput redundabit eius. Tu autem et populus tuus sancti spiritus iudicio eritis innoxii, sitamen fidem quam romana praedicataecelesia tenueritis inuiolabiter. Diuina autem officia et sacra misteria ac missarum solemnia que idem Methodius Sclavorum linqua celebrare presumpsit, quod nonulterius faceret supra sacratissimum beati Petri corpus iuramento firmauerat sui periurii reatum perhorrescentes nullo modo deinceps aquolibet presumatur. Dei namque nostraque apostolica auctoritate subanathematis uin culo

inter dicimus, excepto quod adsimplicis populi et nonintelligentis aedificacionem attinet, si evangelii, vel apostoli, exposicio aberuditis eadem linqua annuncietur. et largimur et exortamur, et ut frequentissime fiat monemus, ut omnis linqua laudet deum, et confiteatur ei. Contumaces autem et inobedientes, contencioni et scandalo insistentes, postprimam et secundam admonicionem si se minime correxerint, quasi zizaniorum seminatores ab aecclesie gremio abici sancimus, et neuna ovis moruida totum gregem contaminet nostro uigore refrenari et auestris finibus procul excludi precipimus.

Horen wir, wie sich über dieses vom apostolischen Stuhle ausgegansgen sein sollende Schreiben Wattenbach selbst ausspricht: "Zu den bissher bekannten Quellen über die Geschichte der mährischen Apostel" — schreibt er — "tritt hier nun eine neue hinzu, und wie alle Uebrigen wird sie sich einer strengen Prüfung ihrer Aechtheit zu unterwersen haben. Tabei ergeben sich zwei Fälle als möglich. Im besten Falle nämlich haben wir wirklich eine authentische Bulle Stephan's V. vor uns. In den solgenden Untersuchungen habe ich mich bemüht zu zeigen, daß wenigstens kein Grund der Wahrsche inlichkeit dem entgegenstehe. Andererseits sinden wir schon in Iohannes VIII. Briese vom 23. März 881 eine Andentung, daß Wiching sich gegen Methodius untergeschobener päpstlicher Schreiben bedient habe. Wie wenn auch dieses einen solchen Ursprung hätte? Die Möglichkeit scheint mir nicht zu seugen 38)."

Wenn dieses Urtheil Wattenbach unstreitig als einen eben so bescheidenen wie besonnenen Kritiser kennzeichnet, so scheint es uns doch, als habe das Interesse an seinem kirchenhistorischen Funde Wattenbach's kritisches Auge für die Aechtheit desselben im Vorhinein eingenommen, so daß wir in seinen "Beiträgen" einer besonders "strengen Prüfung" der von ihm entdeckten neuen Quelle zur Geschichte Method's nicht begegnen. Weiter als Wattenbach ist in seiner Schätzung der fraglichen Urkunde Dümmler gegangen, dem die Aechtheit derselben so fest steht, daß er keinen Anstand nimmt, ein Kütteln an derselben als ganz unstatthaft zu erklären <sup>39</sup>).

Eine strenge Prüfung des fraglichen Briefes, welche im Interesse der historischen Wissenschaft, der nichts heiliger als die Wahrheit ist, nicht unterlassen werden kann, läßt den selben durchaus nicht als ein authentisches Document gelten, sondern muß den selben für ein höchst wahrscheinlich von Wiching selbst dem päpstlichen Stuhle unterschobenes Machwert erklären. Die folgenden Erörterungen werden dieses Urtheil allseitig zu begründen suchen.

<sup>38)</sup> Beitrage G. 1.

<sup>39)</sup> Ardiv für Kunde öfterr. Geschichts-Quellen. XIII. 1. S. E. 199.

I. Wir fragen zuerft: Rann diefer Brief, ber Bapft Stephan V. zugeschrieben wird, von demfelben wirklich ausgegangen fein? Eine Bergleichung seines Inhaltes mit thatsächlichen Berhältniffen läßt nur eine verneinen de Untwort auf diese Frage zu. Wir zeigen dieß zuerst in Betreff ber Zeitverhältniffe. Wann foll der Brief geschrieben sein? 3m Jahre 890 nach Wattenbach, der da (Beiträge S. 27) schreibt: "Als in ber Fastenzeit 890 Svatoplut mit König Arnulf zusammentam in Omuntesberch, bat er ihn, vom Papfte dazu aufgefordert, nach Rom zu ziehen, und die Kirche Betri gegen ihre Feinde zu schützen. Es ift basselbe Jahr, in welchem Regino ben Svatoplut König nennt, ein Titel, den wir hier zum erstenmal in einer amtlichen Urfunde 40) ihm gegeben finden. Wie so manche Fürsten nach ihrer Befehrung scheint er ihn vom Papfte erhalten zu haben, mit welchem er eben jetzt in engere Verbindung getreten war. Vielleicht war es gerade Wiching, welcher jene Aufforderung des Papftes an Svatopluf überbrachte. Wiching hat den Methodius offenbar hart beschuldigt, und es gelang ihm dadurch, diese Antwort zu erwirken." Stimmt nun biefes Jahr 890 mit der Chronologie der Geschichte Method's? Nach dem Briefe mar Method offenbar noch am Leben; war er dieß wirklich noch im Jahre 890? Wattenbach halt sich zur Stützung der Aechtheit des Briefes an die Ungabe der bulgarischen Legende: Method sei gestorben, nachdem er 24 Jahre sein erzbischöfliches Umt verwaltet 41), also im Jahre 892. Wie unzuverlässig und im Einzelnen wenig genau die Angaben der Vita Clementis seien, muß Wattenbach (Beiträge S. 26) felbst anerkennen, und Dümmler weiset den Irrthum derselben in der Angabe des Todes Method's speciell nach 42). Bibt es eine verläffigere Runde von dem Ableben Method's? Eine über jeden Einspruch erhabene historische Runde davon gibt es befanntlich nicht; aber die Angabe der pannonischen Legende 43), nach der Method am 6. April 885

<sup>40)</sup> Im Briefe nämlich Stephan's, der adreffirt ift: Zventopolco regi Sclavorum.

<sup>41)</sup> Vita Clementis c. 6.: τὸ πνεῦμα τοῖς δορυφορήσασιν αὐτὸν ἀγγέλοις καί ἐν πάσαις ταῖς ὁδοῖς φυλαξασιν ἄγειν δέδωκε, τεταρτον μὲν πρὸς τῷ εἰκοστῷἕστος τῷ άρχιερωσύνη ἐμπρέψας ed. Miklosich pag. 10.

<sup>&</sup>quot;Das Leben des Clemens gibt der Amtsthätigkeit Method's ganz irrig eine Dauer von 24 Jahren. Nach diesem kam im 8. Jahre nach der Vertreibung der Schüler des Methodius Symeon in Bulgarien zur Regierung und machte den Clemens zum Bischof. Wir wissen aber, daß 892 noch dessen Vorgänger Wladimir herrschte, und daß Symeon zuerst im Jahre 893 erwähnt wird; rechnen wir also von hier aus sieben Jahre zurück, so erhalten wir 886, als das Jahr der Vertreibung der Schüler des Methodius, welche nur kurze Zeit nach seinem Tode stattgefunden zu haben scheint" (Archiv XIII. S. 199).

<sup>43)</sup> Cap. XVII. "In manibus presbyterorum requievit sexta die mensis Aprilis

gestorben, legt sich als viel glaubwürdiger dar 44). Daß nun diefer Todestag Method's mit dem Briefe des Papftes Stephan V., der erft im September 885 den papftlichen Stuhl bestieg, in unvereinbarem Widerspruche fteht, dringt fich Wattenbach (Beiträge S. 34) felbft wie Dümmler auf, welcher schreibt: "Der (von der pannonischen Legende angegebene) Todestag Method's steht in unauflösbarem Widerspruche mit dem Briefe Stephan V. an Svatoplut, da diefer, der nicht vor dem Regierungsantritte des Papftes im September 885 gefchrieben fein fann, den Methodius noch als lebend voraussett. Wäre dieser Brief felbst, wie es mohl möglich ist, ein Machwert Wiching's, dessen er sich nach dem Tode des Methodius zum Sturze Goragd's bedienen wollte, fo mußte er doch die Zeitfolge richtig beobachtet haben . . . Wir könnten zwar annehmen, Wiching sci etwa im Frühjahr 885 vor dem 6. April nach Rom gereist, um jenen Brief zu erwirken, und diefer sei erst nach dem Tode des Methodius zu einer Zeit ausgestellt worden, da Stephan V. davon noch keine Nachricht gehabt, allein es ift boch faum glaublich, daß die Runde von dem Sinscheiden des Erzbischofs erft ein halbes Jahr nach feinem Tode in Rom eingetroffen fein follte" (Archiv. Seite 198 f.).

Noch weniger aber als der berührte chronologische Punct ist der übrige Inhalt in Einklang mit den historisch sicher gestellten Verhältnissen zu bringen.

Dem ächten Briefe von Papst Johann VIII. vom 14. oder 18. Juni 879 zufolge war Method nebst der von ihm eingeführten Neuerung, der slavischen Sprache bei der Liturgie sich zu bedienen, beim apostolischen Stuhle

tertia indictione anno millesimo trecentesimo nonagesimo tertio a creatura totius mundi (Archiv ebend. S. 163). Dieselbe Zeitbestimmung gibt auch eine andere kurze slavische Legende an, welche Constantin Kalajdowitsch in seinem russischen Werke Joann Exarch Bolgarsky, S. 90. berausgab. Die 3. Indiction fällt, wie Dobrowsky (mährische Legende von Cyrill und Method, Prag 1826-S. 66) angibt, nur in die Jahre 855, 870, 885.

<sup>11)</sup> Wattenbach äußert dagegen: "Es ist immer bedenklich, wenn der Todestag beiliger Männer mit einem hoben Feste zusammenfällt, wie hier in der Osterwoche" (Beiträge S. 34); allein der Todestag beiliger Männer ist gerade durch die kirchliche Tradition sehr sicher gestellt, denn an diesem wurde von ihrem Ableben an ununterbrochen ihr Gedächtniß begangen. Nichts ist ausgemachter, als daß die Apostelsürsten Petrus und Paulus am 29. Juni (siebe I. Bd. S. 101), St. Patrif am 17. März, der beil. Benedict am 21. März u. s. w. gestorben seien. Viel streitiger ist das Jahr. Die Angabe der pannonischen Legende wird gegenwärtig ziemlich allgemein für glaubwürdig angenommen. Bergl. Palach Gesch. v. Böhmen I. 139.

auch angeklagt worden: er glaube, lehre und predige anders als die römische Rirche. Deshalb bedeutete ihm Johann VIII., er solle sich unverweilt perfönlich in Rom stellen, damit der Papst in Stand gesetzt werde, sich über den Glauben desselben die nothwendige Ueberzeugung zu verschaffen. Diese Vorladung Method's nach Rom geschah offenbar im Interesse Method's; benn dadurch ward ber apostolische Stuhl allein in Stand gesetzt, für immer ben Beschuldigungen, die wider die Orthodoxie Method's von seinen deut= schen Gegnern erhoben murden, falls sie sich (wie der Papst wohl in Bor= hinein für seine Person überzeugt sein mochte, mas fein "valde miramur" andeutet) als falsch erwiesen, Schweigen zu gebieten. Bereitwillig folgte der rechtgläubige Method der papstlichen Vorladung, und machte burch gewiß fehr specielle Darlegung seiner gläubigen Ueberzeugung und vollen Uebereinstimmung berfelben mit den Lehrfätzen ber römischen Rirche seine Untläger beim apostolischen Stuhle fo zu Schanden, das Papst Johann in feinem Briefe vom Juni 880 an Svatoplut bem arg Berleumbeten bief glänzende rechtfertigende Zeugniß ertheilt: "Igitur hunc Methodium, venerabilem archiepiscopum vestrum, interrogavimus coram positis fratribus nostris episcopis, si orthodoxae fidei symbolum ita crederet, et inter sacra missarum sollempnia caneret, sicuti S. Romanam ecclesiam tenere promulgatum atque traditum constat. Ille autem professus est, se juxta evangelicam et apostolicam doctrinam sicuti sancta Romana ecclesia docet, et a patribus traditum est, tenere et psallere. Nos autem illum in omnibus ecclesiasticis doctrinis et utilitatibus (nach Palach's Conjectur veritatibus) orthodoxum et proficuum esse reperientes, vobis iterum ad regendam comissam sibi ecclesiam dei remisimus, quem veluti pastorem proprium ut digno honore et reverentia, laetaque mente recipiatis iubemus, quia nostrae apostolicae auctoritatis praecepto eius archiepiscopatus ei privilegium confirmavimus, et in perpetuum deo iuvante, firmum manere statuimus" 45). Ingleichen war es Method gelungen, Papst Johann mit seiner liturgischen Neuerung also zu verföhnen, daß derselbe, wie bereits oben angegeben murde, ben Gebrauch der flavischen Sprache ausdrücklich gestattete. Den Gegnern Method's war nun der Papst unzugänglich geworden und nur das Feld der Privat-Intrigue bei Svatoplut war ihnen fortan angewiesen. Dieg betraten sie auch ohne Säumen. Es war der deutsch = lateinischen Wegnerschaft Method's gelungen, einen Mann ihrer Partei in der Person des Memannen Wiching bei dem Mährenherzoge also in Credit zu bringen, daß diefer ihn, um dem Method ein Gegengewicht zu bereiten, dem Papfte

<sup>45)</sup> Harduin Tom. VI. Pars I. ed. Paris. 1714. col. 85 sc. und Erben Regesta Bohemiae I. 17 s.

für einen bischöflichen Stuhl prafentirte. Dowohl Method fich gegen ihn erflärt haben mochte, konnte Papit Johann VIII. doch das Berlangen Spato. pluf's nicht zurückweisen, und er weihte ihn für die Kirche von Nitra. Obschon ber Bapit in seinem Schreiben an Spatoplut ben canonischen Behorsam, zu welchem dieser Bischof dem Method als Erzbischof verpflichtet sei, besonders betont hatte 46), trat doch Wiching alsogleich den geheimen und offenen Rrieg gegen seinen Erzbischof an. Er mar so unverschämt fühn, dem Berzoge einen dem Bapfte unterschobenen Brief auszuhändigen, deffen Inhalt im schneibenden Gegensate zu bem achten Schreiben Johann's VIII. ftand, also daß Method, da er zur Kenntuiß dessen gekommen und an dem Papste gang irre geworden, fich schmerglich gegen benfelben über diefe bittere Erfahrung und andere von Wiching ihm angethane Unbill beklagen mußte. In einem vertraulichen Schreiben vom 23. März 881 gab darauf ber Papft dem Method, dem tapferen Bertreter des orthodoren Glaubens, seinen herzlichen Beifall, sowie sein aufrichtig Beileid über all das erlittene Ungemach zu erkennen, stellte Wiching als Betrüger und Lügner hin, und versprach in Betreff der offenen Auflehnung, deren sich diefer gegen Method schuldig gemacht, strenge Ahndung nach gepflogener Untersuchung 471.

So waren abermals die Gegner Method's vom apostolischen Stuhle entlarvt und zu Schanden gemacht worden; und sie sollten es je wieder

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ipsum quoque presbyterum, nomine Vichinum, quem nobis direxisti, electum episcopum consecravimus sanctae ecclesiae Nitrensis, quem suo archiepiscopo in omnibus obedientem, sicuti sancti canones docent, esse jubemus.

<sup>47)</sup> Pastoralis solicitudinis tue euram quam in lucrandis animabus fidelium domino deo nostro exhibes, approbantes, et orthodoxe fidei te cultorem strenuum existere contemplantes, nimis in eodem domino jocundamur. Verum auditis per tuas litteras variis casibus vel eventibus tuis, quanta compassione tibi condoluerimus ex hoc advertere poteris, in quo te coram nobis positum sancte Romane eeclesie doctrinam juxta sanctorum patrum traditionem sequi debere monuimus et tam simbolum, quam rectam fidem a te docendam et predicandam subdimus, nostrisque apostolicis litteris glorioso principi Sphentopulcho, quas ei asseris fuisse delatas hoe ipsum significavimus, et neque alie littere nostre ad eum directe sunt, neque episcopo illi palam vel secreto aliud faciendum injunximus, et aliud a te peragendum decrevimus. Quanto minus credendum est, ut sacramentum ab eodem episcopo exhigeremus, quem saltem levi sermone super hoe negotio allocuti non fuimus. Ideoque cesset ista dubietas. Ceterum de aliis temptationibus, quas diverso modo perpessus es, noli tristari . . . tamen . . quidquid inhormiter adversum te est comissum, quiequid iam dietis epistolis (Palacki corr. dietus episcopus) contra suum ministerium in te exercuit, utramque audientiam coram nobis discussam., legitimo fini trademus, et illius pertinatiam judicii nostri sententia corripere non omittemus. Boczek Codex I. 14 s. Erben Regesta I. 18 s.

gewagt haben, mit ihren alten, wiederholt von Rom verworfenen Beschuldigungen wider Method dort direct noch mals aufzutreten? Unmöglich — so lange Johann VIII. auf St. Peters Stuhle saß. Wenn aber auch möglich und glaublich unter den Nachsolgern desselben, so scheint es mir dennoch ganz unglaublich, daß Rom schon in der nächsten Zeit unter Papst Stephan V. mit seinen frühern Erfenntnissen in der Sache Methods in einen so grellen Widerspruch getreten sei, der uns in jenem diesem Papste beigelegten Briefe entgegentritt.

Wattenbach sieht die Sache mit andern Augen an und meint: "Hart bedrängt durch die inneren Ariege und Parteiungen in Italien, mochte Stephan V. wohl mit Freuden die Gesandtschaft des mächtigen Fürsten empfangen und auf die Vorstellungen desselben und seines Vischoss ohne sehr sorgfältige Prüfung eingehen; ist es doch auch größeren Päpsten begegnet, daß sie durch trügerische Vorstellungen getäuscht, Verfügungen gegen das offenbare Recht erließen, die sie selbst nachher als erschlichen zurücknahmen." — Und: "Mit so scharfer Wasse kam Wiching aus Rom zurück, mag er sie durch seine Alugheit oder durch Geld erlangt oder gar selbst verfertigt haben." (Beiträge S. 27 f.)

Wohl find auch größere Päpste getäuscht und betrogen worden, und in Zeiten sittlichen Berderbnisses wog bei der Eurie Geld nicht selten schwerer als Recht; aber wir können weder das Eine noch das Andere bei Stephan V. in Betreff Method's gelten laffen. Diefer Papft mußte jedenfalls über Method und seine Sache vollkommen unterrichtet sein. Warum? Er zählte vor seiner Erhebung auf den Stuhl des heiligen Betrus schon jum römischen Clerus, und war gewiß, eben weil man ihn zum Papst wählte, schon unter Johann VIII. und beffen Nachfolgern Marinus und Dadrian III. eines der hervorragenoften und einflugreichsten Blieder des felben. Un diefem Manne follte Method und feine fo großes Aufsehen machende Sache unbemerkt vorübergegangen sein? Das ift völlig undenkbar. Method und fein Bruder Chrift lebten fortwährend bei den Römern im freundlichen dankbaren Andenken, denn das konnten die Römer nicht vergessen, daß diese Männer ihnen den fostbaren Schatz der Reliquien des heiligen Clemens zugewendet hatten, und es war noch nicht fo lange her, daß der Erzbischof von Mähren und Pannonien im 3. 879 persönlich wieder in Rom aufgetreten und siegreich seine Sache bort durchfochten hatte. Method war in Rom zu wohlbekannt, und über feine Angelegenheit lagen im papit= lichen Archive fo frische, laut für ihn zeugende Documente, daß Papit Stephan V., der ihn höchst wahrscheinlich personlich fannte und verehrte, einer Täuschung über ihn als ganz unzugänglich erscheint. Andererseits ftand Method in fo

verdienter Achtung in Rom, daß Wiching, den man als einen durch Papst Johann VIII. gebrandmarkten Betrüger und Lügner dort kannte, auch mit vielem Geld gegen seinen Erzbischof nichts Ungerechtes durchgesetzt haben würde.

Ulso standen die Dinge. Und nun frage ich; ist es bei solcher Lage der Verhältniffe denkbar, daß jener Papft Stephan V. zugeschriebene Brief von demfelben wirklich ausgegangen fei? Diefer Bapft sollte Method des Aberglaubens, der Streitsucht und des Meineides fähig erachtet und dennoch unterlaffen haben, denfelben vor feinen Stuhl zu laden? Diefer Bapft follte Method beschuldigt haben, er habe sich unterstanden, die Tageszeiten, die Berwaltung der heiligen Sacramente und die Feier der Deffe in der flavischen Sprache zu begehen, nachdem er doch über bem Grabe des heiligen Betrus eidlich betheuert, er merde bieß nie mehr thun? Ift das, was von Method hier ausgesagt wird, nur überhaupt glaublich? "Daß Methodius, wenn er überhaupt seit 879 wieder in Rom gewesen ift, sich nach der ausdrücklichen Erlaubniß Johannes VIII, hierzu je verstanden habe, ist mir vollkommen unglaublich schreibt Wattenbach (Beiträge S. 28) felbst, wenn er aber hinzu fest: "und ich fann barin nur eine falfche Darstellung Wiching's erkennen," fo liegt es auf der Hand, daß bei dem vollkommen unterrichteten Papite diese falsche Darftellung feinen Eingang finden fonnte. Ein Papst follte ferner in einem amtlichen Schreiben von der Person eines Erzbischofs in so megwerfendem Tone gesprochen haben, daß er ihn hier nur schlechtweg "Methodius" nennt, ohne ihm auch nur das gebührende Prädicat "archiepiscopus vester" zu geben? Das ist nicht römischer Ranzleisthl.

Es erübrigt nur noch eine Frage: ist es glaublich, daß Stephan V. (Sept. 885 — Sept 891) die slavische Liturgie verboten habe die Johann VIII. ausdrücklich genehmigt hatte? Allerdings kann ein späterer Papst verbieten, was ein früherer gestattet hatte; aber dieß geschieht in Wirklichkeit nur dann, wenn Sach- und Zeitverhältnisse sich so geändert haben, daß es nicht mehr ersprießlich erscheint, jene Concession fortan gelten zu lassen. So verhielt es sich mit der flavischen Liturgie <sup>48</sup>), und deshalb haben spätere Päpste von der durch Johann VIII. ertheilten Genehmigung der slavischen Liturgie gänzlich Umgang genommen. Unter diese späteren Päpste gehört aber Stephan V. nicht. Die sirchlich-politischen Verhältnisse des Mährenreichs, welche vorzugsweise Johann VIII. bestimmt hatten, für

<sup>18)</sup> Diefe Verhältniffe haben in meiner Schrift: "Gefchichte ber Slavenapoftel Chrill und Method und ber flavischen Liturgie," ihre Erörterung so wie bas gesammte einschlägige historische Material seine Würdigung gefunden.

ben Bereich desselben den Gebrauch des Slavischen bei der Gottesdienstseier zu gestatten, bestanden unverändert auch unter Stephan V. fort, und dieser begünstigte gleich seinen Vorgängern Hadrian II. und Johann VIII. (die furzen Pontificate des Marinus und Hadrian III. sommen kaum in Betracht) die staatliche und sirchliche Unabhängigkeit Mährens 49). Wer wird es glaubslich sinden, daß Stephan durch Verbot der flavischen Liturgie mit seiner nächsten kirchlichen Vergangenheit, ja Gegenwart, gebrochen und der päpstlichen Politik so zuwidergehandelt haben sollte? Hiemit meinen wir, sattsam erwiesen zu haben: der Brief, welcher Stephan V. zugeschrieben wird, könne von dem selben nicht ausgegangen sein.

2. Hiemit legt fich aber die positive Seite unseres Dafürhaltens von felbst nahe: der fragliche Brief ift ein höchst mahrscheinlich von Wiching selbst dem apostolischen Stuhle unterschobenes Machwerk. Ginem folchen fieht das Schriftstück fo vollkommen ähnlich, wie ein Ei dem andern. Ich habe oben schon angedeutet, daß die dem Method feindlich gefinnte deutsch-lateinische Partei, nachdem ihre Anschläge gegen ihn beim römischen Stuhle in den Jahren 879 und 880 ganglich gescheitert waren, ihn bei dem ihren Intriguen leichter zugänglichen Berrscher Mährens zu verderben suchte. Method's Wirksamkeit daselbst hing von dem Ansehen ab, in welchem er bei Svatopluk stand. Deshalb hatte Papst Johann VIII. fein Urtheil über die vollkommen rechtgläubige Befinnung Method's und über die Statthaftigkeit, ja Erfprieglichkeit ber flavischen Liturgie in einem an Svatoplut gerichteten Breve ausgesprochen. Dieses papstliche Schreiben vom Juni 880 war vernichtend für Method's Gegner. Es mußte ihnen Alles daran liegen, die Wirkung desselben bei Svatoplut ganz und gar zu vereiteln oder wenigstens zu schwächen. Es war zur Aushändigung an den Herzog höchst wahrscheinlich dem Semisisn, dem Gefandten Svatoplute, der Method nach Rom begleitet hatte, übergeben worden. Möglich, ja wahrscheinlich, daß diefer Brief ichon nicht in die Sande Svatoplute fam, und ein anderer der Sache der Partei, deren hauptagent jett Wiching war, günstiger lautender dafür unterschoben wurde 50). Der Erfolg wenigstens der wider Method gesponnenen Ränke trat alsogleich nach

<sup>49)</sup> Siehe die "Geschichte der oft- und westfränkischen Carolinger von Grörer. 2. Bd. Freiburg 1848. S. 313.

Das ift aus den Worten Johann VIII. an Method vom 23. März 881 zu entsnehmen: nostris apostolicis litteris glorioso principi Sphentopulcho, quas ei asseris fuisse delatas hoc ipsum significavimus, et neque alie littere nostre ad eum directe sunt. Method in seiner geraden Gesinnung meinte freisich, das ächte päpstliche Schreiben müsse Svatopluk zugekommen sein.

der Rückfehr besselben von Rom ein. Es brachen über ihn die varii casus vel eventus und aliae temptationes ein, von denen Papft Johann VIII. in seinem Briefe an Method vom 23. März 881 fpricht, und Unerhörtes wurde ihm angethan (inhormiter adversum te commissum), und Bischof Wiching lehnte sich offen gegen die erzbischöfliche Autorität Method's auf. Un Svatoplut fand diefer fo wenig Schutz, daß er Mähren verlaffen und sich nach Pannonien zurückgezogen zu haben scheint, und Rom war seine einzige Zuflucht. Auf seine nur allzu gerechten an Johann VIII. ausgesprochene Rlagen und Beschwerden erließ diefer jenes vertrauliche und liebreiche Schreiben unterm 23. März 881 an Method, fraft deffen ihm in Betreff der Ausschreitung Wiching's bedeutet murde, daß die Untersuchung darüber unter Bernehmung Beider vom Bapfte werde gepflogen, und der hartnäckige Wider= stand Wiching's nicht straflos ausgehen werde. Un Wiching mußte demnach der Befehl des Papstes ergeben, sich in Rom zur Berantwortung zu ftellen und er fonnte sich der Folgeleistung nicht entziehen. Method scheint, vielleicht durch Krankheit verhindert, nicht nach Rom gegangen zu sein, und das Ur= theil wider Wiching murde nur auf die von Method beigebrachten Belege hin vom Papfte gefällt. Es scheint diese Berhandlung noch mährend bes Pontificates Johannes VIII. stattgefunden zu haben. Die wider Wiching gefällte und dem Svatopluf mitgetheilte papftliche Senteng galt es nun wieder zu umgehen und zu nichte zu machen, indem man wieder zu dem alten Kunftgriffe seine Zuflucht nahm, das achte papstliche Schreiben zu unterschlagen und ein falsches zu unterschieben. Hier icheint mir nun die Zeit und Stelle zu fein, wo gum Behufe beifen das Stephan V. beigelegte Schreiben fabricirt murbe; benn Wiching allein wird in demselben als vom Papste nach einer Untersuchung ehrenvoll entlassen und zurückgesendet dargestellt. Der Brief ift gang im Sinne der Method gegnerischen deutsch-lateinischen Partei geschrieben. Die Vorwürfe, welche diese unabläffig gegen Method erhob, daß er heterodor fei in der Lehre vom Ausgange des heiligen Beiftes 51)

Benn Wattenbach, auf den Brief Stephan V. sich stützend, meint: "es scheint mit Sicherheit hervorzugeben, daß Methodius die römische Lehre, daß der beilige Geist vom Bater und dem Sobne ausgebe, niemals angenommen bat" (Beiträge S. 23.), so muß ich dieser Behauptung aus's Entschiedenste entgegentreten und dieselbe als ganz unstichbaltig erklären. In allen Stücken der Lehre stimmte er vollkommen mit der römischen Kirche überein, also auch in dem besonderen Artikel vom Ausgange des beiligen Geistes. Dafür spricht das Zeugniß der unverwerslichen Autorität Papst Johann VIII., der sich eben so sehr durch eifriges Festbalten dogmatischer Säte auszeichnete, als durch seine gewandte Politik. Den detaillirten Beweis dessen habe ich in meiner "Geschichte der Stavenapostel" S. 71 ff. geführt.

und in der Fastendisciplin mit der abendländischen Kirche nicht übereinstimme, treten in diesem Briese wieder hervor, werden aber in die Form einer an Svatopluf gerichteten weitläufigen Auseinandersetzung dieser Punkte gestleidet, gleichsam als ob dieser von den Irrthümern Method's angesteckt worden oder wenigstens in Gefahr wäre, angesteckt zu werden.

Das Schriftstückisteine Replifauf den Brief Johannes VIII. vom Juni 880, um den Mann der deutsch-lateinischen Bartei, Wiching, auf Roften Method's zu erheben. Jenes achte papftliche Schreiben hatte der Concipient dieses offenbar vor Augen, er folgt gang dem Gedankengange desfelben und bedient sich mitunter fogar feiner Worte. Wie die Gegner Method's seine erzbischöfliche Burde und Stellung, weil sie dieselbe nicht anerkennen wollten, stets ignorirten und den ihnen verhaften Mann schlechthin nur Method zu nennen beliebten, jo auch in diesem Documente: den Mann, welchen Johann VIII. orthodoxae sidei cultorem strenuum genannt hatte, beschuldigen fie der superstitio und legen ihm, den sie nie in Frieden ließen, contentio zur Last. Die Sufpension oder das Anathem, welches Method über den sich wider ihn auflehnenden Wiching 52) ausgesprochen, wird als ein Act des Haffes und der Berachtung des fatholischen Glaubens in der Person seines Vertreters hingestellt. Die Hauptsache aber, um welche es dem Briefschreiber zu thun war, nämlich die flavische Sprache bei Begehung der Tageszeiten, Berwaltung der Sacramente und Feier der Meffe, fteht um des Nachdruckes willen am Schluffe des Briefes. Der Gebrauch derselben wird als eine Anmagung Method's, von welcher abzustehen er einen förperlichen Gid geleistet, mit dem Anathem belegt.

Unseres Erachtens trug dem Gesagten zu Folge diese Epistel urs sprünglich den Namen des Papstes Johannes VIII. an der Stirne, denn sie war nur für Svatopluk berechnet, bei dem sie, als päpsteliches Schreiben geltend, ihren Zweck vollkommen erreichte. Da aber mit diesem Namen für Jedermann, der die ächten Briese Johann VIII. an Mesthod und Svatopluk kannte, dieses Breve auch zugleich das unwidersprechs

Daß Method ein Anathem ausgesprochen, kann auf diesen, wenn auch unterschobenen, Brief immerhin als Thatsache angenommen werden. Daß aber dasselbe Wiching getroffen, gebt aus den Worten: pro contemnenda fide eatholica, als deren Bertreter Biching im Briefe hingestellt wird, offenbar hervor. Die Aussage der mährischen Legende Cap. 11: "Quapropter in ipsum Swatopluk, fronhosum principem. et suos satellites, et in omnes eins Gades excommunicationis fulminavit sententiam" (Dobrowsky's mährische Legende. Prag 1826) S. 43) erscheint dem gegenüber um so mehr als Fabel, weil ein solcher Schritt gegen seinen Landesberrn mit der Resigiosität und Besonnenbeit Method's obnedieß nicht zu vereinen ist.

lichste Merkmal seiner Unächtheit an der Stirne trug, so wurde derselbe später gestrichen und der Name Stephan V. an seine Stelle gesetzt.

Ich bin nun am Schlusse meiner fritischen Untersuchung und glaube gezeigt zu haben, daß wir uns feineswegs in dem "besten Falle" besinden, ein authentisches Breve Stephan V. vor uns zu haben. Der Stephan V. zugeschriebene, von Wattenbach aufgefundene Brief ist vielmehr ein offenbar unt er ge sich obenes Schriftstück 53); aber auch als solches bleibt es immershin "ein werthvolles Document, da es ja auch dann den Zeitumständen ansgepaßt sein müßte." Mit diesem Urtheile Wattenbach's bin ich vollkommen einverstanden.

<sup>53)</sup> Als joldes wird es auch in Erben Regesta Bohemiae. I. 207 f. aufgeführt mit der Bemerkung: "Hasce literas ab ipso Wichingo contra Methodium sibi invisissimum fuisse sublestas, non solum omnis earum tenor probat, verum et prior agendi ratio Wichingi, quem falsis literis nomine Joannis VIII, papae erga Methodium usum fuisse ejusdem papae epistola anni 881. 23. Mart. demonstrat."

## VII.

## Der h. Malachias

und die ihm zugeschriebene Weissagung von den Päpsten.

Diese Abhandlung erschien in Dr. Wiedemann's "Desterreich. Bierteljahresschrift für kath. Theologie" Jahrg, 1868. l. Hest S. 71—132; und ich habe an derselben nur Unbedeutendes zu ändern gefunden.

Daß die Aechtheit der Prophezeiung über die Päpste, welche vielseitig dem irländischen Bischofe Malachias beigelegt wird, eben so vielseitig bestritten wird, ist den gelehrten Lesern unserer Abhandlungen nicht uns befannt. Nichtsdestoweniger glauben wir dem Interesse derselben zu dienen, wenn wir über das Leben dieses ausgezeichneten Bischofes das Merkwürdigste hier mittheilen, und über die ihm zugeschriebene Weissagung unsere Ansicht darlegen.

Das Leben des h. Bischoses Malachias hat aber sein Geringerer besschrieben, als der h. Bernhard, der größte Mann seiner Zeit 1). Aus diesem Buche entnehmen wir, was der h. Abt von Clairvaux, der innige Freund des h. Malachias, über die Hauptmomente aus dem Leben desselben berichtet. Wenn dieß Leben schon um des großen Mannes willen, der es geschildert, von nicht geringem Interesse ist, so sieht sich der kirchlich gesinnte Leser desselben mit Vergnügen in eine frühere Epoche der Kirchengeschichte des Landes und Volkes versetzt, das um seines dreihundertjährigen Marthriums willen die Ausmertsamkeit und Theilnahme der ganzen katholischen Welt in hohem Grade verdient.

Malachias ward im Jahre 1094 zu Armagh in Irland von vornehmen und reichen Eltern geboren. Besonders war seine Mutter eine an Geist ausgezeichnete Frau, die ihren Sohn frühzeitig mit der Milch des christlichen Glaubens nährte. Der Anabe war auch von Gott reichlich gesegnet mit Araft des Verstandes und Güte des Herzens; und er machte zu Hause unter Leitung der frommen Mutter eben so große Fortschritte in der Furcht des Herrn, wie außer dem Hause an Kenntniß und Wissen, so daß ihn Alle eben so sehr liebten, als sich über den Knaben wunderten.

<sup>1)</sup> S. Bernardi Abbatis liber de vita et rebus gestis S. Malachiae, Hiberniae Episcopi, S. Bernardi Opp. ed Maurin, Venet. 1726, Vol. I. Tom. 2. p. 663 ss.

Ein hervorstechender Zug in der Gemüthkart des Knaben war die stete ernste Haltung desselben; der Leichtsinn des jugendlichen Alters berührte ihn nicht.

Malachias dem Jünglingsalter näher rückte, gab er fich unter Die Disciplin eines frommen Asceten, der nächst der Kirche zu Armagh feine Zelle hatte und ein fehr ftrenges Leben der Abtödtung führte. Ueber diesen Schritt des Jünglings geriethen Alle in Staunen und Verwunderung und die verschiedensten Urtheile ließen sich über ihn vernehmen. Malachias aber faß zu den Füßen 3 mar's - fo hieß der fromme Mann - und lernte gehorchen und zeigte, daß er dieß gelernt habe. Er ward fanftmuthig und demüthig, und fernte die Aunst zu schweigen. Nur furze Zeit fag er allein zu den Füßen dieses Mannes; bald hatte er der Nachahmer nicht Wenige, die fein Beispiel ermuthigt hatte. Er aber übertraf, nach dem Urtheile Aller, Alle an Tugend. Go ichien er dem Bischofe sowohl als feinem Lehrer wurdig gut fein, gum Diaconate befordert gu werden. Gie mußten aber Bewalt brauchen. Da ihm nun einmal folch' heiliges Umt übertragen war, so war er in demselben raftlos thätig; und fein Gifer zu jeglichem frommen Werte bestimmte den Bischof, ihm auch die Würde und Burde bes Priesterthums aufzulegen. Er stand, als er zum Priester geweiht murde, in feinem fünfundzwanzigften Sahre.

Hiemit nicht zufrieden übertrug ihm der Bischof Celsus einen Theil der Geschäfte seines Amtes, auszustreuen der Lehre heiligen Samen unter das unheilige Volk, und der ohne Gesetz lebenden Menge Gesetz des Lebens und der Zucht zu geben. Und er lehrte mit Eiser und beredter Zunge, und war ein brennend und verzehrend Feuer dem Laster und eine scharse Art zum Ausrotten der veralteten abergläubischen Gebräuche. An der Stelle dieser war er bemüht, apostolische Anstalten und Sinrichtungen der Väter — besonders nach dem Gebrauche der römischen Kirche — in allen Kirchen einzusühren. Daher schreibt sich auch der Gesang der canonischen Tagzeiten, wie solcher in der ganzen Welt gebräuchlich ist; denn nirgends sang man diese früher, nicht einmal in der Stadt (dem Sitze des Bisthums). So drang auch Malachias auf sleisigen Gebrauch der überaus heilsamen Beichte, des Sacramentes der Firmung, Schließung der Chen, welches man Alles früher wenig kannte oder gänzlich vernachlässigte.

Damit er aber bei diesen seinen firchlichen Einrichtungen in keinem Stücke gegen den Geist und Gebrauch der allgemeinen Kirche anstoße, nahm er sich vor, zum Bischose Malchus zu reisen, um sich von diesem in Allem vollständig unterrichten zu lassen. Dieser war ein Greis, hoch an Jahren wie an Tugenden, und Gottes Weisheit war in ihm. Er war von Geburt ein Irländer, hatte aber lange in England und zwar im Kloster Winton gelebt, und war von dort auf den bischöslichen Stuhl von Lesmor erhoben

worden. Er wurde von Gott also begnadigt, daß er nicht nur durch die Heiligkeit seines Lebens und seine Gelehrsamkeit, sondern auch durch Wunsder leuchtete. Zu Diesem also machte sich Malachias auf, ausgerüstet mit dem Segen des Baters Imar und im Auftrage des Bischoses, und blieb einige Jahre bei demselben. So bereitete sich in Lesmor der Herr seinen geliebten Malachias zur Ehre seines Namens. Die ihn aber geschickt hatten, konnten länger seine Abwesenheit nicht tragen und riesen ihn durch Briese zurück. —

Als er viel unterrichteter über Alles, was Noth that, zurückfehrte, hatte ber herr dem Malachias schon Arbeit zubereitet. Ein reicher und mächtiger Mann, der den Ort Bangor und beffen Güter befaß, überantwortete, von Gott getrieben, auf einmal all' fein Bermögen und sich felbst in die Sand des Malachias. Er war fein Better, obwohl die Geistesverwandtschaft mit Malachias enger war als die des Blutes. Und den Flecken Bangor felbst übergab ihm der Fürst, damit er dort ein Kloster erbaue, oder vielmehr - wieder aufbaue. Denn es hatte schon dort ein fehr berühmtes Rlofter gestanden unter dem ersten Abte D'Congell, welches viele Taufend Mönche zeugte und das Haupt vieler Rlöfter mar. Es mar von Seeräubern zerftort worden, welche an einem Tage 900 Mönche erschlagen hatten. Mit Freude ergriff Malachias den Gedanken, hier ein neues Paradies zu pflanzen. Obwohl der Besitzstand dieses Stiftes ungeheuer war, begnügte sich Malachias allein mit der heiligen Stätte und überließ die ganzen Guter einem Andern. Denn seit der Zerstörung des Rlofters waren doch die Besitzungen desselben nie ohne Inhaber gewesen. Diese wurden durch Wahl bestimmt und auch Aebte genannt, und erhielten so wenigstens bem Namen nach, was einst gewesen war. Siebei blieb es auch nach dem Willen des Malachias. - Im Auftrag des Baters Imar kam Malachias mit ungefähr zehn Brüdern nach Bangor und fing an zu bauen. Wie Bater Imar ebenfalls verfügte. stand Malachias diesem Kloster einige Zeit vor; er war Rector und Regel der Brüder. Schon hier würdigte Gott feinen Diener mit der Gnade, Wunber zu thun. Von Tag zu Tag wuchs der Ruf und die Congregation des Malachias, und er hatte einen großen Namen weit und breit. Auch wohnte er noch im Kloster, als er schon Bischof geworden war, denn es war nahe bei der Stadt.

Der bischöfliche Sitz von Connereth, so hieß die Stadt, war damals schon seit längerer Zeit erledigt; Malachias aber, den man gewählt hatte, wollte die Würde nicht annehmen. Endlich gab er doch nach, besonders weil der Beschl seines Lehrers und des Metropoliten hinzusam. In seinem beinahe dreißigsten Jahre wurde Malachias zum Bischof geweiht und in Connereth eingeführt. Als er aber sein Amt zu verwalten begann, sah der

Mann Gottes ein, daß er nicht über Menschen, sondern über wilde Thiere gesetzt war. Nirgende hatte er noch folche verwilderte Menschen gefunden; fie waren nur dem Namen nach Chriften, in der That aber Beiden. Diener bes Altars gab ce ba nur Wenige. Wozu aber auch mehrere? Gelbst die Wenigen hatten unter den Laien nichts zu thun. In den Kirchen hörte man weder Predigt noch Gefang. — Was follte nun der Streiter des herrn thun? Er fonnte nur mit Schmach abtreten, ober in gefährlichen Rampf sich begeben. Aber Derjenige, der sich bewußt mar, ein Birt und fein Miethling zu fein, blieb stehen und floh nicht, und war bereit, fein Leben für die Schafe zu laffen, wenn es fein mußte. Und obwohl um ihn lauter Bolfe und feine Schafe maren, ftand er doch inmitten der Bolfe als unerschrockener Birte, auf alle Weise bedacht, wie er aus den Wolfen Schafe machen möge. Alle insgemein ermahnte er, ftrafte insgeheim, weinte bei Ginzelnen; jest verfuhr er strenge, jetzt fanft, wie er fah, daß es Jedem fromme. Bei denen dieß nichts gefruchtet hatte, für diese opferte er. Wie viele Nachte durchwachte er im Gebete! Und wenn man nicht zur Kirche fommen wollte, fam er auf Strafen und Pläten zu ben Unwilligen; er durchwanderte die Stadt, eifrig suchend, wen er Chrifto gewinne. Aber auch auf dem Lande durcheilte er öftere Glecken und Dorfer mit dem heiligen Gefolge feiner Schüler, die nicht von feiner Seite wichen. Und er reifte nicht zu Pferde, fondern ging ju Fuß, hierin als apostolischer Mann sich bewährend. D guter Jefu, mas hat bein Streiter geliten für beinen Namen! Aber all ben Unbilden fette er den Schild der Geduld entgegen, und besiegte das Bofe durch das Gute. Und er hätte nicht siegen sollen? Er fuhr fort zu klopfen, und endlich wurde dem Klopfenden nach der Berheifung aufgethan. Die Rechte des Berrn that Wunder, weil der Mund des Herrn Wahrheit gesprochen hat. Es wich die Härte, die Barbarei legte sich und die wüthende Familie fing nach und nach an, fanft zu werden und Bucht anzunehmen. Die barbarischen Gefete wurden verbannt und die römischen eingeführt; überall die firchlichen Gebräuche angenommen, die entgegengesetzten verworfen; die Rirchen wurden wieder aufgebaut und der Clerue in ihnen geweiht, die Sacramente feierlich verwaltet und von den Gläubigen fleifig und würdig empfangen; die Concubinate wurden aufgehoben und gulet Alles fo gum Besten umftaltet, daß heut zu Tage von jenem Bolte gilt, mas der Berr durch den Propheten (Hofea 2, 24) fagt: Das Bolf, das früher nicht mein war, ift nun mein Bolf!

Doch nur einige Jahre war hier so segenreich zu wirken Malachias vergönnt. Connereth ward von einem der vielen kleinen Könige Irlands zerstört und Malachias gezwungen, mit seinen Schülern, hundertdreißig an der Zahl, einen anderen Aufenthaltsort zu suchen. Dieß war die Beran-

lassung zur Gründung des Alosters Ibrach. Der Herr legte auch auf diese Stiftung des Malachias seinen Segen. Auch hier leuchtete allen seinen Brüdern Malachias mit seinem Beispiele voran. Obwohl Bischof und Vorssteher, verrichtete er doch gleich allen Andern die gemeinsamen Dienste, wie die Reihe ihn traf. Sogar den Dienst in der Küche und der Bedienung bei Tische verwaltete er nach der Reihe.

Der Erzbischof Celfus von Armagh, der den Malachias zum Diacon, Priefter und Bischofe geweiht hatte, murde frank, und da er sein Ende herannahen fühlte, bestimmte er zu feinem Rachfolger den Bürdigften unter Allen, Malachias. Diesen seinen letten Willen machte er Allen nahe und ferne, dem Clerus und den Großen des Reiches, unter der Autorität des h. Patricius befannt. Die Achtung und Chrfurcht, die man allgemein im Lande gegen diefen Apostel Irlands hegte, ging auf den Sit über, den er inne hatte und auf dem er gestorben war, so daß selbst die beiden Rönige von Mummonia sich dem Metropoliten von Armagh unterworfen erachteten. Aber der teuflische Hochmuth der Mächtigen waltete und schaltete schändlich mit dem erften Bischofssitze. Die Nachfolge auf demfelben mar in einigen Familien erblich geworden. Reine Undern ließ man auf den Bischofsstuhl steigen. Diese schändliche Gewohnheit, die fast zu argem Recht geworben war, hatte fich durch fast fünfzehn Generationen behauptet. Bor Celfus hatten diesen Sitz hinter einander acht Männer inne gehabt, welche verheiratet und ohne irgend eine Weihe waren. Daher schrieb sich die durch gang Irland herrschende Auflösung aller Kirchendisciplin, der Berfall aller Religion, das Eindringen der Barbarei und des Heidenthums unter driftlichem Namen. Denn, was seit Anbeginn des Christenthumes unerhört war, diese Metropoliten machten nach Belieben Bischöfe ohne Weihe, versetzen fie ohne Grund von einem Sit auf den andern, und zwar in folcher Zahl, daß fast jede einzelne Kirche ihren Bischof hatte. Diesen Uebeln, welche Celsus, ein guter und gottesfürchtiger Mann, schmerzlich beflagte, glaubte er am besten dadurch abzuhelfen, daß er den Malachias zu seinem Nachfolger wählte.

Obwohl dieser nach dem Tode des Celsus als Nachfolger desselben anerkannt wurde, konnte er doch nicht so bald und leicht von dem Metropolitanstuhle Besitz nehmen. Denn Einer aus jener bösen Sippschaft, Manzitius mit Namen, occupirte den Stuhl. Und fast durch sünf Jahre, von weltlicher Macht gestützt, lag er auf der Kirche wie ein Alp, nicht als Bischof, sondern als Thrann. Alle Gutgesianten waren für Malachias und drangen mit Bitten und Vorstellungen in ihn, besonders Bischof Malzchus von Lesmor und Bischof Gilbert, welcher der erste apostolische Legat gewesen sein soll, dem Willen des Celsus nachzusommen. Dem demüthigen Malachias sam die gegründete Entschuldigung erwünscht, sein Antritt könne

nicht friedlich vor sich gehen. — Im dritten Jahre der Usurpation des Mauritius traten endlich alle Bischöfe und Großen des Reiches in ein Concil zusammen, und drangen mit Gewalt in Malachias, deffen übrigens fehr gegründete Ginsprüche nicht gehört murden. Endlich, da fie ihn mit dem Unathem bedrohten, sprach er: Ihr führt mich zum Tode, aber ich gehorche in der Hoffnung des Martyrthums unter der Bedingung, daß, wenn bie Sache nach eurer Erwartung fich zum Beffern wendet und der Berr fein Erbe fich wieder verschafft, es mir dann, wenn Alles vollbracht fein wird, und die Kirche den Frieden hat, erlaubt fei guruckzukehren zu meiner frühe= ren Braut und zu der mir theuren Armuth, der ich entriffen werde, und dort für mich einen Undern an die Stelle zu feten, der etwa dann hiezu tauglich befunden werden dürfte. Da sie ihm dieß versprachen, ergab er sich ihrem Willen oder vielmehr dem Willen Gottes, der ihm fcon früher ein= mal in einem Gesichte geoffenbart hatte, was ihm bevorstehe. Er übernahm fonach die Bürde des bischöflichen Amtes von Armagh, in deffen Nähe außerhalb der Stadt er so lange wohnte, bis der Eindringling Mauritius gestor. ben war. Alls diefer nach zwei Jahren mit plötlichem Tode endete, rig wieber ein gemiffer Rigellus 2) den Sit an fich, den als feinen Bermandten Mauritius sich zum Nachfolger erforen hatte. Deffungeachtet famen ber König und die Bischöfe und die Gläubigen der Gegend zusammen, um den Malachias einzuführen. Giebe aber, welchen Plan die Begner ausgefonnen! Einer aus den Kindern Belials, mächtig an Bosheit, hatte erfahren, an welchem Orte fie zusammen zu tommen beschloffen hatten. Diefer besetzte heimlich mit seinen Genoffen einen nahen gerade gegenüberliegenden Sügel, von wo aus fie plötlich über die Berhandelnden herfallen und die Unschuldigen ermorden wollten. Gie hatten sich verschworen, den König mit dem Bischofe umzubringen. Der Anschlag aber entging dem Malachias nicht, und er trat in die nahe gelegene Kirche ein, und betete mit aufgehobenen Sanben zum Herrn. Und siehe, es erhob sich ein fo furchtbares Unwetter mit Sturm, Regen, Donner und Blit, daß der Tag in Nacht verwandelt murde und der jüngste Tag einzubrechen drohte. So hatten sich auf das Gebet des Malacias die Elemente emport, um diejenigen niederzuschmettern, die seinem Leben nachstellten. Der Rädelsführer murde mit drei Undern vom Blite erschlagen und man fand des andern Tages ihre Körper halb verbrannt und in Fäulniß gerathen zwischen Aesten von Baumen, wohin fie ber Sturm geschleubert. Drei Andere wurden halb todt gefunden und alle llebrigen weit verschlagen. Die aber mit Malachias waren, hatte das Unwetter, obwohl gang in der Rabe, nicht im mindeften berührt. So verherrlichte sich Gott in seinem Diener Malachias.

<sup>1)</sup> Der b. Bernbard: Nigellus quidam, immo vere nigerrimus.

Im 38. Jahre seines Alters hielt der arme Malachias, nachdem der Eindringling verjagt war, seinen Ginzug in Armagh als Metropolit von ganz Irland. Und als nun der König und die Uebrigen heimkehrten, blieb er allein in der Hand des Herrn, und es warteten seiner Kämpfe nach außen und Aengsten nach innen. Denn siehe, die Schlangenbrut, knirschend und schreiend über ihre Enterbung, erhob sich in der Stadt und auf dem Lande gegen den Herrn und seinen Gefalbten. Ferner hatte Migellus, als er sah, daß er die Flucht ergreifen muffe, einige Insignien des Bischofssites mit sich genommen, nämlich ben Evangelientext, dessen sich ber h. Patricius bedient hatte, und den vergoldeten und mit sehr kostbaren Edelfteinen besetzten Stab, welcher der Stab Sesu hieß, weil der Herr selbst ihn, nach der Volksmeinung, in seinen Händen gehalten haben soll. Diese Insignien standen beim Volke in großem Ansehen und in solcher Berehrung, daß, wer sie hatte, von dem thörichten und unverständigen Bolte für den Bischof gehalten wurde. So schweifte also jener Mensch im ganzen Lande herum, die h. Infignien mit sich führend und fie überall zur Schau tragend. So ward er ihrer wegen überall aufgenommen, gewann durch fie die Bemüther Aller und machte abwendig von Malachias so viele er fonnte. Auch Einer der Bornehmften unter den Mächtigen des Landes stellte Malachias nach dem Leben. Der König hatte diesen wohlbefannten und zu fürchtenden Gegner, ebe er die Stadt verließ, gezwungen, dem Bifchofe Frieden zu schwören; auch mußte er dem Könige viele Beigeln stellen. Deffenungeachtet verschwor er sich mit seinen Verwandten und Freunden auf den Tod des Bischofs. Diesen aber entwaffnete Malachias, indem er ihm, muthvoll im Vertrauen auf den Herrn und ihm gegenüber in Demuth bes Bergens, entgegen ging.

Mit der Hilfe des Herrn solchen Gesahren entgangen, sing der Bischof Malachias nun an, mit aller Freimüthigkeit in der Stadt über Alles zu versügen und anzuordnen, was in den Bereich seines Amtes gehörte; doch nicht ohne stete Lebensgefahr. Denn obschon nun Niemand mehr war, der ihm öffentlich schaden konnte, so war doch für den Bischof kein Ort sicher und keine Zeit frei von den ihm heimlich Nachstellenden. Es umgaben ihn daher zum Schutz Tag und Nacht bewaffnete Männer; er aber vertrauete mehr auf den Herrn. — Jetzt machte man auch Anstalt, des im Lande herumstreisenden und die Leute versührenden Schismatikers habhaft zu werden. Und bald hatte Malachias ihm durch die von Gott verliehene Gnade alle Bege so verlegt, daß er gezwungen war, sich zu ergeben, die Insignien zu-rückzustellen und sich für alle Zukunft in Unterwürfigkeit ruhig zu verhalten.

Als nun Malachias nach dreijähriger rastloser Arbeit der Kirche die Freiheit errungen, die Barbarei vertrieben und die christliche Sitte wieder:

hergestellt hatte und der Friede jest befestigt war, dachte er auch seiner Ruhe und ging, nachdem er den Gelasius, einen guten und zu solcher Ehre würdigen Mann, zu seinem Nachfolger bestellt hatte, zurück in seine Diöcese; aber nicht nach Connereth. Und allerdings ist die Ursache dessen erzählenswerth. Malachias hatte erfahren, daß die Diöcese vor Alters zwei bischöfliche Size gehabt, daß zwei Bisthümer gewesen seien. Da dieß dem Malachias besser schien, so führte er, was die Herrschsucht in Eins versichnolzen hatte, wieder auf zwei Theile zurück; und deßhalb ging er nicht nach Connereth, sür welchen Siz er schon einen Bischof ordinirt hatte, sondern nach Dun, und grenzte die Diöcesen ab wie in früherer Zeit.

Doch glaubte Malachias dieg Alles nicht genug sicher zu thun ohne Auctorität des apostolischen Stuhles, und er beschlog deghalb nach Rom zu reisen, besonders da dem Metropolitansitze von jeher der Gebrauch des Palliums, welches die Rulle der Ehre ift, gefehlt hatte und noch fehlte. Und es dünfte ihn, gut gethan zu sein, wenn er der Kirche, für welche er fo viel gearbeitet, durch seine Bemühung diese Ehre verschaffte. Much bestand nebst Urmagh noch ein Metropolitansit, von Celsus errichtet, dem Site von Armagh aber als Primatialftuhl untergeordnet. Auch für diefe Rirche wollte Malacias das Pallium erwerben, und den ihr von Celfus verliehenen Borrang in Rom bestätigen laffen. - Alle aber dieg fein Borhaben befannt murde, wollten ihn weder die Bruder, mit denen er im flösterlichen Verbande lebte, noch die Großen des Landes und bas Bolf reifen laffen; benn fie fürchteten, er fonne fterben. Da nun gerade um diefe Zeit sein Bruder Christian, der auch Bischof mar, starb, so murden die Leute nur noch schwieriger und wollten ihn mit Gewalt abhalten von der Reise. Er drohte ihnen mit dem göttlichen Zorne; und um zu erfahren, ob es Gottes Wille sei, daß er reise, marfen sie das loos, welches zu wiederholten Malen für Malachias entscheidend fiel. Gie mußten ihn also giehen laffen unter großem Schmerz, Weinen und Wehklagen. Buvor bestellte er noch an die Stelle feines verftorbenen Bruders Ginen aus feinen Schulern, Ramens Edan, jum Bischof; und nachdem er ihn geweihet, trat er die Reise an im Jahre 1139. Er reifte durch Schottland und fam in die Stadt Cborach. Bier begrufte ihn der Abt des Cifterzienferfloftere Mailres, Ballenus mit Namen, und empfahl sich demüthig dem Gebete des Malachias. Da er bemerkte, der Bischof habe viele Begleiter und nur wenige Pferde -- benn außer den Dienern und einigen Clerifern waren fünf Priefter mit ihm und nur drei Pferde - trug er ihm das seinige an, welches er felbit ritt, und bedauerte nnr das Eine, daß der Klepper stoße und sich schlecht reite. Der Bischof entgegnete: Desto lieber nehme ich ihn, je schlechter du ihn machst: benn es fann mir nicht ichlecht fein, mas ein fo guter Wille mir anbietet. Und zu den Seinigen sprach er: Macht mir das Pferd zum Sigen gerecht, denn es ist bequem genug und wird noch lange aushalten. Hierauf bestieg er es und fand es in der That zuerst hart, hierauf aber wunderbarer Beise sehr bequem für sich und sauft einherschreitend. Und damit kein Wort von dem, was er gesprochen, zu Schanden würde, behielt er es bis zu seinem Tode, und es wurde der beste und kostbarste Gaul. Noch wunderbarer war es in Aller Augen, daß das Pferd von dunkler Farbe ansing weiß zu wers den, so daß in kurzer Zeit keines gesunden wurde, das an Weiße es überstroffen hätte.

Auf seiner Reise durch Frankreich kam er nach Clairvaux; und wie sehr ihn das Leben an der Seite des h. Bernhard erquickt hatte, sprach er in dem Wunsche und der Bitte aus, die sein erstes Wort an Papst Junocenz II. war, daß er ihm gestatten möge, in Clairvaux zu seben und zu sterben. Der Papst, der ihn sehr liebreich aufnahm und auf's Leutseligste ihm seine Theilnahme an den Beschwerden einer so weiten Reise zu erkennen gab, erhörte freilich diese seine Bitte nicht.

Er hielt sich einen ganzen Monat in Rom auf und besuchte andächtig alle heiligen Stätten. Während diefer Zeit erfundigte fich der Papft oft und fleißig bei ihm und feinen Begleitern nach der Beschaffenheit Irlande, den Sitten des Volkes, dem Zustande der Lirchen und nach dem, was Gott durch Malachias dort gewirft hatte, und übertrug demselben, da er sich zur Beimreife ruftete, das Umt und die Burde eines apostolischen Legaten in gang Frland. Der Bischof Gilbert hatte nämlich dem Papft angezeigt, daß er seiner Altersschwäche wegen dieß Amt nicht mehr betleiden könne. Als Malachias die Bestätigung für den neu errichteten Metropolitansit, und für Beide die Pallien begehrte, erhielt er zwar sogleich die erbetene Confirmation; rucksichtlich der Pallien aber, fagte der Papft, muß die Sache feierlicher verhandelt werden. Du wirst die Bischöfe und den Clerus und die Großen des Landes zusammenrufen und ein Concil feiern, und auf die Zustimmung und den gemeinschaftlichen Wunsch Aller werdet ihr durch ausgezeichnete Personen um das Pallium ausuchen, und es wird euch verliehen werden. Dann nahm der Papst die Mitra von seinem Haupte und setzte fie dem Malachias auf; auch reichte er ihm die Stola und das Manipel, deren er sich bei der h. Messe zu bedienen pflegte. Und mit dem Russe des Friedens entließ er ihn, ausgeruftet mit apostolischem Gegen und Anfehen.

Auf der Rückreise kehrte er wieder in Clairvaux ein und seufzte tief auf, daß es ihm nicht vergönnt sei, da zu bleiben. An seiner Stelle ließ er vier seiner Begleiter zurück, die hier zu tüchtigen Mönchen gebildet wurden und dann, nach Irland zurückversetzt, dort eine schöne Pflanzschule für den Cisterzienserorden wurden. — Glücklich kam Malachias wieder über Schottland nach Irland und landete dort an seinem Kloster Bangor, damit seinen ersten Söhnen die erste Gnade zu Theil würde. Unglaublich war ihrer und der ganzen Umgegend Freude über die glückliche Heimkehr des Vaters.

Es war nun seine vorzüglichste Sorge, das Amt des apostolischen Legaten für das ganze Land segensreich zu verwalten. An vielen Orten seierte er öffentliche Zusammenkünfte, wo über das Wohl des Landes berathschlagt wurde, rief Concilien zusammen, auf welchen die religiösen und sirchlichen Bedürsnisse besprochen und dienliche Anstalten in's Leben gerusen wurden. Alte heilsame Institute, die nur durch Nachlässigkeit der Priester in Verfall gerathen waren, wurden wieder eingeführt, aber auch neue gegründet; und was beschlossen und angenommen wurde, das wurde als vom Himmel gekommen erachtet und zum Gedächtniß der Nachkommen schriftlich verzeichnet. Und wohl hatte man Grund, Alles, was Malachias anordnete, als von Gott geordnet zu glauben, denn der Herr zeugte für diesen seinen Diener durch zahlreiche Wunder, die er durch ihn wirtte.

Doch das vorzüglichste und größte Wunder war Dalachias felbst. Sein innerer und äußerer Mensch mar vollkommen. Die Schönheit, Araft und Reinheit seines Inneren beurkundete fein ganges Leben; sein ganges Meußere aber war fo voll Burde und Anstand, daß schlechterdings nichts an ihm gefunden murde, mas hätte beleidigen fonnen. Wer aber nicht einmal mit einem Worte anstöft, der ist ein vollkommener Mann (3ak. 3, 2). Auch der schärffte Beobachter fand an Malachias nichts Unnütes, weder ein Wort, noch einen Wink, oder daß er Hand und Jug umfonst bewegt hätte. Alles athmete Erbanung an ihm, fein Untlitz, fein Bang, feine Saltung und sein Blick. Stets war Beiterfeit über fein Angesicht ausgegoffen, welche weder durch Gram getrübt, noch durch Lachen entstellt wurde. Alles war an ihm züchtig, Alles Zeichen der Tugend und Ausdruck der Bollfommenheit. In allen Dingen war er ernst, aber nicht finster, bisweilen aufgeräumt, ausgelassen niemals. Er vernachlässigte Nichts, wenn er auch Vieles aufschob. Er pflegte oft der Ruhe, niemals aber ergab er sich der Trägheit. Bon dem erften Tage feiner Conversion bis zum letten feines Lebens lebte er ohne Eigenthum. Gelbst als Bifchof hatte er weder Diener noch Mägde, weber Meiereien noch Besitzungen und feinerlei Gintunfte weder von der Kirche, noch vom Staate. Selbst für seinen bischöflichen Tisch war Nichts bestimmt oder ausgeworfen. Auch eigene Wohnung hatte er nicht. Er aber war fast unausgesetzt auf Bisitation der Kirchensprengel, dem Evangelium dienend und vom Evangelium lebend. Häufig unterhielt er auf diesen Weschäftereifen sich und die Seinigen burch feine und ber Seinis gen Arbeit. Wenn er bisweilen einkehren mußte, geschah dieg in Alöstern,

die er über ganz Irland verbreitet hatte; und hier bequemte er sich an die Sitte und Gewohnheit des Hauses, und begnügte sich mit der gemeinschaftelichen Kost und Lebensweise. An der Kleidung war Malachias von den übrigen Brüdern nicht zu unterscheiden; je erhabener er in allen Stücken war, desto mehr erniedrigte er sich in jedem Stücke. Wenn Malachias sich auf Bisitation begab, so ging er, der Bischof und Legat, mit den Fußzgängern zu Kuße. Das ist apostolische Weise, und sie ist um so mehr an Malachias zu rühmen, je seltener sie an Anderen getrossen wurde. Ueberzhaupt war er in den meisten Stücken ein scharfer Gegensatz zu den meisten Vischösen seiner Zeit.

Solch ein heiliger Mann wurde denn auch von Gott außerordentlicher Gnaden gewürdigt. Es ist keine Gattung von Wundern, durch welche ihn der Herr nicht verherrlicht hätte. Er hatte die Gabe der Weissagung, er erfreute sich der Offenbarung, ihm war gegeben, die Frevler zu züchtigen, ihm sehlte nicht die Gabe der Heilungen, der Bekehrung und der Todtenserweckung. Glorreich mußte der Tod dieses Mannes sein.

Als er einst gefragt wurde, wo er denn, wenn der Wunsch gestattet sei, zu sterben wünsche, zögerte er mit der Antwort. Als aber die Brüder nicht abließen, sprach er: Wenn ich von hinnen scheide, so nirgends lieber, als wo ich zugleich mit unserm Apostel Patricius auferstehen kann. Muß es aber in der Fremde geschehen, und Gott dieß zuläßt, so habe ich mir Clairvaux ausersehen. Und als er um die Zeit gesragt wurde, antwortete er: am Tage aller Seelen. — Hält man dieß für einen einsachen Wunsch — er ist erfüllt worden; hält man es für eine Weissagung — es sehlt kein Jota an ihr. Hören wir, wie dieß in Erfüllung ging!

Es betrübte ihn, daß Irland immer noch ohne Pallium war; und eingedenk des ihm vom Papste Innocenz gewordenen Versprechens schmerzte es ihn um so mehr, daß man nicht bei Lebzeiten desselben um das Pallium geschickt habe. Als er nun ersahren hatte, daß der neue Papst Eugenius nach Frankreich gekommen sei, freute er sich dieser nahen Gelegenheit, seine Vitte erhört zu sehen; denn er fürchtete nicht im mindesten, daß dieser Jögling von Clairvaux ihm irgend eine Schwierigkeit machen würde. Er rief deshalb die Vischöse in ein Concil zusammen, und nachdem man drei Tage über Bedürsnisse und Angelegenheiten der Zeit verhandelt, eröffnete er am vierten die Absicht, daß Pallium zu erbitten. Beifällig wurde dieß ausgenommen; nur sollte es durch einen Andern als ihn erbeten werden. Weil aber das Ziel der Reise näher und das Reisen darum minder beschwerzlich erschien, wollte man seinem Willen nicht entgegen sein. Er machte sich daher auf die Reise über Schottland und England. Alls er sich von England aus einschiffen wollte, wurde ihm die Uebersahrt verwehrt. Es war ein

Zwist entstanden zwischen dem Papste und dem Könige von England, und der König versah sich von dem arglosen Manne, wenn er sich einschiffe, wer weiß wes Bösen; aber auch andere Bischöfe ließ er nicht reisen. Dieses Sinderniß war wohl dem Vorhaben des Malachias entgegen, aber nicht feinem Bunsche. Denn wenn er zu Lande reisen mußte, um den Papit einzuholen, mußte er auch über Clairvaux; denn der Papit mar ichon abgereiset - vielleicht schon in Rom, oder nahe dabei. - Durch diese eingetretene Bergögerung verspätete fich seine lleberfahrt, so daß er gerade zurecht tam an den Ort und zur Stunde feines heiligen Sinscheidens. Der h. Bernhard findet nicht genug innige Worte, um feine und aller der Seinigen herzliche, heilige Freude und den Jubel ihrer Seele auszudrücken, mit denen fie den Heiligen empfingen. Die Tage seines Seins in Clairvaux waren für das gange Stift mabre Gesttage. - Bier oder fünf folder festlichen Tage waren vorüber, als Malachias am Feste des heiligen Evangelisten Bucas, nachdem er im Convente mit heiliger Andacht die Messe celebrirt hatte, von einem Fieber befallen und an's Bett geheftet wurde. Alle fühlten sich trank mit ihm. Doch mäßigten sie ihre Traurigkeit, weil es nur ein leichtes Fieber zu sein schien. Alle waren eifrig bemüht, ihm zu dienen. Er aber sprach: Es ist Alles umsonst; aber euch zu liebe thue ich, mas ihr verlangt. Er wußte, daß die Zeit seines Scheidens da fei. Da die Brüder, die mit ihm gefommen waren, im festen Bertrauen äußerten, es sei um sein Leben nicht zu fürchten, weil feinerlei Zeichen des Todes an ihm sich zeigten, entgegnete er: "Dieses Jahr muß Malachias die irdische Hutte verlassen." Und er fuhr fort: "Siehe, der Tag fommt heran, welchen, wie ihr wohl wisset, ich immer als Tag meiner Auflösung gewünscht habe. 3ch weiß, Wem ich geglaubt habe, und bin gewiß, was noch fehlt zu meinem Bunfche, wird mir werden. Der mich in feiner Barmberzigkeit an diefen Ort geführt hat, nach welchem ich verlangte, wird mir auch den Zeitpunkt gewähren, den ich ebenfalls gewünscht habe. Bur meinen Korper ift hier Rube; für meine Seele wird der Berr forgen, der felig macht, die auf ibn hoffen. Und nicht geringe Hoffnung setze ich auf jenen Tag, an welchem den Todten von den gebenden so große Wohlthaten erwiesen werden."

Und nicht sehr sern war jener Tag, als er dieses sprach. Unterdessen verlangte er, daß ihm die heilige Delung gegeben werde. Damit dieß recht seierlich geschehe, zog der ganze Convent der Brüder aus\*); er ließ es aber nicht zu, daß sie zu ihm hinauf kamen, sondern er stieg herab zu ihnen (er lag nämlich im Saale den obern Stockwerts). Er empfing die

Bei dem Tode des h. Bernbard waren in Clairvaux 700 Monche. Zedler's Universalleriton VI. Br. S. 204.

heilige Delung und Wegzehrung, und kehrte dann wieder, sich dem Gebete der Brüder und die Brüder Gott empschlend, in's Bett zurück. Er war auf seinen eigenen Füßen vom hohen Saale herabgestiegen, und so stieg er auch wieder mit seinen eigenen Füßen hinauf, und dennoch sagte er, der Tod sei vor der Thüre. Wer mochte es glauben, daß der Mann sterben werde?! Er allein und Gott konnte dieß wissen.

Es fam das Fest aller Heiligen heran, das diegmal nicht wie sonst zu Clairvaux in herzlichem Festjubel gefeiert werden fonnte. Die Jubeltone im Chore wurden gebrochen von der Trauer des Herzens. Hur die Seele des Malachias, der an der Pforte des Himmels ftand, ertonte von Jubel. Wegen die Abenddämmerung des Tages, als die Feier des Festes so gut es ging beendigt war, nahm das Fieber überhand, und es brach am ganzen Körper brennend heißer Schweiß hervor. Nun gab man die Hoffnung für sein Leben auf; Keiner zweifelte mehr, daß das Wort des Malachias sich bewähre. Man rief den h. Bernhard; er fam und Malachias, die Augen auf die Umstehenden gerichtet, sprach: "Ich danke Gott, daß Er meinen sehnlichen Bunsch erhört hat." Sierauf tröstete er sie freundlich und sprach: "Traget Sorge für mich; ich werde eurer, wenn ich barf, nicht vergeffen. Es wird mir aber vergönnt fein. Ich habe an Gott geglaubt, und dem, ber da glaubt, ift Alles möglich. Ich habe Gott geliebt, ich habe euch geliebt, und die Liebe hört niemals auf. Und aufblickend zum Himmel sprach er. Gott erhalte fie in Deinem Namen, nicht aber allein diese, fondern auch Alle, die durch mein Wort und mein Umt sich Deinem Dienste geweiht haben." Sierauf legte er jedem Einzelnen die Bande auf und fegnete Alle und hieß uns zur Ruhe gehen, weil feine Stunde noch nicht gefommen war. Um Mitternacht murbe gemeldet, die letzte Stunde breche ein. Der gange Saal füllte sich, die gesammte Congregation fand sich ein und viele Alebte, die zusammen gefommen waren; und mit Bjalmen, Gefängen und geiftlichen Liedern begleitete man den Freund, der in die Heinmath guruckfehrte. 3m 54. Jahre feines Alters, an dem Orte, den er erwählt, an dem Tage, den er vorhergesagt, entschlief der Bischof und Legat des Apostolischen Stubles Malachias fauft in dem greirn. Und mahrhaft entschlief er. Gein fauftes ruhiges Antlitz war das Zeichen eines sanften, ruhigen Todes. Der Tod hatte ihn nicht im Geringsten verändert, aber die Umstehenden umwandelte er alle. Wunderbar legte sich plötzlich die Trauer Aller, und der Schmerz wurde in Frende verwandelt. Seinen Leichnam trugen die Aebte auf ihren Schultern in's Dratorium. Man hielt feierliche Exequien, brachte für ibn das Opfer dar — Alles nach firchlichem Gebrauche mit der größten Undacht.

Von ferne stand beim Trauergottesdienste ein Anabe, dem ein erstor-

bener Urm an der Seite herabhing, — mehr zum Hinderniß als zum Gebrauche. Der h. Bernhard ließ ihn zur Bahre treten, ergriff die verdorrte Hand und hielt sie an die Hand des verstorbenen Vischofs, und — frisches Leben ergoß sich in dieselbe. Denn auch in dem Todten lebte die Gnade der Heilungen, und seine Hand war der verstorbenen Hand das, was Elisäus dem verstorbenen Menschen. Der Knabe war von Weitem hergekommen, und er trug die hängend hergebrachte Hand gesund nach Hause. — Nach beendigter firchlicher Feierlichkeit wurde der Leichnam in der Kapelle der Gottesgebärerin Maria, wo es Malachias immer so wohl gefallen hatte, beigesetzt, im Jahre von der Geburt des Herrn 1148, am 3. November. — So der h. Bernhard.

Der Bischof Malachias wurde vom Papst Clemens III. im Jahre 1191 heilig gesprochen, und die Kirche betet an dem Festtage des h. Malachias, am 3. November, also zu Gott: Deus, qui B. Malachiam Pontisieem sanctissimo Patri Bernardo verae charitatis soedere duleiter sociasti, concede propitius, ut et pravorum omnium consensus noxios caute vitemus et coelestis militiae sacras amicitias semper optemus. Per D. N. J. Chr. etc. Wie könnten schöner und fürzer Würde und Zweck der christlichen Freundschaft ausgedrückt werden!

Diesem großen Heiligen wird eine Beissaung über die Büpste zugeschrieben, welche wir aus dem Buche "Lignum vitae" von "Arnold Wion" 4), in welchem sie zuerst verössentlicht wurde, im Volgenden genau wiedergeben, und uns nur erlauben, dem Ramen eines seden Papstes beizuseten, der Bievielte in der Reihe der Päpste er gewesen und wie lange er den Stuhl des hl. Petrus inne gehabt. Urnold Wion sührt die Bersössentlichung der dem hl. Malachias zugeschriebenen Weissaung mit den Worten ein: Seripsisse sertur et ipse (S. Malachias) nonnulla opuscula, de quidus nihil hactenus vidi, praeter quandam prophetiam de Summis Pontisicibus, quae quia brevis est, et nondum quod sciam excusa et a multis desiderata, hie a me apposita est." Und am Schlusse bemerkt er: "Quae ad Pontisices adjecta, non sunt ipsius Malachiae, sed R. P. F. Alphonsi Ciaconis, Ord. Praedicatorum, hujus Prophetiae interpretis".

<sup>1)</sup> Der vollständige Titel des Buches lautet: LIGNVM VITAE. Ornamentum et Decus Ecclesiae, in quinque libros divisam. In quibus totius sanctiss. Religionis Divi Benedicti initia: viri dignitate, doctrina, sanctitate ac principatu clari describuntur: et fructus, qui per cos S. R. E. accesserunt. fusissime explieantur. Auctore D. Arnoldo Wion, Belga. Duacensi, monacho S. Benedicti de Mantua, Ord. Divi Benedicti Nigrorum. Congregationis Casinensis, alias S. Justinae de Padua. Accessit dilucidatio, quomodo Principes Austriaci originem ducant ex Anicia Romana Familia, quae erat Divi Benedicti, Ad Philippum II, Hispaniarum Regem Potentissimum, cum duplici Indice. Pars prima, Cum Privilegio, Venetiis apud Georgium Angelerium, M. D. XCV. 4. Die voranstebente dilucidatio über bie Abstammung ber Fürsten Sesterreichs ift obne Seitengabten, bas Lignum vitae bat 471 Gerten. Dieft feltene Buch, bas ich in unieren Bibliothefen vergebens inchte, wurde mir durch bie ausgezeichnete Bute tes f. Sberbiblietbefars ter Univernität 2gurgburg, herrn Dr. Anton Ruland, zum Gebrauche überlaufen. Die Brager f. f. Univerutätsbibliotbet bat das Buch in tentider lleberietung, teren Tuel lantet: Lienum vitae. Baum bes Lebens, Hiftery bes ganten Orbens S. Benedicti. Der Erfte Theil. Erftlich von D. Arnoldo Wion in Latein beidriben. Rinn aber durch T. Carolum Stengelium In Die Tentide Eprach gebracht. Ao. M. Dt. VII. in 4. Gebrucht Bue Augipurg in Berlegung Dominiei Custodis. — Der lleberseber Stengel war Profes bei G. Ulrich und Afren in Augsburg. 5) Lignum vitae. Ed. cit. pag. 307 et 311.

Prophetia S. Malachiae Archiepiscopi de Summis Pontificibus.

| Prophetische Bezeich nung             | Papst                                      | Deutung der prophet. Bezeichnung                                                      |
|---------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| Ex castro Tibe-                       | 166.<br>Caelestinus II.<br>1143—1144.      | Typhernas. <sup>6</sup> )                                                             |
| Inimicus expulsus.                    | 167.<br>Lucius II.<br>1144—1145.<br>168.   | De familia Caccianemica.                                                              |
| Ex magnitudine montis.                | Eugenius III.<br>1145—1153.<br>169.        | Patria Ethruscus oppido Montis<br>magni.                                              |
| Abbas Suburra-<br>nus.                | Anastasius IV.<br>1153—1154.<br>170.       | De familia Suburra.                                                                   |
| De rure albo.                         | Adrianus IV.<br>1154—1159.<br>Ufterpapft   | Vilis natus in oppido Sancti Al-<br>bani.                                             |
| Ex tetro carcere.  Via Transtiberina. | Victor IV.<br>Ufterpapft<br>Callistus III. | Fuit Cardinalis S. Nicolai in car-<br>cere Tulliano.<br>Guido Cremensis Cardinalis S. |
| De Pannonia Thus-<br>ciae.            | Afterpapst<br>Paschalis III.<br>171.       | Mariae Trans-Tiberim. Antipapa. Hungarus natione, Episc. Card. Tusculanus.            |
| Ex ansere cus-<br>tode.               | Alexander III.<br>1159—1181.<br>172.       | De familia Paparona.                                                                  |
| Lux in ostio.                         | Lucius III.<br>1181—1185.<br>173.          | Lucensis, Card. Ostiensis.                                                            |
| Sus in cribro.                        | Urbanus III.<br>1185—1187.                 | Mediolanensis, familia Cribella, quae<br>Suem pro armis gerit.                        |

<sup>6)</sup> Das "Typhernas" erklärt Ciaconi in f. Papstgeschichte also: Caelestinus Papa II. natione Tuscus de castro Sanctae Felicitatis prope Typhernum, Magister Guido de Castello antea dictus.

| Prophetische Bezeich=<br>nung | Bapñ                                       | Deutung ber prophet. Bezeichnung                                        |
|-------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| Ensis Laurentii.              | 174.<br>Gregorius VIII.<br>1187.           | Card. S. Laurentii in Lucina, cujus insignia enses falcati.             |
| De Schola exiet.              | 175.<br>Clemens III.<br>1187—1191.<br>176. | Romanus, domo Scholari.                                                 |
| De rure bovensi.              | Caelestinus III.<br>1191—1198.             | Familia Bovensi.                                                        |
| Comes Signatus.               | Innocentius III.<br>1198—1216.<br>178.     | Familia Comitum Signiae.                                                |
| Canonicus de la-<br>tere.     | Honorius III.<br>1216—1227.<br>179.        | Famillia Sabella, Canonicus S.<br>Joannis Lateranensis.                 |
| Avis Ostiensis.               | Gregorius IX.<br>1227—1241.                | Familia Comitum Signiae, Epis-<br>copus Card. Ostiensis.                |
| Leo Sabinus.                  | 180.<br>Caelestinus IV.<br>1241.           | Mediolanensis, cujus insignia Leo,<br>Episcopus Card. Sabinus.          |
| Comes Laurentius.             | 181.<br>Innocentius IV.<br>1243—1254.      | Domo flisca, Comes Lavaniae,<br>Cardinalis S. Laurentii in Lu-<br>cina. |
| Signum Ostiense.              | 182.<br>Alexander IV.<br>1254—1261.        | De comitibus Signiae, Episcopus<br>Card. Ostiensis.                     |
| Hierusalem Cam-<br>paniae,    | 183.<br>Urbanus IV.<br>1261—1264.          | Gallus, Trecensis in Campania,<br>Patriarcha Hierusalem.                |
| Draco depressus.              | 184.<br>Clemens IV.<br>1265—1268.          | Cujus insignia Aquila unguibus<br>Draconem tenens.                      |

| Prophetische Bezeich:           | Papst                                   | Deutung der prophet. Bezeichnung                                            |
|---------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| Anquinus vir.                   | 185.<br>Gregorius X.<br>1271—76.        | Mediolanensis, Familia vicecomi-<br>tum, quae anquem pro insigni<br>gerit.  |
| Concionator Gal-                | 186.<br>Innocentius V.<br>1276.<br>187. | Gallus ordinis Praedicatorum.                                               |
| Bonus Comes.                    | Adrianus V. 1276. 188.                  | Ottobonus familia Flisca ex Comi-<br>tibus Lavaniae.                        |
| Piscator Thuseus.               | Joannes XXI.<br>1276—1277.<br>189.      | Antea Joannes Petrus Episcopus<br>copus Card. Tusculanus.                   |
| Rosa composita.                 | Nicolaus III.<br>1277—1280.             | Familia Ursina, quae rosam in in-<br>signi gerit, dictus compositus.        |
| Ex telonio liliacei<br>Martini. | 190.<br>Martinus IV.<br>1281—1285.      | Cujus insignia lilia, canonicus et<br>thesaurarius S. Martini Turo-<br>nen. |
| Ex rosa leonina.                | Honorius IV.<br>1285—1287.<br>192.      | Familia Sabella, insignia rosa a<br>leonibus gestata.                       |
| Picus inter escas.              | Nicolaus IV.<br>1288—1292.              | Picenus patria Esculanus.                                                   |
| Ex eremo celsus.                | 193. Caelestinus V. 1294.               | Vocatus Petrus de Morrone Ere-<br>mita.                                     |
| Ex undarum be-<br>nedictione.   | 194. Bonifacius VIII. 1294—1303.        | Vocatus prius Benedictus, Caetanus,<br>cujus insignia undae.                |
| Concionator pate-<br>reus.      | 195.<br>Benedictus XI.<br>1303—1304.    | Qui vocabatur Frater Nicolaus<br>ordinis Praedicatorum.                     |

| Prophetische Bezeich-                                           | Papft                                                                | Deutung der prophet. Bezeichnung                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| De fessis aquitanicis.  De suttore ossio.  Corvus schismaticus. | 196. Clemens V. 1305—1314. 197. Joannes XXII. 1316—1334. Nicolaus V. | Natione Aquitanus, cujus insignia fessae erant.  Gallus, familia Ossa, Sutoris filius.  Qui vocabatur F. Petrus de Corbario, contra Joannem XXII. Antipapa, Minorita. |
| Frigidus Abbas.                                                 | 198. Benedictus XII. 1334—1342. 199.                                 | Abbas Monasterii fontis frigidi.                                                                                                                                      |
| De rosa Atreba-<br>tensi.                                       | Clemens VI.<br>1342—1352.<br>200.                                    | Episcopus Atrebatensis, cujus insig-<br>nia Rosae.                                                                                                                    |
| De montibus-Pam-<br>machii.                                     | Innocentius VI.<br>1352—1362.                                        | Cardinalis SS. Joannis et Pauli T. Pammachii, cujus insignia sex montes erant.                                                                                        |
| Gallus Vicecomes.                                               | 201.<br>Urbanus V.<br>1362—70.<br>202.                               | Nuntius Apostolicus ad Vicecomites Mediolanenses.                                                                                                                     |
| Novus de virgine forti.                                         | Gregorius XI.<br>1370—1378.                                          | Qui vocabatur Petrus Belfortis,<br>Cardinalis S. Mariae novae.                                                                                                        |
| De cruce Aposto-<br>Jica.                                       | Afterpapjt<br>Clemens VII.                                           | Qui fuit Presbyter Cardinalis SS. XII. Apostolorum, cujus insignia Crux.                                                                                              |
| na Cosmedina.                                                   | Afterpapst<br>Benedictus XIII.                                       | Antea Petrus de Luna, Diaconus<br>Cardinalis S. Mariae in Cosme-<br>din.                                                                                              |

| Prophetische Bezeich-<br>nung | Papst                                        | Deutung der prophet. Bezeichnung                                                         |
|-------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| Schisma Barchino-<br>nium.    | Clemens VIII.                                | Antipapa, qui fuit Canonicus Barchi-<br>nonensis.                                        |
| De inferno praeg-<br>nanti,   | 203.<br>Urbanus VI.<br>1378—1389.            | Neapolitanus Pregnanus, natus in loco, qui dicitur Infernus.                             |
| Cubus de mix-<br>tione.       | 204.<br>Bonifacius IX.<br>1389—1404.         | Familia Tomacella a Genua Ligu-<br>riae orta, cujus insignia Cubi.                       |
| De meliore sy-<br>dere.       | 205.<br>Innocentius VII.<br>1404—1406.       | Vocatus Cosmatus de Melioratis<br>Sulmonensis, cujus Insignia sydus.                     |
| Nauta de ponte<br>nigro.      | 206.<br>Gregorius XII,<br>1406—1409.<br>207. | Venetus, commendatarius ecclesiae Nigropontis.                                           |
| Flagellum solis.              | Alexander V. 1409—1410.                      | Graecus, Archiepiscopus Mediola-<br>nensis, insignia Sol.                                |
| Cervus Sirenae.               | 208. Joannes XXIII. 1410—1415.               | Diaconus Cardin. S. Eustachii, qui cum cervo depingitur, Bononiae legatus, Neapolitanus. |
| Corona veli aurei.            | 209.<br>Martinus V.<br>1417—1431.            | Familia Colonna, Diaconus Cardinalis S. Georgii ad velum aureum.                         |
| Lupa Caelestina.              | 210.<br>Eugenius IV.<br>1431—1447.           | Venetus, canonicus antea regularis<br>Caelestinus, et Episcopus Senen-<br>sis.           |
| Amator Crucis.                | Afterpapst<br>Felix V.<br>211.               | Qui vocabatur Amadaeus Dux Sa-<br>baudiae, insignia Crux.                                |
| De modicitate<br>Lunae,       | Nicolaus V. 1447—1455,                       | Lunensis de Sarzana, humilibus parentibus natus.                                         |

| Prophetische Bezeich-<br>nung | Papft                                        | Deutung der prophet. Bezeichnung                                                              |
|-------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bos pascens.                  | 212.<br>Callistus III.<br>1455—1458.<br>213. | Hispanus, cujus insignia Bos pas-<br>cens.                                                    |
| De Capra et Albergo.          | Pius II.<br>1458—1464.<br>214.               | Senensis, qui fuit a Secretis Car-<br>dinalibus Capranico et Alber-<br>gato.                  |
| De Cervo et Le-<br>one.       | Paulus II.<br>1464—1471.                     | Venetus, qui fuit Commendatarius<br>ecclesiae Cerviensis, et Car-<br>dinalis tituli S. Marci. |
| Piscator minorita.            | 215.<br>Sixtus IV.<br>1471—1484.<br>216.     | Piscatoris filius, Franciscanus.                                                              |
| Praecursor Siciliae.          | Innocentius VIII.<br>1484—1492.              | Qui vocabatur Joannes Baptista et vixit in curia Alfonsi regis Siciliae.                      |
| Bos Albanus in portu.         | 217.<br>Alexander VJ.<br>1492—1503.          | Episcopus Cardinalis Albanus et<br>Portuensis, cujus insignia Bos.                            |
| De parvo homine.              | 218. Pius III. 1503. 219.                    | Senensis, familia Piccolominea.                                                               |
| Fructus Jovis ju-<br>vabit.   | Julius II.<br>1503—1513.<br>220.             | Ligur, ejus insignia Quercus, Jovis arbor.                                                    |
| De craticula Po-<br>litiana.  | Leo X.<br>1513—1521.                         | Filius Laurentii Medicei, et scho-<br>laris Angeli Politiani.                                 |
| Leo Florentius.               | 221.<br>Adrianus VI.<br>1522—1523.           | Florentii filius, ejus insignia Leo.                                                          |

| Prophetische Bezeich-<br>nung            | Papft                                                | Deutung der prophet. Bezeichnung                                                                      |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Flos pilei aegri.                        | 222.<br>Clemens VII.<br>1532—1534.                   | Florentinus de domo Medicea, ejus insignia pilea et lilia.                                            |
| Hiacinthus medi-<br>corum.               | 22 <b>3</b><br>Paulus III.<br>1534—1549.             | Farnesius, qui lilia pro insignibus<br>gestat, et Card. fuit SS. Cos-<br>mae et Damiani.              |
| De corona montana.  Frumentum floccidum. | 224. Julius III. 1550—1555. 225. Marcellus II. 1555. | Antea vocatus Joannes Maria de Monte.  Cujus insignia cervus et frumentum, ideo floccidum, quod pauco |
| De fide Petri.                           | 226.<br>Paulus IV.<br>1555—1559.                     | tempore vixit in papatu.  Antea vocatus Joannes Petrus Caraffa.                                       |
| Esculapii pharma-<br>cum.                | 227.<br>Pius IV.<br>1559—1565.<br>228.               | Antea dictus Joa. Angelus Medi-<br>ces.                                                               |
| Angelus nemoro-<br>sus.                  | Pius V.<br>1566—1572.<br>229.                        | Michael vocatus, natus in oppido<br>Boschi.                                                           |
| Medium corpus pilarum.                   | Gregorius XIII.<br>1572—1585.                        | Cujus insignia medius Draco, Cardinalis creatus a Pio IV., qui pila in armis gestabat.                |
| Axis in medietate signi.                 | 230.<br>Sixtus V.<br>1585—1590.<br>231.              | Qui axem in medio Leonis in armis gestat.                                                             |
| De rore coeli.                           | Urbanus VII.<br>1590.                                | Qui fuit Archiepiscopus Rossa-<br>nensis in Calabria, ubi manna<br>colligitur.                        |

| Prophetische Bezeich= nung                                  | Papst                                                                              | Deutung der prophet. Bezeichnung |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| Ex antiquitate urbis.  Pia civitas in bello.  Crux Romulea. | 232. Gregorius XIV. 1590. 233. Innocentius IX. 1591. 234. Clemens VIII. 1592—1605. |                                  |

Undosus vir. Gens perversa. In tribulatione pacis. Lilium et rosa. Jucunditas crucis.

Animal rurale.
Rosa Umbriae.
Ursus velox.
Peregrinus apostolicus.

Montium custos. Sydus olorum. De flumine magno. Bellua insatiabilis.

Aquila rapax.
Canis et coluber.
Vir religiosus.
De balneis Ethruriae.

Poenitentia gloriosa. Rastrum in porta. Flores circumdati. De bona religione.

Crux de Cruce. Lumen in coelo. Ignis ardens. Religio depopulata.

Miles in bello. Columna excelsa.

Fides intrepida.

Pastor angelicus.

Pastor et nauta.
Flos florum.
De medietate lunae.
De labore solis.
Gloria olivae.

In persecutione extrema
S. R. E. sedebit
Petrus Romanus, qui
pascet oves in multis
tribulationibus: quibus transactis civitas
septicollis diructur,
et ludex tremendus
judicabit populum
suum. Finis 7).

Obwohl Arnold Wions Buch im 3. 1595 erschien, in welchem Papst Clemens VIII. auf dem Stuhle des Apostelfürsten saß, sehlt doch — wie zu sehen — die Deutung der ihn wie seine beiden Vorgänger Gregorius XIV. und Innocentius IX. betreffenden Bezeichnung; — wohl aus keinem andern

<sup>7)</sup> Lignum vitae, lib. secundo. cap. XL. ed. cit. pag. 307-311.

Grunde, als weil Alphons Ciaconi seine vorliegende Auslegung schon unter Papst Urbanus VII. gemacht und mit demselben geschlossen hatte.

Die von Arnold Wion ) veröffentliche Prophetie machte in der gelehrten katholischen Welt, wie außer derselben, um ihres Gegenstandes willen nicht geringes Aufsehen, und wurde in vielen Büchern wieder abgestruckt ) und weiter verbreitet. Es konnte nicht fehlen, daß die Meinung der Gelehrten über die Aechtheit und das Ansehen dieser Weissagung auseinander gingen.

Thomas Messingham, Henr. Engelgrave, Gabr. Bucelinus, Robertus Rusca, der anonyme Versasser des Buches: Profetia Veridica di tutti i sommi Pontesici sin' al sine del Mondo, satta da S. Malachia Arcivescovo Armacano. Venet. 1689. 8., Ludov. Moreri 10), Guiliesm. Cave 11), Joh. Henr. Heidegger 12), Jac. Hoffmann 13) u. A.

<sup>8)</sup> Er war den 13. oder 15. Mai 1554 zu Douah geboren, nahm den Ordenshabit in der Benedictinerabtei Albenburg in der Diöcese Brügge, verließ die Niederlande bei Ausbruch des Ausstandes wider die spanische Regierung und fand in Italien Ausnahme in die Congregation von Monte Casino. Rebst dem Lignum vitae und der Dilucidatio de Principum Austriacorum origine schrieb er noch eine "Vita S. Gerhardi" und "Chronologia a principio mundi usque ad sua tempora." S. Zedler's Universal Legiton der Wissenschaften u. Künste. 57. Bd. Leipzig und Halle 1748. S. 1044.

<sup>9)</sup> In des spanischen Cisterzienser Chrysostomus Henriquez fascieulus Sanctorum ordinis Cisterciensis. Bruxell. 1623. fol. l. II. dist. 3. c. 14. pag. 52 ss. in Thomas Messingham's, Director des irländischen Seminars in Paris, Florilegium Sanctorum Hiberniae Insulae, quibus accesserunt non vulgaria monumenta, hoc est, S. Patricii Purgatorium, S. Malachiae prophetia de summis Pontificibus, Paris 1624., in Henr. Engelgrave Coelesti Pantheo embl. V. §. 1., in Gabr. Bucelini (Benedictiner von Beingarten) Nucleuhistoriae sacrae et profanae, Ulmae 1654 und 1659, Rob. Ausca in pracconiis Cisterciensibus und mehr oder weniger vollständig in den meisten unten namhaft gemachten Schriften der für oder wider die Echtheit der Malachias'schen Beisfagungen streitenden Gesehrten, so wie in A. F. Bunterim's Denswirdigteiten der fath. Kirche III Bd. S. 107—13.

<sup>10)</sup> Le grand Dictionnaire historique, ou: Melanges curieux de l'histoire sacrée et profane. Art. Malachias bei Theod. Criiger commentatio histor. de successione continua Pontif. Romanorum secundum vaticinia Malachiae. Witztebergae 1723. 4, pag. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Scriptorum ecclesiasticorum Historia Literaria. Vol. II. Oxonii 1743. fol. pag. 216.

<sup>12)</sup> Historia Papatus bei Bfizer, dissert. de Malachia Propheta Pontificio. Altdorf. 1706. IV. pag. 21.

<sup>13)</sup> Lexicon Univ. Tom. I. vox Malachias bei Bfizer 1. e. pag. 23.

Als unächt und werthlos verwerfen die von Wion veröffentlichte Vorhersagung der französische Minorit Franc. Carriere 14), der spanische Cisterzienser Angelus Manriquez 15), die Jesuiten Daniel Papebroch 16) und Claud. Franc. Menestrier 17), und der Neberseger seiner Schrift

- 24) Deed. Criiger in feiner vergenannten commentatio §. III. pag. 7 s ichreibt: "Primus veritatem vaticiniorum horum in dubium vocavit Franc. Carriere Aptenssis Francus, in digestis Chronologiae Pontificiae Coloniae 1619 ed., quamquam velut Minorita Gallus haee ex odio in Ciaconium, Hispanum Dominicanum, eructasse videatur. Quin sibi non constans saepius mutavit mentem, et vehementissime licet interdum falsitatem hujus Prophetiae arguat, ita tamen saepe rem exagitat, ut ipsemet eandem commodiori interpretatione confirmasse visus sit."
- Angelus Manriquez, qui Annales Ord. Cisterciensis 3 Tomis emisit, de Malachia nostro agens T. H. Annal. c. XII. an. 1148. n. 5. Robertus Rusca, inquit, sanctum Pontificem Scriptoribus annumerat ob Oracula quaedam seu praedictiones de Summis Pontificibus ad finem usque Mundi successuris, quas ab Arnoldo Wionio vulgatas transscribit, sed apocryphas, ut conjectare licet, nec satis sapientes gravitatem viri sanctissimi. S. Pfizer dissertatio supra cit. Sect. III. §. IV. pag. 25.
- 16) oder Papebro of (geboren zu Antwerpen, 16. März 1628, gestorben 28. Juni 1714) in seinem Conatus chronico-historicus ad Catalogum Pontisicum P. I. Append. IV. (Propylacum ad Acta Sanctorum Maii, Antwerpiae 1685.) Fol. 216: Minus operose nugatus est, qui S. Malachiae nomen assumpsit, sed plus operis reliquit suturis post se Oedipis; videtur autem scripsisse de practeritis usque ad Sixtum V. etc.
- 17) oter Menetrier (vergl, Niceron Memoires. Paris 1729, T. I. pag. 69. ss.) geb. 10. Marg 1631 gu loon, geft. 21. Janner 1705 gu Baris, ausgeruftet mit außerordentlicher Araft bes Gedachtniffes, Sprachkenntniß und bistorischem Wiffen (f. Zedler's Universal-Legiton 20. Bt. Salle und Leipzig 1739, 3. 681) bestritt die Medtheit und ten Werth ter tem b. Malachias gugeichriebenen Vorberfagung in einer beionderen Edrift, Die unter bem Titel: Refutation des propheties faussement attribuées à S. Malachie sur les elections des Papes par le R. P. Menestrier zu Faris bei R. J. B. de la Caille 1689 in 4. Plag. 7 (f. die Beiprechung derjelben in den Acta Eruditorum de a. 1691. Lipsiac pag. 144 ss.) ericien, die und aber nur in tentider lleberietung (f. bie folgende Rote) vorliegt. Rach tiefer fagt Menritrier Gingange feiner Schrift : "3d befomme jett gute Belegenbeit, ber Welt aus ihrer irrigen Meinung von ben Bropbezeiungen, fo dem S. Malachias falichlich zugeichrieben werden und bie Babl ber Papfie betreffen, gufolge einer vorlängft gegebenen Bufage beraus gu belfen. Papft Junoceng' XI. Tot veruriadt, bag man mit befte größerem Fleiß und Gifer in tiefen jum Boffen gemachten Weisiagungen nach ten Merkmalen fich umniebt, vermittelft beren man zu erfahren boift, wer in gegenwärtigem Conclavi werde Bapft werden. . . Dieien feltiamen Miidmaich demnach bente ich zu widerlegen und fann mich nicht genug mundern, bag vernünftige Leute

in's Deutsche, der lutherische Prediger zu Leipzig Mt. Christian Wagner 18).

Andere endlich, die Aechtheit der Prophetie mit mehr oder weniger Entschiedenheit in Abrede stellend, sind doch weit entfernt, derselben allen Werth abzusprechen, wie der Reformirte D. Samuel Andreae und Johann Beter Graff 19),

dergleichen Schwachheiten einigen Glauben beizumessen, und etliche neue Scribenten derselben Gedächtniß durch ihre Schriften zu erneuern kein Bedeuken genommen haben. Denn daß ich nicht von Denen rede, welche diese Prophezeiungen sitr desjenigen Propheten Malachias Werf gebalten, der 500 Jahre vor Ebristi Geburt gelebt und mit dem die Gabe der Weissagung A. T. soll ausgebört haben, will ich allein erweisen, es sei nicht geringere Einfalt und Unverstand, wenn man den h. irländischen Bischof Malachias, so mitten im XI. Jahrbundert gelebt und vor 540 Jahren gestorben ist, sür den Verfasser dieser Schrift ausgeben dars. . Diese Weissagungen haben mehr als 80 Jahre Glauben gessunden, weil Niemand sich die Müße genommen, sie eigentlicher zu betrachten und zu untersuchen. Unterdessen ist so viel ungereimtes, albernes, irriges und salssche Jeng darin, daß ich mich nicht genug wundern kann, daß sie so lange Zeit bisher in so großem Werth und Ansehen verblieben."

- 16) Seine Uebersetzung der Menetrier'ichen Abbandlung führt den Titel: R. P. Claudii Francisci Menêtrier, Societatis Jesu, Gründliche Wiederlegung der von Arnoldo Wion für des Freländischen Bischofs Malachiae Arbeit ausgegebenen und fast von jederman dafür angenommene Brophezenung betreffend alle Römische Pabste, jo von Anno Christi 1143 bis an's Ende der Welt regieren jollen. Aus dem Frantsösischen in's Teutsche übersetzt von M. Chriftian Bagnern, B. der R. St. Johannis zu Leipzig. Gedruckt bajelbst Anno 1691 in. 4. (7 Bogen ohne Seitenzahlen.) Wagner schreibt in der Borrede f. Buches: "Pflegt man Varrerium, weit er des Annii Vicerbiensis Beroso die Larve abgezogen; Blondellum, weil er des Isidori Mercatoris collectionem Decretalium zu schanden gemacht; Dallaeum, weil er den Dionysium Areopagitam umb etliche hundert Jahr verjüngert; Humphredum Hody, weil er den Aristeam fo muthig bestritten, wehrt zu halten und in gute Bibliothequen gu setzen: So, dünkt mich, verdient nicht minder Monetrior dergleichen Ebre, nach dem er geflieffen gewesen, Die Welt aus einem fast allgemeinen Frrthum beraus gu reiffen, und entweder die Ginfalt oder die Betrugeren des Wions, nebenft dem mahren Ursprung seines Wechselbalgs, gu entdecken." - Bagner's Uebersetzung der Menetrier'schen Schrift wurde mir jammt den u. g. Schriften von Pfizer und Erüger durch gütige Bermittlung Des Herrn Oberbibliothefar Dr. A. Ruland aus der Münchner f. Bibliothef bargelieben.
- 19) Disquisitio historica de Successionibus Pontificum Romanorum secundum praenotationem Malachiae Hiberno adscriptam. Marpurgi Cattorum 1677 in 4. Neber die Ansicht des Dr. Andrea betreffs der in Rede stebenden Prophetie schreibt Bfizer in s. oben und unten genannten Dissertatio pag. 26: "Quamvis citatus Menetrerii interpres (Wagner) in Dedicatione exempla eorum, qui tum ex Pontificiis tum ex Protestantibus vaticinia ab Arnoldo Wion edita Malachiae

der Römer Joannes Palatius 20), der gotha'sche Bibliothefar Wilhelm Ernst Tentzel 21), Iohann Jasob Pfizer 22), der lutherische Rector zu

indubitato tribuunt, allaturus, nominet Bucellinum et hunc D. Sam. Andreae: ipse tamen Andreae literis ad Henr. Gunth. Thulemarium scriptis (quas exhibet Tenzelius Dial. menstr. A. 1691, p. 844.) testatur. et Titulum et Structuram Dissertationis contrarium demonstrare; se a partibus Ciaconii stare, quia debiliores esse videantur, reliqua Papicolis discutienda relinquere: imo laudatus jam D. Andreae num. 8. 9. 10. ex Bernhardo donum prophetiae Malachiae tribuens sic pergit: "Hine ergo facilius pro Auctore illorum Symbolorum, quibus futuri Pontifices praesignantur, habitus, praesertim eum eorum series incheetur a Coelestino II, qui sexennium ante obitum Malachiae ad Papatum pervenit. An tamen sit revera quis dixerit? Saltem Romanensibus id creditu facile est, cum magnum Antiquarium Ciaconium aliosque habeant, id affirmantes . . . . Nobis id perinde, qui tantundem huie Praedictioni possumus deferre, quantum alteri huic gemellae Abbatis Joachimi. quam Wolfius Memor. suis inseruit T. I. p. 444. Nempe in quantum ad hominem valet, atque eventum sibi habet mire in plerisque respondentem, etiam indies, ex quo a Ciaconio fuit publicata, minimum attentionem aliquam et comparationem eventus a curiosis impetrat, nec omni penitus caret auctoritate."

- 210) Un vielen Etellen feiner beiden großen Werfe: Gesta Pontificum Romanorum. Auctore Jo. Palatio. 5 Voll. Fol. Venetiis 1687—1690 und Fasti Cardinalium. Auctore Jo. Palatio. 5 Voll. Fol. Venetiis 1703. €. Acta Eruditorum A. 1691. Lipsiae in 4. pag. 310 ss.
- Pfizer in dissert. cit. pag. 26 s. Idem fere sentit Tenzelius (Dial. menstr. A. 1691, p. 845) scilicet. aliquid plus quam vulgare subesse, quamvis nec pro Divina Revelatione, nec pro meris hominum otiosorum inventis habenda sint haec Symbola: imo licet vix ante seculum fuerint sub Malachiae nomine efficta, excitare tamen illa hodienum cogitationes Curiosorum, cum Symbola Pontificibus tributa plerumque apte conveniant.
- pro summis in Philosophia Honoribus rite legitimeque capessendis, in inclyta Noricorum Altdorfina ad d. XVII. Junii, A. 1706 publicae Eruditorum disquisitioni subjiciet Johannes Jacobus Pfizer Norimb. Literis Henrici Meyeri, Universit. Typogr. 32 Seiten in 4. Pfizer legt am Schluffe feiner Abbandlung fein Urtbeil mit den Borten dar: Illud Menetrerio et qui Vaticinia impugnant, concedendum esse putamus. pro Revelatione divina illa minime habenda esse, neque etiam nimium illis tribui oportere: interim tamen cum D. Andreae dicimus, impetrare ea minimum attentionem aliquam et comparationem eventus a Curiosis. nec omni penitus carere autoritate. Ad Autorem quod attinet, arbitramur, licet argumenta eorum. qui suppositum esse Malachiae hune foctum asserunt, non ab omni exceptione sint immunia, et iis forte unum alterumque regeratur, non tamen sine omni ratione dubitare aliquem posse de genuino Auctore.

Wendisch-Luckan in der Rieder-Lausitz Theodor Crüger 23) und A. J. Binterim 24).

Wir werden in Folgendem die Eründe, welche die Bestreiter und Bertheidiger der von Wion zuerst veröffentlichten Weissagung über die Päpste für ihre Ansicht in's Feld geführt haben, einer Prüfung unterziehen, um auf diesem kritischen Wege zu einem selbstständigen Urtheile über die Nechtheit und das Ansehen dieser Prophezeiung zu gelangen.

Was zuvörderst die Aechtheit dieser dem h. Masachias beigesegten Vorhersagung betrifft, macht Menetrier gegen dieselbe das späte — nach mehr als 400 Jahren seit dem Tode ihres angeblichen Autors — Petanntswerden dieser Weissagung gestend 25).

Commentatio Historica de Successione continua Pontificum Romanorum secundum vaticinia Malachiae Archiepiscopi Armaghani a dubiis Claudii Franc. Menetrierii Carrieri aliorumque vendicata cura Theod. Crügeri Lyc. Luccav. Rect. Wittebergae sumptibus et literis Viduae Gerdesiae. 1723 in 4. 52 Seiten. Crüger spricht S. VII. pag 8. jein Urtheit alse aus: Inter tantas Eruditorum dissensiones, ut pateat. quidnam de auberta vel robeia horum vaticiniorum sentiendum sit, ante omnia probe distinquendae sunt duae quaestiones. quarum altera est: An vaticinia sacpus dicta pro vere divinis, et a Spiritu sancto inspiratis sint habenda? id quod omnium saniorum judicio utique pernegatur. Altera vero: An. non obstantibus immixtis fabulis, tamen haec vaticinia, cujuscumque etiam sint fidei, Praesuli Armaghano sid adscribenda? Adeoque num eandem saltem ac praesagia Joachimi Abbatis, Hildegardis, Brigittae etc. habeant auctoritatem? id quod non omnino negandum videtur.

<sup>21)</sup> In s Denkwitrdigkeiten der kathol. Kirche III. Bd. E. 107 in der Rote: "Wenn es auch mehr als wahrscheinlich ist, daß diese Weissagung von dem h. Bischof Malachias nicht herrithre, so trane ich mich doch nicht, ihr allen Werth abzusprechen."

<sup>&</sup>quot;Denn anfänglich ist es gewiß, daß kein eintiger Scribent innerbalb 400 Jahren vor der Zeit Arnoldi Wion etwas von denenielben gemeldet. S. Bernard gedenkt ihrer nicht mit einem Worte . . . So gedenkt auch kein Autbor aus selbigen Zeiten dieses Dinges; nicht Otho Frisingensis, nicht Joannes Sarisberiensis, Bischof zu Chartres, nicht Petrus Venerabilis, Abt zu Clump . . . . Ingleichen wissen nichts bievon unterschiedene wackere Antbores, die das Leben derer Päpste seit dem Tode des Malachiä beschrieben haben, als da sind der Continuator des Mariani Scoti, der Burdinus, der Platina, Bapbrius Massonius, Ounphrius Panvinius, wie nicht weniger Joanellus, dessen Auch diesen Titel führt: Pontisieum Romanorum liber ex germanis veteribus desumptus per Franc. Joannellum 1570. Die Fresänder, welche das Leben und Geschichte deren Heitigen und Propheten ibres Landes, sondersich aber S. Patricii, S. Columbani und S. Brigrittens mit so großen Fleiß aussgeschrieben, machen sein Wort von Masachiä Prophezevungen . . . . Das Stillschweigen so

Dagegen wird mit Recht bemerkt, daß das späte Bekanntwerden einer Urfunde wenig gegen die Aechtheit derselben beweise 26); wenn dieselbe nur sonst durch äußere und innere Merkmale sich als acht erweiset.

Das Vorhandensein solcher, die Aechtheit der dem h. Malachias beiges legten Weissagung beurkundenden Merkmale stellen aber Carriere und die

vieler ansebnlicher Scribenten innerhalb 400 Jahren ist ein stark praejudicium, daß diese Mikgeburt dem H. Malachia fässchlich bedgelegt werde." Wagner's lebersebung Blatt 9-11.

26) Facile respondere licet ad Argumentum V. Cl. Menetrierii fere unicum, quod avbertiar horum vaticiniorum dubiam reddere videtur, nempe silentium omnium Seriptorum, per integra IV secula, a temporibus Malachiae usque ad Wionum viventium. imo ipsius S. Bernardi, qui omnium maxime de illis mentionem facere debuisset ... Quod ad silentium scriptorum attinet, notus sane satis superque est canon ille, quod Argumentum negativum in rebus historicis exigui admodum sit ponderis, nisi luculenter probari queat, istos scriptores nusquam eorum meminisse, quorum mentionem facere et potuissent et de buissent . . . De buisset utique Bernardus mentionem horum vaticiniorum facere, cum id Biographi munus postulet . . Sed noluit Bernardus gravissimas ob causas vaticiniorum Malachiae meminisse, cum velut sanctitatis exemplum, integrum vitae, et sceleris purum imitandum reliquis hominibus, non autem dietis scriptisque clarum sistere noluerit. Theod Cruger in commentatione cit. S. XIV. pag. 15 s. In gleicher Beije Pfizer in dissertatione cit, seet. III. S. VI. pag. 27. - Was insbeiondere bas Stillichmeigen Des b. Bernbard über Die in Rede ftebende Beisfagung betrifft, jo erflart nich dasielbe binreichent aus ber Beichaffenbeit berielben. Der b. Bernbard führt in feiner Lebensbeichreibung tes b. Maladias nur folde prophetifche Ausiprude besielben an, melde fich burd ibre thatiadliche Erfullung als Bemeife feines ron Oben ftammenden Borbermiffens bemabrt batten. 218 Bemeis eines jolden Borbermiffens fonnte der b. Bernbard Die auf Die Bapfie ber Bufunft gebente Borberiagung, auch wenn er fie als vom b. Maladias ftamment, gefannt batte, unmöglich anführen, indem fie ihren mabren prophetischen Charafter erft inc Laufe der Zeit bemähren tonnte und follte.

Beiter bemerkt Crüger 1. e. S. XV. p. 16 s gegen den Ginwurf des ipaten Befanntwerdens mit Recht: "Nihil obstat, quin credamus, codicem istorum MSetum dudum delituisse, donce a Wiono in bibliotheca amplissima Ciaconii inventus sit, paneissimis antea notus. Inde tamen, quod denuo inventus sit, non statim per omnia supposititius dicendus erat, cum innumera sie MSeta pro spuriis reputanda essent, quae post multa saecula in lucem prodeunt. Et sane, si hoe solum valeret argumentum, sequeretur, quod tot Calendaria et Catalogi Pontificum, quos Papebrochius, Schelstratenius, Mabillonius ex MSetis ediderunt, pari jure pro supposititis reputari debeant, quod antea nuspiam de iis facta sit mentio, id quod tamen nemo asserere audet."

Jesuiten Papebroch und Menetrier gänzlich in Abrede. Hören wir, mit welchem Rechte!

Die Ersten, welche die vorliegende Prophetie über die Päpste bei ihrer Veröffentlichung dem h. Bischofe Malachias zuschrieben, sind Arnold Vion und Franz Alsons Ciaconi. Beide werden als unzuverlässige Zeugen, besonders aus dem Grunde verworfen, weil sie keine Quellen namhaft machen, aus der sie die Prophetie und die Autorschaft des h. Malachias geschöpfet haben 27).

<sup>27)</sup> Papeproch I, supra cit. pag. 216 s. Unde is (A. Wion) illam habuit? ex quo Manuscripto? quam antiquo? ubi inveniendo? qua fide transscripto? Nihil horum quaerere curavit Wion, nihil alii post eum illius pseudoprophetiae assertores. Quis autem iste Fr. Alphonsus Ciaconis? Utique idem ille, qui Patrui sui, ejusdem secum nominis et ordinis, sed Magistri titulo in eodem praeeminentis, opus insigne de Vitis summorum Pontificum et S. R. E. Cardinalium Romae 1601 evulgavit . . . Quomodo autem hic talis neque patruo suo persuadere unquam potuit, ut illius vellet meminisse in suo opere, nec ipse est ausus saltem ad calcem libri rem a Wione vulgari coeptam attexere, et variis ubique sermonibus exceptam propugnare aut stabilire? cum sine dubio fides ejus appellaretur a multis, eamque liberare moneretur. — Es ift eine gang grundloje Annahme Bapebroch's daß der Ansleger der Beissagung nicht der als Geschichtsschreiber der Bapfte befannte Frang Alphons Ciaconi, sondern ein Reffe desselben gleichen Ramens jei, der auch dem Dominikanerorden angeborte. Der nach seinem Ordensgenoffen Bapebroch schreibende Menetrier läßt daher diese unbegründete Meinung desselben fallen, indem er gegen Wion und über Ciaconi das bereits von Carriere Borgebrachte wiederholend fich also erklärt: "Arnoldus Wion gibt den Ciaconium vor den Verfasser der Außlegung dieser Beiffagung aus. Sieraus scheint zu folgen, daß, wenn der Text der Prophezenung von E. Malachia, die Randgloffe aber von Ciaconio gemacht worden, jener 400 Jahre lang ohne Auslegung und allem Anfelien nach gantz und gar unbekannt in der Welt gewesen. Wer bat demnach den Ciaconio oder Arnotdo Wion geoffenbahret, daß selbiger des Malachia Arbeit sei? Un welchen Ort baben sie ihn gefunden? Und warumb sind sie nicht so gütig gewesen, und wissen zu laffen, wober fie ihn nach vierbundert Sabren befommen ober durch was für eine glückliche Chentheuer fie diesen Schatz geboben baben? Mir ift auch unbefannt, von wem der gute Bruder Wion benachrichtigt worden, daß Ciaconius diese Weissagungen erkläret? Dreimabl find die Lebensbeschreibungen ber Papfte und Gardinale, fo Ciaconius geichrieben, gedruckt; A. 1601 und 1633 in gwoh, und 1677 in vier Banden. In feiner edition aber ist etwas von diesen Prophezonungen anzutreffen. Ift ja nun ebenfalls Ciaconius (welcher A. 1595 zu Rom gelebt, als bas Lignum Vitae gu Benedig beraustam) der rechte Berfasser offtgedachter Deutung, fo muß man fagen, er babe nach der Zeit felbst die Betrugeren des falfden Propheten mahrgenommen, und baber in seinem eignen Werd, als er es 2. 1607

Auch dieser Mangel einer Quellenangabe kann noch keineswegs dem Zeugnisse Wion's und Ciaconi's von der Urheberschaft der Prophetie die

gu Drud befordert, etwas davon zu erwähnen fich geidiamet." - hierauf ift zu erwidern: Da Wion den Ciaconi jo bestimmt als den Austeger der Brophetie bezeichnet, von dem die beigefügte Deutung ber Malachianischen Sombole stamme, und zwar bei Lebzeiten des Ciaconi, mußte er von der Richtigkeit Diefer seiner Angabe aufs Gemiffeste überzengt fein, indem er sonft Gefahr lief. von Ciaconi die demielben gugeschriebene Autorichaft öffentlich guruckgewiesen gu feben. Go wenig dieß gescheben ift, jo verläffig ift die Angabe Bion's. Ueberdieß bat Menetrier bei seinen obigen Bemerkungen vergeffen, daß Ciaconi, welcher als Titular-Patriard von Alexandrien zu Rom 1599 in feinem 59. Fabre starb (Zedler's Universallexikon VI. Bo. Leipzig u. Halle 1733, E. 2 f.), fein firchenbistorisches Werf "Vitae et gesta Rom. Pontificum et Cardinalium" nicht vollenden fonnte. Nach seinem Tode legte Franc, de Morales Cabrera Die Sand an die Fortsetzung und es erschien 1601 in 2 Banden, 1630 in der von Bictorellus verbefferten Ausgabe und endlich vermehrt und verbeffert von Aug. Diboinus 1676 in vier Banden. Biemit ift fattfam erklart, weshalb Ciaconi in den "Vitae et gesta Rom. Pontificum", das nur jum geringsten Theile sein Werk war, weder der Prophetie des b. Malachias noch seiner Auslegung derselben erwähnte. Bielleicht murde er bies in seiner "Bibliotheca Scriptorum ecclesiasticorum" gethan baben, über welche wir von dem berühmten Mabil-Ion Folgendes erfabren: " De Alphonsi Ciaconii epistolis, quas ex bibliotheca Chigiana habuimus, quaedam observare juvat. Ex his epistolis intelligitur, Alfonsum Dominicanum, qui Petri doctissimi germanus erat, opera duo molitum fuisse: unum de Antiquitatibus Romanis, cum variis figuris: alterum de bibliotheca Scriptorum ecclesiasticorum. Ideam hujusce operis habebamus sub titulo sequenti: Bibliotheca a plurimis antea auctoribus dispersim instituta et collecta, deinde ab aliquot in epitomen redaeta, jam vero postremo recognita, novorum librorum accessione locupletata et ab haereticorum monumentis purgata, et in duplum post priores editiones aucta per J. Alfonsum Ciaconum Hispanum Biacensem. Doctorem theologum Ord Praedic. et Romani Pontificis poenitentiarium. Scribit hac de re ad Guillelmum Sirletum Cardinalem, qui aliquos obices seu scrupulos praedictae Bibliothecae objectos, qui illius revisionem et probationem retardarent, per Petrum Ciaconium Alfonso significaverat. Unus erat, quod ex Conradi Gesneri Bibliotheca multa ad verbum in şuam transtulisset. Alterum, quod Rabbinorum libros inter ceterorum auctorum opera recensuisset. Ad haec respondet Alfonsus: sed quod sperabat, a censoribus non impetravit, ut scilicet sua Bibliotheca imprimeretur. Museum Italicum s. Collectio veterum Scriptorum ex Bibliothecis Italicis, Eruta a D. Joanne Mabillon et D. Michaele Germain. Tom, I. Prima pars complectitur Eorundem Iter Italieum Litterarium. Lutetiae Parisiorum 1687 apud Viduam Martin. fol. pag. 96, Nr. XXVIII. u. Lutetiae Parisiorum 1724 apud Montalant. pag. 94. Boraus

Glaubwürdigkeit entziehen; denn nur dann würde der Ansfage dieser Männer, der h. Masachias sei Urheber der von ihnen veröffentlichten und gedeuteten Vorhersagung, mit Recht aller Glaube versagt werden, wenn ihre Unredslich feit überhaupt und in dem vorliegenden Falle offenbar wäre.

Und Menetrier scheuet sich wirklich nicht, die Redlichkeit des Heransgebers wie des Dolmetschers der Weissagung über die Päpste geradezu in Abrede zu stellen, indem er behauptet, diese Weissagung sei das Gemächte eines Anhängers des Cardinals Simoncelli während des Conclave vom 3. 1590 28).

Da aber diese Conjectur Menetrier's allen inneren Haltes ermangelt 29),

zu erseben, daß unser Alphons Ciaconi ein in den Mömischen Altertbümern wie in der fircblichen Literatur sehr bewanderter Mann war, der einen sehr gelehrten Bruder Namens Petrus hatte, und daß Mabillon von einem Ressen desselben nichts weiß.

- 25) "Wion batte wohl Urfach zu fagen, daß sie noch nie zuvor gedruckt gewesen. Denn sie waren frevlich gants neu und nur 5 Jahre zuvor gemacht, als man nach dem Tode Urbani VII. Conclave bielt. Daber alles was von den Bapfien vor Gregor XIV. gejagt wird, nach geschehenen Sachen geweiffagt wird. Auf folde Art ifts gar leicht, einen Propheten abzugeben! . . 3ch fage dannenbero, daß diese vermennten Prophezenungen ein Gemächte sennt eines Unbangers des Cardinals Simoncelli, welcher im Conclavi von Anno 1590, der älteste im Collegio und ein Pronepos Papit Julii III. auch bei der Wahl von fieben Papften gegenwärtig gewesen war. Er war birtig, wie auch Bischof von Orvieto, so auff Lateinisch Urbs vetus genannt wird. Derowegen ließ er in diese Pro phezenung binein setzen: Ex antiquitate Urbis; Die Leute gu überreden, daß der 6. Beift burd biefen Spruch jeine Stimme allbereits gur Babl bes Carbinals Simoncelli in Orvieto gegeben batte . . . Das Conclave, in welchem Gregorius XIV. Papft worden, mabrte einen Monat und 19 Tage: gab alfo Beit und Muße genug, Prophezenungen und andere Boffen von foldem Schrot und Korn zu erdichten: dergleichen denn ordentlicher weise bei Bertedigung des Römischen Stuble von ungabtig Leuten pftegen gemacht zu werden, Die aus aller Welt Enden gusammen kommen, Die Bapfts Babl anguseben, und Beit mabrenden Conclavis fonft nichts zu thun baben, als täglich politische Calender oder Bedenken und Muthmassungen, nach eines jeglichen eigenen Bortbeil und Butdünken aufzusetzen." Menetrier nach Wagner's Uebersetzung a. a. D. 3. 24 f.
- Pfizer in dissert. cit. S. VII. Sect. III, p. 29 schreibt über die von Menetrier als eine ausgemachte Sache aufgestellte Conjectur: "Enimvero Tenzelius arbitratur. Menetrerium ipsum jam premi argumento negativo, quo antea usus suerat, hancque suam conjecturam nullo niti probati Auctoris testimonio; Antonium Cicarellam, Thuanum et Jac. Lydium in Contin. Balaei historiam hujus Conclavis suse descripsisse, sed Cardinalem Simon celli non retulisse inter Cardinales, quos vocant. Papabiles;

jo ist auch die gegen die Redlichkeit Bion's und Ciaconi's laufende Spitze dieser eitlen Muthmagung stumpf.

Da die Aussage, die symbolische Bezeichnung der Päpste von Cölesstinus II. bis Petrus II. stamme von dem h. Bischofe Malachias, auf dem Zeugnisse Wion's und Ciaconi's beruhet, und die Wahrheitsliebe dieser Männer nicht bezweiselt werden kann, so drängt sich dem Aritiser bei dem Umstande, daß diese Aussage auch nach Veröffentlichung dieser Vorhersagung nirgends wo eine Bestätigung gefunden hat, folgende Erwägung auf.

Die von Einigen ausgesprochene Meinung, der h. Malachias habe diese prophetischen Aussprüche über die fünftigen Päpste als Bischof von Connereth im 3. 1130 gethan, erscheint gegenüber dem Zeugnisse des h.

imo D. Andreae in literis ad Thulemarium supra citatis asserit. se contra hanc insipidam sententiam plus habere, quod opponat, quam Menetrerius contra Wionium dixerit." - Ebenso Theod. Crüger in commentat. cit. S. XVI. p. 17. s.: "Sed forsan certior vaticiniorum horum origo saltem a seculi XVI. fine repetenda erit. Ita omnino sentit V. Cl. Menetrierius referens, nescio quem, clientem Cardinalis Simoncelli, Episcopum urbis Veteris, sitae in montis Apennini radicibus, caltide haec Symbola consignasse. eum in finem, ut in Simmoncellium lemma illud: Ex antiquitate urbis quadret, et Purpurati eo facilius ipsum Papam eligerent, cum quasi ab ipso Spiritu S. diadema papale huic ipsi destinatum sit. Sed lubrica haec, ac nulla verisimilitudinis specie nitens sententia nos suspicari jubet, nimium indulsisse conjecturis suis Virum Cl. Urserat antea omni ingenii vi defectum testimoniorum authentiam praesagiorum probantium. Jam propio jugulari posset gladio, cum Scriptorem nec adducat, nec adducere possit ullum isthaec vel quadantenus confirmantem. Sane nec Jac. Aug. Thuanus hist. lib. C. nec Jacobus Lydius in continuatione Balei p. 242 s. prolixe alias Conclave anni 1596 describentes, ullam Simoncellii nominis faciunt mentionem. Antonius quidem Cicarella in vita Gregorii XIV. nomen ejus commemorat, at nullam omnino spem electionis ipsi, ut reliquis Purpuratis, "quos vocant Papabiles, tribuit, nec ullam illius in electione Pontificis fuisse auctoritatem refert, sed Montaltium et Madruccium omnia direxisse." -Neber den Card. Hieronomus Simoncelli, der von B. Julius III. jum Cardinal erboben worden war und bei der Wahl von gebn Väpften, von Marcellus II. bis Clemens VIII., ftimmte und bochbetagt am 22. Februar 1605 ftarb Georg Jos. ab Eggs Supplem, novum Purpurae doctae. Augustae Vindel, 1729. fol. pag. 362 s.

Gegen Menetrier's Conjectur genüge es, nur das Eine zu bomerken, daß er dabei auf die ftrengen Berichristen über das Conclave (c. 3 de electione in VI. 1, 6.) vergesien bat, welche die Erreichung des Zweckes, zu dem die Prophetie gemacht worden iein iell, im Borbinein vereitelten, da kraft derzielben keinerlei Schriftstück von Außen zu den Wöhlein des Parstes ge langen kann.

Bernhard: "et quaecumque (Malachias) promulgaverit, tanquam coelitus edita acceptantur, tenentur, scripto mandantur ad memoriam posterorum" 30) unglaubwürdig; denn, wenn die Aussprüche des Bischofs Malachias über Kirchenzucht daheim in Frland als vom Himmel stammend angesehen, beobachtet und zum Gedächtniß der Nachtommen niedergeschrieben wurden, so würde eine von ihm ausgehende Borhersagung über die Päpste, die er ihrer Natur nach entweder selbst niederschreiben oder Jemandem in die Feder dictiren mußte, so hoch gehalten worden sein, daß sie in vielsältigen Abschriften verbreitet, im Lause der Zeit schwerlich ganz und gar hätte untergehen können 31).

<sup>30)</sup> Wenn Theod. Criiger in s. o. g. commentatio s. VI. pag. 12 u. s. XIII. pag. 14, diese Worte des h. Bernhard dahin deutet, alse und jede Ausspriche des Bischofs Malachias seien als vom Himmel stammend angesehen worden, so hot er sie offenbar mißverstanden, indem er ihren Zusammenhang mit den Vordersähen (In conciliis, quae passim celebrantur, repetuntur antiquae traditiones, quas tamen bonas suisse constitit, abolitas vero negligentia sacerdotum. Nec modo vetera instaurantur, conduntur et nova. Et quaecunque demum promulgaverit etc.) übersah.

<sup>31)</sup> Einen Zeugen für die Thatsache, daß der Bischof Malachias eine Prophetie über die Bapfte hinterlaffen habe, will Theod. Erüger (a. a. D. §. XII. pag. 13 s.) selbst an dem h. Bernhard finden, indem er schreibt: "Tam clarum ergo vaticinandi dono Malachiam vaticinatum quoque esse de gloria Pontificum, neutiquam reticuit in ipso funebri apparatu S. Bernardus. Antequam enim sepulturae traderetur Malachias, S. Bernardus pro ipso hostiam salutarem offerens, cognovit gloriam ejus, Domino revelante et eodem inspirante, sacrificio jam expleto, formam mutavit orationis, et collectam intulit, quae NB. ad Sanctorum Pontificum celebritates futuras, non ad commendationes defunctorum pertinet. Deinde reverentur accedens, sacra ejus vestigia osculatus est. Modum tamen et seriem visionis, nec cuiquam aperire, nec in ejusdem Episcopi vita consignare acquievit, ut loquitur Chrysostomus Henriquez l. c. c. XIV. pag. 51. Eccur sane S. Bernardus victimam Deo offerens subito destitit incepto, et recitavit collectam, quae faceret ad Sanctorum Pontificum celebritates futuras? quod alias nullo modo fleri solebat in exequiis. Gratias videlicet Deo persoluturus erat pro revelatis vaticiniis, quibus Malachias, inaudito hactenus exemplo, celebritates Pontificum futurorum adumbraverit. Quorumve hac ipsa visione verum sensum intelligere coeperit Bernardus, nemini amplius illum revelaturus." - Daß der lutherische Rector Criiger diese Stelle des Benriques aus Unkenntniß des kirchlich-liturgischen Sprachgebrauchs, fraft deffen Pontifex ihnonhm mit "Bischof" ift, arg migverftanden habe, ift einleuchtend; denn fie befagt nichts Anderes, als daß der 6. Bernbard nach dem für die Geelenrube des abgeschiedenen Bischofs Malachias dargebrachten Opfer, weil er aus Offen barung des herrn die himmlische Glorie des Abgeichiedenen erkannte, die Col-

Besser empfiehlt sich die Unnahme, Malachias habe die fünftigen Stuhlhalter Petri mit den vorliegenden symbolischen Andeutungen bezeichnet während seines Aufenthaltes zu Rom im 3. 1139 bei Papit Innocen; II. 32). Wenn hier überhaupt für eine folde den Römischen Stuhl betreffende Andeutung die nächste Veranlassung war, so ertlärt sich der Umstand, daß diese Vorhersagung so lange verborgen und unbefannt blieb, wieder am leichtesten aus der weltbefannten Vorsicht und Zurüchaltung des h. Stuhles, welche derfelbe allezeit gegenüber Bundern und Beissagungen bethätigt hat, und die um fo mehr gegenüber prophetischen, die Papite betreffenden Undentungen geboten mar. Go blieb denn dieje mit dem Ramen des Bischofs Malachias bezeichnete Vorhersagung über die Papite in den Archiven des römischen Stuhles jo lange verborgen, bis fie in Frang Alphons Ciaconi einen Ausleger ihrer rathselhaften Bezeichnungen fand. Gie erregte natürlich bei ihrem Befanntwerden nicht geringes Aufsehen, und Arnold Wion tounte bei Veröffentlichung berselben mit Recht sagen, er entspreche badurch dem Berlangen Vieler (a multis desiderata).

Machdem wir im Vorstehenden gezeigt haben, das Zeugniß Wion's und Ciaconi's für die Aechtheit der Malachianischen Weissagung erscheine keineswegs als unzuverlässig und verwerstich, wenden wir uns zur Prüfung der inneren, d. h. in der vorsiegenden Weissagung selbst liegenden und enthaltenen Merkmale, um aus deren Beschaffenheit zu erkennen, ob das dem h. Malachias zugeschriebene Schriftstück frast seines innern und äußern Charakters die Antorschaft desselben zuläßt oder von sich weiset; wobei vor Allem zu erinnern ist, daß dem genannten Seiligen nur die Reihe der Sym-

lecte aus der Meffe, welche am feste eines b. Confessor Pontifex geseiert wird, gebethet babe.

Prophetie sombotisch bezeichnet werd n, mit l'. coolestinus II., dem unmittelbaren Nachsolger l'. Innocentius II. Derjethen Anücht ist Theed. Erüger in i. e. g. commentatio S. XVIII. p. 19: "Symbolum primum: Ex eastro Tiberis, sine dubio ortum illius Pontificis indicat. qui Innocentium II.. cujus tempore Hybernus noster Roman venerat, et praesagia sua tunc revoluta sibi finxerat, proximus esset secutarus." Hiermit durite die befriedigendlie Antwert auf die Frage Menetrier's gegeben sein: "Se mochte ich anch wohl gern berichtet sein, wohrt man die Tischbarung batte, daß diese Beissagung eben bei Pabit Cölestino II. und nicht etwa bei dessen Beriahrer Junocentie II. oder Aachsolger Lucio II. oder auch dem Schüter des beiligen Bernbardi, Engenio III. ansabe? Denn St. Malachas bat sa unter allen diesen Pärvien gelebt, und in der Prophezeiung selbst ist nicht das geringste Mertmabt, von wem man in Erflärung deren Aussprüche anbeben müsse." Wagner's lieberbetung S. 28.

bole, mit denen die fünftigen Päpste bezeichnet sein sollen, zugeschrieben wird, und von der Anslegung derselben, die eine Arbeit des Ciaconi ist, gänzlich abzusehen ist.

Das Schriftstück ist in der lateinischen Sprache des XII. Jahrshunderts abgefaßt, welche die Kirchen- und diplomatische Sprache des christlichen Abendlandes war, derer sich daher auch der Bischof Malachias unsstreitig bediente; und es ist ein offenbarer Irrthum, wenn aus einigen Wörtern dieser Symbolenreihe auf einen Italiener als Verfasser dersselben geschlossen werden will 33).

Der Umstand, daß in der Reihe dieser Symbole, mit welchen die fünftigen Päpste bezeichnet werden sollen, auch solche vorkommen, welche offenbar Afterpäpste andeuten (Corvus schismaticus — Nicolaus V.,

<sup>33) &</sup>quot;De fessis aquitanicis, anftatt Clementis V., der auß Aquitanien oder Gascogne war und fasses (querbalden) im Wappen führte. Der ehrliche Prophet wußte nicht, daß die fasses in der Heroldstunst nicht fessae, sondern fasciae auf Latein geschrieben werden. Allein ber Geift, der ibm folche Beissagung eingeblasen, war aus Italien bürtig, und die kasses werden in seiner Muttersprache fesse genannt." So Menetrier nach Bagner's Uebersetzung 3. 167 u. Theod. Criiger commentatio e. §. IX. p. 10.: "fatendum utique est, videre hace Vaticinia quadantenus interpolata, partim quod alicubi Italam dialectum sapiant et Ultramontanum auctorem arguant, e. g. de fessis, hoc est, fasciis Aquitanicis, it. de parvo homine h. e. piccolhomini." - Zuerst ist gegen Diefe Bemerkungen zu erinnern, daß fie vom Standpunkte des Auslegers der Prophetie erhoben werden, was ganglich unstatthaft ift. Die rein lateinische Bezeichnung "de parvo homine" kann nicht vom sprachlichen Standpunkte aus, fondern nur vom Standpunkte des Aritikers, welcher Die Vorhersagung post erentum gemacht behauptet, als ein Merkmahl ihrer Unechtheit geltend gemacht werden; denn daß das Symbol "de parvo homine" in B. Bius III. seine Bewährung in dem Umftande gefunden bat, daß diefer Papft aus dem Geschlechte der Piccolomini von Siena stammte, zeugt nicht gegen, sondern für die Borberfagung. — Bas aber die auch nur von der Auslegung bergenommene Bemerkung über die "fessae" betrifft, muß, abgesehen von der Unftatthaftigkeit dieses Einwandes, bemerkt werden, daß Malachias, der in Rom und zunächst für die Romer schrieb, immerbin fich biefes Wortes in feiner italienischen Bedeutung bedient haben konne. Wie aber, wenn er dieses lateinische Wort, das eine gang andere Bedeutung hat, gebraucht hatte, um burch dasselbe feinen Abichen über das unheilvolle Beginnen des Mannes auszudrücken, der als B. Clemens V. ben Stuhl bes Apostelfürsten von Rom nach Avignon verfette? Un diese Bebeutung der fessale hatte der Frangose Menetrier auch denken sollen, welche in ber Mauriner Ausgabe des Glossarium ad Scriptores mediae et intimae Latinitatis von Du Cange Tom. II. Pars I. Basileae 1762 fol. col. 221 also bar= gelegt wird: Fessae, Nates, ex Gall. Fesses. Vide Miracula S. Bertini cap. 16. apud eruditum Mabillonium to, 3. Sanctorum Ord. Benedict.

Schisma Barchinonium — Clemens VIII.), oder nur in Gegenpäpsten (Victor IV., Callistus III., Paschalis III., Clemens VII., Benedictus XIII., Felix V.) ihre Bewährung finden, kann so wenig die Aechtheit dieser Urstunde 34) in Frage stellen, daß er vielmehr für dieselbe zu sprechen scheint 35).

Mit nicht besserem Rechte wird der prophetische Charafter der Urstunde bestritten, wenn behauptet wird, diese enthalte Betresse der Gegenspäpste Anachronismen 36); denn die auf die Afterpäpite gehenden sym-

Dieß geschiebt von Carriere und Menetrier, von denen der Lettere schreibt: "Das Erste und vornehmste ist, daß acht Widerrabste unter die recht mäßigen Pähste gemenget werden, sofern man anders an die Randgloße sich halten muß... Wären nun diese Beissagungen richtig, so würde folgen, daß diese Widerpähste rechtmäßige Pähste gewesen wären, und denmach die Kirche zwei Hänpter auf einmal gebabt, nachdem ia ein durch den h. Geist getriebener Mann von einem sowohl als dem andern geprophezent: und ein soldes Zeugnis bätte diesen Widerpähsten sehr nachdrücklich nüben können, weil unter denielben nur zwei vor Schismaticos erklärt werden... Denn wollte man gleich sagen, daß der Kirchen-Zwiespalt Victoris IV. genugiam bezeichnet sen mit dem Ben wort: Ex tetro careore, mußte man dech aledenn eben so arges denken von unterschiedenen rechtmäßigen Pähien, welche mit viel schmählicheren Sprücken belegt werden, z. E. Gens perversa. Bellus insatiabillis, de inforno Praegnani. Da unterdessen ein Antipapa Clemens VII. durch diese Worte Crux Apostolien angebeutet wird." Nach Wagners? Nebersetung S. 25 f.

Bie in einer Geichichte der Fähle nothwendig der Gegenhählte gedacht werden muß, so dürsen auch in einer die Bählte betreffenden Prophette die Afterpählte ob ihrer nicht geringen Bedeutung für den Avostolischen Stubl und die ganze Kirche nicht sehlen, und die salichen Fählte werden dadurch keineswegs zu recht mäßigen Käuptern der Kirche gemacht. Welche Worte der Prophetie aber auf die Gegenvählte geben, in Sache der Anstegung zu bestimmen. Wenn dem Menetrier das auf den Gegenpahlt Clemens VII gehende Sombol "De eruce Apostolica" nicht gesällt, so ünden Andere dasselbe ganz entsprechend. "Non male — schreibt Theod. Erüger commentatio e. S. XX. p. 26 — alii initium diuturni Schismatis, quod incepit clemens VII.. Sedem Apostolicam bicipitem efficientis, maximam erucem nominant, quod Malachias ante praedixerit Quale Schisma Autor fasciculi temporum describit, omnium, quae antea fuerant, pessimum adeo perplexum, ut etiam doctissimi virinesciverint, cui esset adhaerendum, cum gravi scandalo cleri et grandi jaetura animarum continuatum."

<sup>36) &</sup>quot;Dieser ungereimten Sache daß acht Widerpapsie unter die rechtmäßigen Päpste gemengt werden) sind die bandgreistichen Anackronismi, oder Febler in der Zeitrechnung, an die Seite zu ießen: indem Bictor IV., Calixius III. und Paschalis III. vor Alexandro III. verkindigt werden . . . Doch dieß ist nicht der einzige Febler in der Zeitrechnung. Auch Clemens VII., Bene dictus XIII. und Clemens VIII. (die Widerpäpste) werden bier dem recht

bolischen Bezeichnungen konnten in der Reihenfolge der Symbole füglich einen bessern Platz nicht finden 37).

Daß ferner fünfundzwanzig diefer symbolischen Bezeichnungen nur in den Stammeswappen der Bezeichneten ihre Deutung sinden, läßt keinese wegs dieselben als unächt erscheinen 38).

- mäßigen Papst Urbano VI. vorgeselst. Ich weiß in Wabrbeit nicht zu begreiffen wie diesenigen, welche von diesen Prophezevungen Staat machen, so wichtige Anachronismos entschuldigen können." Menetrier in Wagners' leber setzung S. 26 ff.
- 37) Daß an Beissagungen überhaupt die Forderung genauer Zeitbestimmung nicht gemacht werden darf, lebrt ein Blief auf Die Prophetien des alten und neuen Teftamentes. Es fehlt baber auch in der den Ramen des b. Malachias tragenden Prophetie über die Papfte jede dronologische Bestimmung. aber die Reihe dieser prophetischen Sombole die Aufeinanderfolge der Papfte von Colestinus II. andentet, so wird allerdings mit Recht gefordert, daß in dieser Reibenfolge die Wegenpäpfte den ibnen zukommenden Platz einnebmen, die jedoch schlechthin nicht anders als entweder por oder nach dem betreffenden rechtmäßigen Papfte eingereibt werden konnten. Der Geber bat es nun vorgezogen, dem rechtmäßigen Papfte Alexander III. Die Ecbeinpäpfte Bictor IV., Calixtus III. und Pajchalis III. vorangustellen, und ebenso dem legitimen Papfte Urbanus IV. Die Afterpäpfte Clemens VII., Benedictus XIII. und Clemens VIII., und zwar aus dem verständigen Grunde, daß Lucius III. der Nachfolger Alexander III., und Bonifaccus IX. Rachfolger Urban's IV. als folche auch in der Prophetic erschienen, mabrend bei Einreibung der Gegen papfte nach den rechtmäßigen Papften die Nachfolger diefer als Nachfolger der Scheinpäpfte erschienen wären.
- 38) Diesen Einwurf gegen den Ursprung der Weisjagung aus dem Zeitalter des b. Malachias ergebt Theod. Criiger in j. v. g. commentatio &. IN. p. 18 mit ben Worten: "Fatendum utique est, videri haec vaticinia quadantenus interpolata quod potissimum ad insignia saltem respiciatur, quorum tamen seculi XII. fidem non immerito in dubium vocant rei Heraldicae periti". -Dbwohl Diefer Ginmurf, meil vom Standpunkte ber Auslegung erboben, ber Stichhaltigfeit - wie oben bemerkt murde - ermangelt, fo ift doch die ibn bildende Behauptung von dem im XII. Jahrhunderte noch nicht ausgebildeten Bappenwesen nicht minder unftichbaltig, indem in diesem Zahrbunderte und be sonders gegen Ende dessetben die Stammeswappen icon allgemein waren. S. Zedler's Universallegiton, Artifet: Uriprung ber Wappen und Wappen funde, 52. Bo. Leipzig und Halle 1747. Gol. Spatte 2014 ff.) Das Enmbol "Sus in cribro" ift das Erfte, welches in dem Geschlechtswappen B. Urban's III. (1185) feine Dentung findet, nicht - wie Menetrier will, Die Bezeichnung B. Alexander's III., indem er ichreibt: "Ex ansere enstode anftatt Alexandri III., welcher nach Ausfage der Randgloffe de familia Paparona geweien, beren Stamm-Bappen eine Gang fein foll. Allein er war aus dem Saug Bandinelli von Siena, welches nicht eine Bang im Schilde, fondern einen gul

Wenn dem Gesagten zusolge der eine wie der andere Umstand, welcher von den Bestreitern der vorliegenden Beisssagung gegen die Aechtheit dersselben geltend gemacht werden will, das Gewicht nicht hat, welches von den Gegnern der Prophetie denselben beigelegt wird, so ist doch hiermit noch feineswegs die Aechtheit dieser Vorhersagung dargethan; vielmehr wird die Frage nach derselben ihre Beantwortung vorzugsweise nur in dem Ergebnisse der Erwägung finden: ob diese Reihensolge der die Päpste im Vorhinein bezeichnenden Symbole, welche sich ausdrückslich als Prophezeiung antündigt, den Ansorderungen entspricht, welche die Wissenschaft an eine Prophetie übershaupt stellt?

Reinerlei Vorherfündigung der Zukunft kann als achte Prophetie anserkannt werden, welche nicht das Schicksal des Reiches Gottes hienieden zum Gegenstande hat. Diesen Canon stellen wir auf Grund der Weissagungen des alten und neuen Bundes auf, welche insgesammt nichts Underes als den Erlöser und das von Ihm unter den Menschen zu gründende und gegrüns dete Reich Gottes, die Kirche, betreffen.

Entspricht unsere Prophetie über die Päpste der Ausorderung dieses Canon? So unzweiselhaft als der Papst als der Nachfolger des h. Betrus und der Fels gilt, auf dem die Airche für alle Zeit von dem Herrn erbaut wurde (Matth. 16, 18), und der Herr selbst zu Simon, des Iohannes Sohn, den Er zum Petrus Seiner Kirche erforen hatte, das prophetische Wort sprach: Amen. amen diese tibi: cum esses junior, eingebas te, et ambulahas ubi voledas; cum autem senueris, extendes manus tuas, et alius

benen Schitt obne Figur führt" -- in Wagner's Ueberfetung G. 36. -Beil es benn richtig ift, bag P. Alexander III. ein Bandinelli von Giena mar il die officiellen Notizie per l'anno 1858. Roma, tipographia della rev. Cam. Apostoliea, p. 17), ie ift es eben unrichtig, bag tas Sombol, mit welchem er vom Geber bezeichnet murbe, feine Deutung nur im Beidelechtsmappen finde; worüber Theod. Erfiger a. a. D. S. XX. p. 22 alio idreibt: .. Rectius hic respiciunt alii ad vetera Latii monumenta, quae Capitolium a Gallis nocturnu insultu fere captum fuisse testantur, nisi M. Manlium clamore suo expergefecisset anser custos. Et Alexandrum III. in Capitolio plerumque commocontem, acie caesis hand procal a moenibus Romanis, ab exercitu Friederici I. Aenobarbi fere captum fuisse, nisi nocturno tumultu excitum, et a Paparo e i o praefecto quodam suo admonitum, aegre subitanea abstulisset fuen, ut novas quasi eust os Capitolii, Anser. h. e. Paparoccius extitisset. Iterum alii preciium istud cum Caesareis 1166, in Tuscia prope flumen Serchio, quod latine dicitur Anser et Luccam oppidum alluit commissum esse automant, cujus virgulta profligatum fugientemque Pontificem texerint, adecode Anser h. e. Serchius flumen ejus fuerit eustos."

te einget, et ducet quo tu non vis. Hoe autem dixit significans qua morte clarificaturus esset Deum (Joan. 21, 18 s). An das Schicksal des päpstelichen Stuhls ist von dem Herrn das Schicksal Seiner Nirche für immer geknüpset; und so untängbar es ist, daß die Gabe der Weissagung in der Kirche nicht erstirbt, so unbestreitbar ist es, daß eine den römischen Stuhl und dessen Inhaber betreffende Vorhersagung nicht als menschlich Wachwert bezeichnet werden dark, sobald sie nur im Geiste der ächten Prophetien des A. und R. Testamentes gehalten ist.

Ift das Schriftstück, welches unter dem Ramen des h. Malachias die ganze Reihe der Päpste von der Mitte des zwölften Jahrhunderts in symbolischer Bezeichnung vorherverfündet, im Geiste der wahren göttlichen Beisfagungen gehalten? Daß die ächten Propheten des A. n. des R. Bundes die Zukunft in Bildern und Symbolen darstellen, ist so allbekannt, als daß die ächten prophetischen Schilderungen das künftige Schicksal des Reiches Gottes nur in großartigen Jügen andenten, wie z. B. das oben angesührte prophetische Wort des Herrn an den ersten Betrus Seiner Kirche, in welchem nebst dem Arenzestode des Simon Petrus 39) die ganze Geschichte des Papsttums in zwei großen Jügen vorherverkündet ist, wie dasselbe nämlich in seinem ersten Zeitalter laufenden Schrittes vorwärts streben, zur Herrschaft gelangen und überalt seine Mlacht ausbreiten und geltend machen, in seiner zweiten Periode aber abnehmen und so zu sagen der Schwäche des Alters versallen werde, seine Herrschaft in der Welt verlieren und seinem Ende werde zugeführt werden.

Offenbar gebricht es unserer Prophetie an diesem Merkmate; wir nehmen aber in Anbetracht dessen, daß es im Haushalte Gottes auch Ausnahmen von der Regel gibt und man im Urtheile über Das, was Gottes mehr oder weniger würdig ift, leicht irren kann <sup>40</sup>), Anstand, die Aechtheit der vorliegenden Weissagung ob des Umstandes in Frage zu stellen, daß sie jeden einzelnen Papst seit der Mitte des zwölsten Jahrhunderts im Vor

Daß dieß Wort des Herrn anser der von dem b. Johannes ausgeiprochenen authentischen Deutung und bezeugten Erfüllung desselben (welches Zeuguß für die Abfassungszeit des Johanneischen Evangeliums entscheidend ist) noch die hier gegebene Deutung zusasse, dassir spricht nicht nur der tiese Wehalt sedes Gotteswortes, sondern auch die Ersüllung desselben in der Geschichte der papstsichen Gewalt, die wir zunehmen und wachsen seben bis zur Beberrichung der Welt unter dem Pontisicate Jung den all, die sich auf diesem Gipfelpunste bis Voni faz VIII. bebauptete, von da an aber sank und abnahm.

Nemo enim ad cognitionem veritatis magis propinquat, quam qui intelligit, in rebus divinis, etiam si multum proficiat, semper sibi superesse quod quaerat.

S. Leo P. in serm. 9 de Nativitate Domini.

hinein symbolisch bezeichnet. Wenn es in der Kirche zweifellose Neberzeugung ist, daß, gleichwie Simon, des Jonas Sohn, durch göttlichen Rathschluß zum ersten Petrus der Kirche erforen war (Matth. 16, 17 und 20, 23), so auch Niemand den Stuhl des Apostelfürsten besteigt, der nicht von Gott dazu vorher bestimmt ist, so darf es bei der hohen Stellung und Bedeutung, welche die Päpste in der Kirche und im Plane der göttlichen Weltregierung haben, wohl minder bestemdend erscheinen, wenn dem Blicke eines von Oben erleuchteten Mannes die ganze Reihenfolge der Stuhlhalter Petri in Bilsdern gezeigt wurde, indem dadurch den Gläubigen ein fortlausender Beweis der göttlichen Institution des sirchlichen Primates gegeben wird, ohne daß durch diese Reihe von duntlen Symbolen die Freiheit der Papstwahl auch nur von ferne berührt wird.

Ein offenbares Merkmal der Unächtheit, welches diese Prophetie an sich trage, finden nicht Wenige darin, daß dieselbe im Widerstreite gegen die ausdrückliche Lehre der Offenbarung (Matth. 24, 36; Marc. 13, 32; II. Petr. 3, 4-10) von der Gott allein bekannten Zeit des Weltendes und letzten Gerichtes diese anzugeben wage 41).

Gegen diesen Einwand muß bemerkt werden, daß die vorliegende Prophetie sich nicht nur in feinen Widerstreit mit der geoffenbarten Lehre von

<sup>11)</sup> Urgent, quia continuata sunt symbola etiam futurorum Pontificum ad finem Mundi usque, posse sic finem Mundi diemque extremum determinate sciri, additque Carriere, si ab Alexandro VII, enique Pontifici tribuantur 10 anni, Mundum 300 adhue annos duraturum, et tamen circulos orbium coelestium majus temporis spatium postulare: Pfizer dissert. c. sect. III. S. VI. p. 28. - Diefem allen mag beigefügt werben, bag wir in biefer Schrifft einen austrücklichen Beweiß wider ten Ausspruch des Cobnes Gottes baben murden, daß nemtid fein Menich Die Beit des Welt-Endes und jungften Berichts miffe. Denn wir fonnten fiibnlich fagen, es murden von nun an bis jum Ende der Welt nicht mehr als 26 Papfie febn, von dem an zu rechnen, auf den man Das Poenitentia gloriosa deutet: Menetrier nach Wagner's Ueberfepung S. 29. - Quidquid etiam nimii sedis Romanae parasiti deblaterant, certum exploratumque est, vaticinia ista nulla ratione pro divinitus inspiratis reputari posse: si quidem nihil omnino Getor te in se contineant, . . . tandem et tempus consummationis seculi definiant, quod tamen nemini mortalium, ne quidem Filio hominis, nosse datum est: Theod. Cruger in dissert. c. §. VII. pag. 8 s. - Ab hoc Pontifice (Caelestino II.) initium sumit illa commentitia et supposititia, utpote Malachia indigna prophetia de successione Pontificum in Sede Romana eo, quod . , . conjecturabilem exhibeat extremi judicii diem contra verba ipsius Christi apud Marcum 13, 32: Aemiliani Petrasch Series chronologica Summorum Pontificum, Pragae 1775 in 4. pag. 124.

der Zeit des Weltendes und letzten Gerichtes setze, sondern im vollen Einklange mit dieser Lehre stehe.

Ein vergleichender Blick auf die Worte der Vorhersagung und die angestührten Stellen der h. Schrift läßt die volle Uebereinstimmung derselben klar erkennen. Nur der Tag und die Stunde des Weltunterganges und Weltgerichtes ist nach dem dentlichen Worte des Herrn <sup>42</sup>) Gott allein bekannt; und mit diesem streng zu interpretirenden Worte (Gottes steht die Prophetie von den Päpsten so sehr im Eintlang, daß ihr Schlußwort <sup>43</sup>), weit entsernt von dem Tage und der Stunde des Weltendes und Weltgesrichtes die geringste Erwähnung zu machen, den Untergang und das Gericht der Welt nur in die Zeit des letzten Papstes versetzt <sup>44</sup>). Hiermit hat aber der Prophet nur Etwas ausgesprochen, woran Niemand, der an den Bestand des Apostolischen Stuhles bis an's Ende der Zeit glaubt, zweiseln kann.

Dies Ende der Zeit ist aber nach unserer Prophetie so nahe bevorsstehend, daß nach dem Hinübergange des regierenden Papstes auf dem Stuhle des h. Petrus nur noch Eilf seiner Nachfolger sißen und unter dem Eilsten Rom und die Welt untergehen soll.

Der Herr hat über die Dinge, welche dem Weltende als Vorspiele desselben vorausgehen werden, die Seinigen nicht ohne Belehrung gelassen, indem Er auf die Frage der Schüler (Matth. 24, 3; Marc. 13, 4): "Sage uns, wann wird dies geschehen, und was ist das Zeichen Deiner Ankunft und des Weltendes?" als Vorläuser bessen gewaltige Drangsale für die Kirche und im Innern derselben großen Abfall vom Glauben in Aussicht stellt.

Ob mit diesen prophetischen Aussprüchen des Herrn unsere Weissagung zusammenstimmt? Hierüber unsere Auschauung darzulegen, wird am Schlusse unsere Erörterung der schicklichste Platz sein, indem wir letztlich unsere Prophetie an den sichern Probirstein der Geschichte halten und sehen, ob die Symbole, mit welchem die Päpste voraus bezeichnet wurden, in und an

<sup>&</sup>lt;sup>+2</sup>) Math. 24, 36: De die autem illa et hora nemo seit, neque angeli coelorum nisi solus Pater. Marc. 13, 32: De die autem illo vel hora nemo seit, neque angeli in coelo, neque filins, nisi Pater.

<sup>&</sup>lt;sup>+3</sup>) In persecutione extrema S. R. E. sedebit Petrus Romanus, qui pascet oves in multis tribulationibus: quibus transactis civitas septicollis diructur, et Iudex tremendus judicabit populum suum.

Pontifice homines quidem de die extremo instante conjicere posse, diem tamen et horam, de quibus Christo sermo sit, omnes ignorare: Pfizer dissert. c. Sect. III. §. VI. pag. 28.

denselben in Erfüllung gegangen sind. Jede Prophetie erweiset sich als wahre Vorherverfündigung des Zukünftigen durch und in Erfüllung und Verwirflichung des Vorausgesagten in der Zeit; und auf dem mehr oder minder genauen Zus und Eintressen des Geweissagten beruht das größere oder geringere Ansehen einer Weissagung.

Indem wir an die den Namen des h. Malachias tragende Weissagung von den Päpsten diesen Prüfstein der Wahrheit legen, dürfen wir, um jede Einrede abzuschneiden 45), nur die Symbole würdigen, welche auf die

Die Prophetie trat zuerst im J. 1595 an's Licht. "Daber alles — jagt Menetrier — was von den Päpsten vor Gregorio XIV. gelagt wird, nach geschehenen Sachen geweisiagt wird. Auff iolde Art ist's gar leicht, einen Propheten abzugeben! Und umb des willen scheinen die meisten von diesen Ansisprüchen genugsam wohl getroffen zu sehn." Wagner's Uebersetung S. 24. — Da Ciaconi's Ausligung der prophetischen Sombole nur die auf P. Urban VII. gebt, so mag der Bollüändigseit wegen bier auch die Deutung der die Päpsie Gregor XIV. Innocenz IX. und Clemens VIII. treffenden Bozeichnungen bier solgen, wie wir sie bei Psizer und Erüger finden.

Ex antiquitate urbis. Gregorius XIV. olim Nicolaus Sfondratus. Mediolanensis. utroque parente antiquissimae familiae (Pfizer I. c. p. 18): provenit Gregorius XIV. Mediolano, urbe certo antiquissima oriundus (Grüger I. c. p. 3)). Communi tandem consensu Cardinales Nonis Decembris, in vigilia S. Nicolai, cajus nomen in baptismo sortitus erat, hora 17 in Sfondratum convenere: impleto S. Malachiae vaticinio, de antiquitate Urbis, qued genere paterno atque materno fulgeret antiquissimo (Gesta Pontificum Rom. Auctore Jea, Palatio. Vol. IV. Venetiis 1688 fol. col. 430). Pia civitas in bello. Innocentius IX., Bononiensis, antea Antonius Fachinetus dictus. Nemo hucusque explicavit, ait Bucclinus. Videtur tamen allusum esse ad Bononiam, quae ob Concilium Tridentinum eo translatum Pia dici potuit in bello tum gliscente (Pfizerib.); patriam indicat Innocentii IX. Bononiensis, oppidi et bello et pace maxime florentis (Crügerib.).

Crux Romulea. Clemens VIII., Florentinus, Hippolytus Aldobrandinus. cujus insigne trabs argentea tribus segmentis interstincta ad modum crucis Pontificis Rom. ut tradit Bucelinus; alii dicunt, familiam Aldobrandinam gloriari, se originem ducere ab illo Romano, qui primus fidem christianam suscepit, quemadmodum familia Montmorancia in Gallia id sibi gloriae ducit, quod primo Christiano ex Gallis originem debeat (Pfizer p. 19); non male ad Clementem spectat VIII. tum, quod trabem cruce ornatam insigne gesserit, tum inprimis, quod Romulum Franciae, Henricum IV. ad sacram amplectendam crucem et apostasiam perducere potuit. (Crugerib.) Paulus IV. cum a Silvestro Aldobrandino Patre, juris consultorum ejus aevi coriphaeo adductum Hyppolitum filium ut Pontifex benedictione donaret, vidisset, dixit Papa: Incumbe in studia fili, at christianam rem-

Päpste vom Anfange des siebzehnten Jahrhunderts gehen,
— aus dem Grunde, weil diese Symbole der bereits im 3. 1595 versöffentlichten Prophetie ohne Widerrede fünftige Päpste betreffen. Zur Würdigung dessen, wie diese Symbole an den betreffenden Päpsten ihre mehr oder weniger deutlich zutreffende Erfüllung gefunden haben, sühren wir die Auslegung derselben nach ihrer ganzen Reihenfolge an.

Undosus vir. 235. Leo XI. 1605.

Florentinus, antea Alexander Mediceus Paralysi obnoxius erat, et dies Pontificatus 26 (27) undarum instar praeterfluxerunt (Pfizer p. 19); character Leonis XI. Hydropici, paulo post electionem defuncti (Crüger p. 30). Praeter Philippum Nerium etiam S. Malachias ejus praedixit Pontificatum, Virum vocans Vadosum idest paralyticum. Morbus est ex humido consurgens. (Palatius l. c. col. 490.)

Gens perversa, 236. Paulus V. 1605-1621.

Romanus, antea Camill. Burghesius; neminem haec explicasse dicit Bucelinus. Atvero Joh. de Bussieres in Flosc, histor. p. 28, explicationem attulit sequentem. Hujus Pontificis tempore gens perversa Bohemorum, haeretica labe infecta, contra religionem catholicam et Ecclesiae columnam, Domum Austriacam, insurgens, totam remp. christianam turbavit. Sunt etiam qui insignia Draconem nempe cum Aquila applicant; forte quis Pontificis hujus res gestas cum Venetis quoque huc referre posset (Pfizer p. 19). Nota Pauli V. communiter quidem ad draconem aquilamque, tanquam insignia ejus, applicatur. Verum haud male alii perversam ejus stabiliendi dominatus sui rationem intellexere, intolerabilem quoque fastum, quo Vice-Deum se nominari passus est. (Crüger p. 31.)

Bielleicht wurde er vom Propheten mit Gens perversa ob seines Repotismus bezeichnet und weil er den Geschlechtsnamen seines Ressen Caffarella in den Namen Borghese verwandelte. Paulus V. (ita Andreas Victorellus) si una caruisset nota, largitione nempe in suos, Beatissimis comparandum suisse omnes satentur... Ex paterna haeredidate licet ei mille tantum aureorum obtigisset proventus, palatia tamen excelsa exstruxere fratres, nepotes ejus in Campo Martio, extra Urbem in colle Mondragonio, extra portam Poncianam, in villa Tusculana, ut reges ipsi impares tanto oneri crederentur.. Soli Sulmona e Principi, nepoti suo creditur

publicam gubernare aliquando possis. Concordat S. Malachiae vaticinium verbis illis Crux Romutea: quod in stemmate Clemens trabem ferret argenteam intercisam ad similitudinem crucis Pontificiae (Palatius 1. c. col. 450).

donasse tercentum millium aureorum annuos, ultra thesauros auri signati, quos possidebat. Nec mirum; Scipionem Caffarellum, a sororem nepotem, quem Burghesium dici voluit, cum in consortem evocasset Pontificatus, et suae mentis interpretem, quidquid vacabat in aula, conferebat familiae. Hine odia Principum. (Palatius I. c. col. 320.)

In tribulatione pacis. 237. Gregorius XV. 1621 — 1623 Bononiensis, antea Alex. Ludovisi. Bucelinus haec ad turbatum Imperium Romanum trahit; alii expositionem in eo quaerunt quod hic Pontifex a Paulo V., qui inter Emanuelem Sabaudiae et Ferdinandum Mantuae duces Pacem conciliaverat, Cardinalis creatus est. Vel juxta Bussierium: Hic Pontifex a Paulo V. praedecessore Legatus ad Sabaudiae ducem missus pacem inivit inter ducem illum et Hispaniarum regem. (Pfizer) ib. In tribulatione pacis, h. e. turbido totius Europae statu, flagrante bello tricennali, regnavit Gregorius XV. (Crüger ib.)

Lilium et rosa, 238 Urbanus VIII, 1623-44.

Antea Maphaeus Barberini, Florentinus, cui urbi Lilium pro insigni, ipsi Rosis amicissimae apiculae, de quibus elegans habetur inter Gallum, Hispanum et Italum colloquium:

Gallus: Gallis mella dabunt, Hispanis spicula figent.
Hispanus: Spicula si figent, emorientur apes.
Italus: Mella dabit cunctis, et nulli spicula figet;
Spicula nam princeps figere nescit apum.

Bussieres hanc tradit expositionem: Urbanus VIII., domo Florentinus, quae civitas a flore Roseo nomen habet, et pro insigni Lilium gerit; ante vero quam Pontifex esset renuntiatus. Apes florilegas symbolum habuit; vel quia ipsius tempore in Gallia, quae per Lilium significatur, et in Anglia, quae per Rosam innuitur, maxima bella fuerunt, ipse etiam ante Pontificatum Henrici IV. prolem ex baptismo levavit. (Pfizer p. 19 s.) Lilium et rosa pabulum, quod apes delectat dulce, non male Urbanum VIII. adumbrat, cui examen Apum insigne fuit, mella autem, quae diuturno regimine suo Barberinis propinguis suis distribuit, ecclesiastica nempe beneficia, multa post se reliquerunt invidiae spicula, quamvis Princeps apum alias spicula figere nesciat. (Crüger ib.) Vaticinium S. Malachiae de Urbani VIII. Pontificatu Lilium et Rosa. Quibus eastitas designatur in Lilio, et suavitas morum in Rosis. Vel Apes Urbanas intelligas, quae Liliis pascuntur et Rosis. (Palatii Gesta Pontificum Rom, Vol. IV. Venet. 1688. fol. col. 570.)

Jucunditas crucis. 239. Innocentius X. 1644—53.

Joh. Bapt. Pamphilius, Romanus, ad Papale fastigium evectus postridie festi, quo in Ecclesia Rom. Exaltatio erucis celebratur. Columba olivae ramum gestans pro insignibus ipsi erat. (Pfizer ib.) In Pontificem eligitur Cardinalis Pamphilius die 14. Sept. . . et quia festum recurrebat Exaltationis S. Crucis, percussit numisma, in quo crux cum epigraphe: Fructum suum dedit in tempore. Concordat S. Malachiae vaticinium. (Palatii Gesta Pont. Rom. L. c. col. 573.)

Montium custos, 240. Alexander VII. 1655--67.

Antea Fabius Chisius, Montem sex verticibus einimentem pro armis gestavit, Romae quoque Montes Pietatis fundavit (Pfizer ib.). Montium custos optimo certe jure dici poterat Alexander VII., siquidem gens Chisia, ex qua originem traxit, montes insignium loco sistit, qui etiam in nummis iconem Papae repraesentantibus hodienum conspicui sunt. (Crüger ib.) Die septima Aprilis An. 1635 octuagesima post incepta, comitia Fabius Chisius cunctis suffragiis, nemine dissentiente, in Pontificem renunciatur nomine Alexandri Septimi, impleto vaticinio S. Malachiae, Custos Montium, quod montes ferat in stemmate (Palatius I. c. col. 603.)

Sidus olorum. 241. Clemens IX. 1667-69.

Julius Rospigliosus. Quidam ex ipso Pontificis nomine omen capturi, ex Rospiliosus per anagramma Sidus oloris produxerant rationem mutati P. in D. hoc epigrammate reddentes

Clementi dantur Claves, Clementia regnet;

Rospiliosus abhine Sidus Oloris erit.

Nomen id omen habet; nam P dum vertitur in D,

Demturus populo est, non Positurus onus.

Petrus Petitus L. III. de Sibylla c. X. bene judicat, infeliciter et adulatorie atque etiam putide hace omnia se habere. Alii igitur ad venam poeticam Pontificis hujus respicientes, ipsam inter Olores (quo nomine Poëtae veniunt) tanquam illustre Sidus fulgere, illisque influxum benignum promittere dieunt. Alii ad cellam Conclavis Oloris signo insignitam, quae sorte ipsi obtigerat, respiciunt. Quae duae posteriores explicationes ab aliis etiam conjunguntur (Pfizer ib.). Paulus Oliva Generalis Jesuitarum Praepositus ex ipsis literis quibus Dominus Rospigliosus scribitur, anagramma simul et omen erut, eis quae sub Malachiae nomine circumferuntur vaticiniis congruum, seq. credidit Patribus posse Rospigliosum futurum monstrare Pontificem, ac scribere signo ipsi sidus Otorum, veluti Dominus Rispigliosus. (Palatius I. e. col. 632.)

De flumine magno. 242. Clemens X. 1670-76.

Aemilius Altieri, Romanus (quam urbem Tiberis alluit). Referunt etiam eo anno (nempe 1589) quo natus erat Clemens X. flumen fines suos egressum urbem Romanam inundasse. Menetrerium haec negantem corrigit Tenzelius I. e. p. 859, atque ex Cicarella in vita Sixti V. asserti veritatem demonstrat. (Pfizer I. c. p. 20.) Alterius Clemens X. dici voluit, ut memoriam gratus renovaret Clem. IX. a quo creatus fuerat Cardinalis, impleto vaticinio S. Malachiae De flumine magno, Tyberi scilicet, quia Romae natus. (Palatius. I. c. col. 659.)

Bellua insatiabilis. 243. Innocentius XI, 1676-89.

Factus Petrus die 21. Sept. 1676 Benedictus Odescalchus Impletum tunc S. Malachiae vaticinium Bellua insatiabilis, quod Aquilam et Leonem, animalia ferocissima et voracissima in stemmate habeat; et numquam satur de fidei christianae triumphis, quasi jejunus et famelicus semper majora appetat et anhelet (Palatius I. c. vol. V. Venet. 1690, fol. col. 9.). Mit diesem Papste schließt das Werf des Passatius.

Poenitentia gloriosa. 244. Alexander VIII. 1689-91.

Petrus Ottoboni, Venetus, electus 6. Octobris, die Brunonis. Poenitentiam hujus Carthusiani ordinis fundatoris gloriosam reddidit electione sua, imo ipse Pontifex cusa moneta Brunonem gloriosum exhibuit. Alii arbitrantur, ipsum Pontificem poenitentiam gloriosam egisse, dum ante mortem Bullam ediderit, omnia revocantem, quae in gratiam Gallorum susceperat. (Pfizer l. c. p. 21 et Crüger l. c. pag. 33.)

Rastrum in porta. 245, Innocentius XII. 1691-1700.

Anton. Pignatelli Neapolitanus. Longe satius haec intelliguntur de zelo hujus Papae in adjuvandis foederatis in bello contra Turcas, qui Rastrum veluti atque occa fuit in Porta ottomanica humilianda ejusque fastu cohibendo. (Crüger ib.)

Flores circumdati, 246. Clemens XI. 1700-21.

Joannes Franc. Albani, Urbinas. Nondum innotuit aliqua explicatio, nisi forte diceres notari insignem Pontificis erga Lilia gallica favorem. Interim illustre quoddam et sublime ingenium in electionem hujus Pontificis sequens invenit et concinnandum curavit Numisma; ab altera parte conspicitur effigies ipsius recens electi Pontificis cum inscriptione: Albanum coluere Patres; nunc maxima rerum Roma colit; ab altera cernitur sertum floribus circumdatum, adjecto lemmate (Ecclesi. 24, 23): flores mei fructus honoris et honestatis. (Pfizer l. c. p. 22.)

De bona religione. 247. Innocentius XIII. 1721-1724.

Ad hujus nomen gentile, Michaelis Angeli de Comitibus (Conti) non nemo ita allusit:

Si bona religio angelica est, erit Angelus iste, Summus qui Princeps Michael Angelus est. Moderatio ipsius atque sagacitas in turbis et motibus ob religionis negotia in Francia exortis componendis, sua omnino laude non est defraudanda. Quin et recentissime novam ad convertendos Judaeos methodum sibi invenisse visus est. (Criiger l. c. pag. 34.)

Miles in bello. 248. Benedictus XIII. 1724-30.

Peter Franz aus dem herzoglichen Hause Orsini lebte als Cardinal, Erzbischof und Papst nach der strengen Ordensregel des hl. Tominicus und erwies sich als bonus mites Christi Jesu (II. Tim. 2, 3), und an Streit und Hader sehlte es mit Kaiser Karl VI., mit Victor Amadeus von Savohen und Sardinien und mit Johann V. von Portugal während seines Pontissicates nicht.

Columna excelsa. 249. Clemens XII. 1730-40.

Lorenz Corsini aus Florenz bewährte sich als Papst durch seine fürstliche Prachtliebe, die den Künsten und Wissenschaften zugewendete vorzügliche Gunst, die Beförderung der Volkswohlfahrt, wie durch die Strenge gegen Papst Benedict XIII. unwürdigem Günstling Coscia und die Verdammung der Freimaurerei als eine erhabene Säule auf dem päpstlichen Stuhle.

Animal rurale, 250, Benedictus XIV, 1740-58,

Mit diesem Prädicate eines "Landthieres" bezeichnet der Seher den Mann, der unter dem Namen "Benedict XIV." den römischen Stuhl bestieg, nach einer seiner hervorragendsten Sigenthümlichkeiten. Prosper Lambertini spannte sich nämlich gleich einem unermüdeten Landthiere unter das Joch des angestrengtesten Fleises und unausgesetzter Thätigkeit, um sich allgemeine Bildung sowohl als sirchliche Wissenschaft in umfassendstem Maße und gründlichster Weise anzueignen; und er setzte diese eifrigen Studien durch die ganze Lausbahn seiner geistlichen Nemter und Würden, ja selbst auf dem päpstlichen Throne fort, und war auch zugleich in Erfüllung der mit seinen Nemtern verbundenen Pstichten gleich einem Lastthiere unermüdet thätig. Dagegen sträubte sich der Gelehrteste der Päpste, gleich einem Thiere vom Lande, gegen nichts so sehr, als gegen die Anforderungen der päpstlichen Hoseftiquette, denen er sich, wo es nur immer anging, entzog, um wieder zu seinen Geschäften und Büchern sich zu begeben, weshalb die Römer von ihm sagten: Magnus in solio, parvus in solio.

Rosa Umbriae, 251. Clemens XIII. 1758-69.

Die Deutung dieses Prädicates wird durch keinerlei uns bekannte Ereignisse und Umstände im Leben dieses Papstes nahe gelegt.

Ursus velox. 252. Clemens XIV. 1769-74.

Man ist geneigt, in diesem Papste wegen der Aushebung des Jesuitens ordens den "Ursus" zu sehen, der seine eigenen Kinder verschlungen habe. Doch versuhr er in der Aushebung der Jesuiten keineswegs als ein velox. Das Rasche war aber sonst ein hervorstechender Zug im Charafter Ganganelli's. Auch regierte er nur kurze Zeit, und an seinem väterlichen Hause zu S. Archangelo bei Rimini war das Hauszeichen ein springender Bär.

Peregrinus Apostolicus. 253. Pius VI. 1773-99.

Die Päpste der Neuzeit verlassen nur im äußersten Nothfalle Rom. Solch' ein Nothfall führte diesen großen Papst (Giovanni Angelo di Braschi) im 3. 1782 nach Wien; im 3. 1798 wurde er von den Franzosen in die Gesangenschaft geführt, in welcher er am 29. August 1799 zu Valenge starb, so daß sich das ihn treffende prophetische Prädicat eines päpstlichen Wanderers glänzend bewährt hat.

Aquile rapax. 254, Pius VII. 1800-23.

Auch an diesem Papste (Barnabo Chiaramonti) ging das ihn bezeichnende prophetische Wort in herrliche Erfüllung: denn hatte der französische Raubsadler dem h. Stuhle unter P. Pius VII. Alles entrissen, so eroberte dieser Papst, an Schwungkraft des Geistes einem Adler gleich, dem römischen Stuhle Alles wieder 46).

Canis et coluber, 255. Leo XII, 1823-29.

Während Annibale della Genga auf dem römischen Stuhle saß, that der Kirche ein Papst Noth, welcher ausgerüstet war mit der Klugheit der Schlange wie mit treuer Wachsamfeit. Beide Eigenschaften waren in P. Leo XII. vereinigt.

Vir religiosus. 256. Pius VIII. 1829-30.

P. Pius VIII. (Castiglioni) war ein tief religiöser Mann. Die Denkmünze, die er ob seiner Erhebung zum Pontificate prägen ließ, zeigt die Religion stehend und zwei Engel, welche die päpstliche Krone und die Petersschlüssel halten — mit der Umschrift: Lacrimae patris laetitia kliorum. Seine Religiösität gewann den schwersten Sieg, den über sich selbst; denn er wußte sein heftiges Temperament, durch knotige Gicht und Flechtenübel noch mehr gereizt, frästig zu beherrschen. Auch darin zeigte er sich als religiöser Mann — was von den Kömern besonders hoch angeschlagen wird — daß er Keinen seiner Verwandten auch nur im Geringsten begünstigte.

De halneis Ethruriare. 237. Gregorius XVI. 1831-46. Dies Prädicat, mit welchem der am 2. Februar 1831 auf den Stuhl

<sup>46)</sup> Das Aquila rapax murde in den zwei Distiden gedeutet:

Jure Pium vates aquilam dixere rapacem.

Essatum hoc verum sacta suisse probant.

More aquilae sixum tenet ad coelestia lumen,

Et sibi, quae pridem rapta suere, rapit.

des h. Petrus erhobene Cardinal Mauro Capellari aus Belluno im Benestianischen bezeichnet wurde, hat seine Erfüllung in dem Umstande gesunden, daß P. Gregor XVI. im J. 1839 durch den Cardinal-Stantssecretär Lambruschini allen Professoren und Gelehrten des Virchenstaates verbieten ließ, an der im October jenes Jahres in den Bädern von Pisa zu haltenden, revolutionäre Tendenzen versolgenden Versammlung italienischer Natursorscher irgend einen Antheil zu nehmen.

Crux de cruce. 258. Pius IX.

An dem regierenden Papste Pius IX., der (Giovanni Maria aus der uralten gräflichen Familie Ma stai = Ferretti zu Sinigaglia am 13. Mai 1792 geboren) als Cardinal di San Pietro e Marcellino nach einem nur zweitägigen Conclave am 16. Juni 1846 auf den Stuhl des h. Petrus erhoben wurde, ist das Ihn bezeichnende prophetische Wort des Malachias in wahrhaft traurige Erfüllung gegangen. Keiner seiner Vorgänger hat den schnellen Wechsel des Hossianna! mit dem Kreuzige Ihn! gleich seinem Herrn und Meister erfahren, wie Pius IX. Kreuz über Kreuz ist vom Ansange seines Pontisicates dis auf den heutigen Tag in Hülle und Fülle und in der verschiedensten Gestalt über ihn gefommen. Kreuz und Leid ohne Maß und Ziel ist ihm aber von dem piemontesischen Reiche hergesommen, von jener Macht, welche das Kreuz im Wappen, Banner und Flagge sührt <sup>47</sup>), also daß in buchstäblicher Wahrheit das prophetische Crux de Cruce sich vor unsern Augen noch immer vollzieht <sup>48</sup>).

So hat also laut dem Zeugnisse der Geschichte der Seher, welcher die Päpste in ihrer Auseinandersolge durch die Jahrhunderte in Bildern und Symbolen bezeichnete, an den Nachfolgern des h. Petrus seit dem Ansange des siedzehnten Jahrhunderts dis auf die Gegenwart einen so sichern und treffenden, und, je weiter derselbe in die Zukunft dringt, um so schärferen Blick bewährt, daß wir nicht umhin können, in der Prophetie des h. Malachias eine zutreffende Vorhersagung über die Päpste zu erblicken.

Das Wappen von Sardinien und Savoyen hat im Herzschilde ein silbernes Kreuz im rothen Felde als das eigentliche Wappen von Savoyen. Der Mittelsschild ist durch ein rothes Kreuz auf silbernem Grunde quadrirt. Der Hauptschild ist wieder in vier Duartiere getheilt, und das erste große Quartier wieder in vier Felder und präsentirt ein goldenes Krückenkreuz von vier kleinen Krückenkreuzlein begleitet im silbernen Felde — wegen des Königreichs Jerussalem. Zedler's UniversalsLexison 34. Band. Leipzig und Halle 1742. Fol. Spalte 88.

<sup>46)</sup> Anders deuten das Crux de eruce die Gegner der am 18. Jusi 1870 von P. Bius IX. proclamirten unfehlbaren Lehrautorität des Papstes. Siehe "Rhein. Merkur" 1871. N. 32, S. 315 f.

Die den Namen des h. Malachias tragende Prophetie von den Päpsten, die sich im Laufe von Jahrhunderten so augenfällig bewährt hat, ist darum in und außer der katholischen Welt zu immer höherm Unsehen gestiegen; sie ist insbesondere in Rom zur Zeit einer Papstwahl in Jedersmanns Munde, und weit entfernt, daß der h. Stuhl über dieselbe irgend eine Censur verhängt hätte, haben einzelne Päpste sich nicht undeutlich durch die That zu ihren Gunsten ausgesprochen. Darum wird auch diese Weisssagung unter dem Namen des h. Malachias, unter welchem sie zuerst an's Licht trat, — wenn auch die Autorschaft desselben nicht außer allen Zweisel gesetzt ist — fortleben, und der Blick auf die Zukunst des Upostolischen Stuhles wird von den Andeutungen dieser Prophetie getragen werden.

Das fünftige und endliche Geschick des h. Stuhles wie der gesammten Kirche scheint, im Lichte der Offenbarung betrachtet, nicht undeutlich vor unsern Augen zu stehen. Beider Schicksal ist nur Eines, weil Beide sebendig und unzertrennlich mit einander verbunden sind. —

Welches das äußere Geschick der Kirche in der Welt sein werde, war deutlich im irdischen Leben des Erlösers und im Verlause desselben vorgebildet. Wie der Erlöser, kaum in die Welt getreten, Gegenstand der Versfolgung wurde, so auch die Kirche. Wie der Verfolger das Erlöserkind nicht zu tödten vermochte, vielmehr dasselbe, in Stille und Abgeschiedenheit geborgen, zum Mannesalter heranwuchs, so auch die Kirche. Wie der Erlöser unangesochten durch drei Jahre öffentlich seines Umtes waltete, aber, weil alles Bolk Ihm anhing, die Gewalthaber sich wider Ihn erhoben, so erging es auch der Kirche, nachdem sie im Lause der Jahrhunderte ihren Glauben zum weltregierenden Princip gemacht hatte. Wie von da an das Leiden des Herrn begann, welcher augetlagt, daß er sich zum Könige mache, verspottet, gemishandelt, Seiner Kleider berandt und endlich an's Kreuz geschlagen wurde, so ist auch der Kirche, dem Leide des Erlösers, sein anderes Loos gesallen, als daß sie deuselben Weg der Leiden gehe und im Bekenntnisse ihres Herrn und Meisters sterbe.

Längst hat die Kirche diesen Leidensweg betreten und sie scheint jet in dem Stadium zu stehen, wo sie all' ihres weltlichen Besitzthums und Bermögens verlustig wird.

Auf diesem Leidenswege der Kirche gehen die Päpste fraft ihrer Stellung allen anderen Trägern der Kirchengewalt voran. Wie in den ersten drei Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung die Wahl zum Haupte der römischen Kirche den Gewählten die Anwartschaft auf den Martertod gab, so ist der Antheil der Päpste in unserer Zeit kein anderer, als dem Herrn auf Seinem Kreuzwege nachzusolgen: Tu me sequere. Joan. 21, 19. 22. Die vorliegende Beissagung führt nach dem Symbole P. Pius IX. nur noch zehn weitere Bezeichnungen solgender Päpste auf, deren Letzter mit Gloria olivae symbolisch angedeutet wird. Dieß hat die Meinung versanlaßt, als ob nach dieser Zehnzahl der Päpste für das Papstthum überhaupt mit dem Letzten aller Päpste, der weiter als Petrus Romanus bezeichnet wird, das Ende vorbedeutet sen. So viel diese Meinung für sich hat, so ist dennoch die Annahme nicht minder berechtigt, daß die vorliegende Prophezeiung nicht die ganze Folgereihe der Päpste in Vildern darstellen wollte, sondern daß der Blick des Sehers eben nicht weiter reichte als auf die Zeit, zu welcher der mit Gloria olivae bezeichnete Papst den Stuhl des h. Petrus besteigen wird. Während das weitere Schicksal der Päpste dem Auge des Weissagenden verhüllt blieb, trat doch der Letzte aller Päpste in dem Petrus Romanus wieder deutlich vor seinen Blick, so wie daß mit dem Letzten der Päpste der Eintritt des Tages bevorstehe, von dem es heißt:

Dies irae, dies illa Solvet saeclum in favilla, Teste David cum Sibylla.

Der Unglaube der Zeit träumt zwar von einer Ewigkeit der Welt; das erste Wort der göttlichen Offenbarung aber lautet: "Im Anfange schuf Gott Himmel und Erde", und ein anderes Wort derselben Offenbarung: "Himmel und Erde werden vergehen, Meine Worte aber werden nicht verzgehen." Matth. 24, 25; Mark. 13, 31.

Wie die Corruption des Geistes vom Anbeginn das Verderben der Natur zur nothwendigen Folge gehabt hat, wird auch die in den Massen der Menschheit herrschende Fäulniß des Geistes den Untergang der Erde nach sich ziehen.

Werfen wir einen Blick auf die Zustände der Gegenwart, so treten uns auf allen Gebieten des geistigen Lebens solche Erscheinungen entgegen, in denen wir nur Symptome eines weit fortgeschrittenen Verder bnisses zu erkennen vermögen.

Der Mensch gewordene Gottessohn rettete die zum Tode franke Menschheit und stiftete in seiner Kirche für immer eine unsehlbare Erziehungs- und Heilsanstalt für den gebrechlichen Menschengeist. So lange die Welt die göttliche Sendung der Kirche als Erzieherin der Menschheit und Pflegerin der geistigen Gesundheit anerkannte, war ihre Wohlfahrt auf allen Gebieten des kirchlichen, staatlichen und socialen Lebens sichergestellt.

Allein – seit einem Jahrhundert will der sich mündig dünkende Weltgeift die erziehende Hand der Kirche nicht walten lassen, und der sich gesund



bünkende Menschengeist verschmähet die von der Kirche empfohlenen diätetischen und heilenden Mittel.

Seit dieser Zeit verlieren die erhaltenden Grundsätze immer mehr an Geltung, und greifen in demselben Maße die zersetzenden, auflösenden und zerstörenden Doctrinen und Maximen auf allen Gebieten des Lebens Platz.

Furchtbar ist die von Gott stammende Autorität in Saus und Familie, in Gemeinde und Staat, wie nicht minder in der Kirche und auf dem Gebiete der Wiffenschaft erschüttert; die Lehren der göttlichen Offenbarung werden unablässig von den Ausgeburten bes Menschengeistes, dem Bantheismus, Naturalismus, Rationalismus und Indifferentismus angefochten und ber Glaube an dieselben in den Gemüthern von Tausenden untergraben; in Folge des natürlichen Zusammenhanges zwischen Glauben und Sitten schwindet immer mehr die Achtung vor dem driftlichen und natürlichen Sittengesetze, alfo, daß in den Beziehungen der Staaten zu einander nicht mehr Recht, Besitz und Vertrag heilig, sondern nur das Interesse und die Gewalt maß. gebend find und deshalb ein Krieg Aller gegen Alle ausbrechen muß, im Leben der Gesellschaft aber an der Stelle der Gottesfurcht, der Gemissen= haftigkeit, der Chrlichkeit und Redlichkeit, der Zucht und Reuschheit, der Benügsamfeit und Sparsamfeit von Tag zu Tag die Gottlosigfeit, Bewiffen-Tosigfeit, Lug und Trug, Unzucht und Untenschheit, Luxus, Habsucht und Verschwendung immer mehr um sich greifen, und das Geld der Gobe ift bem ausschließlich zu huldigen und zu dienen Hoch und Niedrig für seine einzige Pflicht erachtet.

Angesichts solchen, in allen Schichten der Gesellschaft herrschenden geistigen Verderbens kann man, ohne Prophet zu sein, nur die Auflösung und den Zerfall aller noch bestehenden äußeren Vindemittel in der Welt und zwar nicht in ferner Zukunft erblicken.

Ein Umschwung der Dinge zum Bessern ist nicht zu hoffen, weil die Welt die Hand der Autorität aus grundsätlichem Hasse von sich stößt, welche allein Rettung zu bringen vermöchte. Vielmehr sehen wir die Welt von insernaler Gluth getrieben mit Windeseile ihre Ziele versolgen; und da auf abschüssiger Bahn die Bewegung zur reißenden Schnelligkeit wird, erscheint die vorliegende Weissagung mit der ganzen Constellation der menschlichen und irdischen Dinge in Gegenwart und nächster Zukunst in vollem Einklange.

Weil nun aber die Kirche als die ewige "Säule und Grundveste der Wahrheit" die einzige Autorität ist, welche nicht aufhört, den zerstörenden Doctrinen und Strebungen des Weltgeistes entgegen zu treten, so muß der Haß desselben gegen diese erhaltenden Institutionen nothwendig sich mit

jedem Tage steigern, und dieser Haß wird alle ihm verfügbare Macht aufsbieten zur Verfolgung der Kirche und ihres Primates.

So wird sich das Wort des Herrn (Matth. 24, 3 ff. Marc. 13 4 ff.) über die gewaltigen Drangsale der Kirche von Außen und den ungehenern Absall im Innern derselben, welche dem Ende der Welt vorausgehen werden, erfüllen, so daß diese untrügliche Borhervertündigung in Verbindung mit der Weissagung des h. Malachias uns die noch übrige Zukunft der Kirche als eine granenvolle vor Augen stellt.

Zu dem Hasse aller der Kirche seindlichen Mächte, die ihr Unbill ohne Zahl und Maß bereiten werden, wird als Bundesgenosse der vom bösen Geiste in unsern Tagen herausbeschworene Streit und Hader der Nationalitäten sich gesellen, der zum förmlichen Kriege derselben gegen einander entbrennen und alle seine Schrecknisse vorzugsweise gegen die Kirche entladen wird.

Wenn nicht Alles trügt, so wird dieser Racenkrieg besonders zwischen den Völkern der flavischen Zunge unter der Führung Rußlands und jenen des deutschen und romanischen Stammes wüthen.

Während dieser Schreckenszeit für die Kirche wird die ungeheuere Masse Jener, welche ohne Glauben sich nur äußerlich zu ihr bekennen, wie Spreu vom Sturmwinde verschlagen werden; die treu und fest im Glauben Stehenden werden den Drangsalen der Verfolgung erliegen und vom Schwerte der Glaubensseinde hingerafft werden, also daß der letzte Hirt auf Sanct Peters Stuhle nur eine kleine Heerde unter vielen Drangsalen weiden wird 49).

Unter dem Letzten der Pöpste, den die Prophetie in symbolischer Bezeichnung <sup>49</sup>) "Petrus den Römer" nennt, wird die Römische Kirche die letzte Verfolgung treffen, — wahrscheinlich die gräulichste, die sie je erfahren, und die sich gegen den unter allen Stürmen der Zeit

<sup>49)</sup> Jene, welche sich stützend auf des Herrn Wort (Joh. 10, 16.): "Es wird Eine Hürde und Ein Hirte sein", am Ende der Zeit den Triumph der Kirche erwarten, welche, alle ihre Widersätze überwindend, alle Völker in ihren Schooß aufnehmen werde, misversteben dieses Wort, mit welchem der Herr nur die Berusung der Heiden, wie der Juden zu Seiner Kirche, dem Einen Schafstalle, aussprach. Nur in diesem Sinne ist das Wort des Herrn allezeit in der Kirche verstanden worden. Ipse enim — schreibt z. B. Be da Venerabilis — salvum faciet populum suum a peccatis eorum. Non ait, populum Israel, sed populum suum, hoc est, in unitatem sidei ex praeputio et circumcisione vocatum, qui bus ex diversa parte vocatis sieret unus pastor et unum ovile.

noch unerschütterten Hort der Kirche, den h. Stuhl von Rom unmittelbar erheben wird.

Woher dürfte dieser auf Vernichtung des Apostolischen Stuhles gerichtete Angriff erfolgen? Wahrscheinlich von der großen Weltmacht, die an der Spitze des mit tödtlichem Hasse gegen die Kirche von Rom erfüllten orientalischen Schisma steht, und deren Haupt Kaiser und Papst in Einer Person ist.

Die Stadt des h. Petrus an der Tiber und die Stadt gleichen Namens an der Newa repräsentiren zwei unversöhnliche Gegensätze; und wenn der Kaiser-Papst Herr der Stadt Constantins, Gebieter von Neu-Rom sein wird, werden die zwei seindlichen Pole in der Geschichte der Kirche, Neu-Rom und Alt-Rom, mit ungeheurer Wucht aus einander stoßen, also daß die Stadt der sieben Hügel darüber zu Grunde gehen wird.

Doch mit der Zerstörung der ewigen Roma, die da zum Träger und Eckstein der Weltgeschichte vom Herrn gemacht wurde, fällt auch ihr tellurisscher Schauplatz aus den Angeln, und der surchtbare Richter kommt die Bölker zu richten.

Die Zukunft ist Tochter und Gegenwart, Grund und Folge, Ursache und Wirkung stehen im nothwendigen Zusammenhange, das irdische und endliche Geschick der Kirche ist in den Thatsachen und Aussprüchen der Offenbarung klar zu erkennen, und die Weissagung des h. Malachias hat sich bisher bewährt; darum kann der Schreiber dieses Commentars zur Weissagung von den Päpsten — weit entsernt von der dünkelhaften Meinung einer ihm beiwohnenden Sehergabe — sich der Ueberzeugung nicht entsichlagen, daß die Zukunft der die Kirche betreffenden Dinge im Großen und Ganzen den von ihm angedeuteten Verlauf nehmen werde.

Die Bezeichnung des letten Papstes mit "Petrus Romanus" ist wie die aller seiner Borgänger nur eine sombolische, wodurch dem Einwurse Jener bez gegnet wird, welche die Weissiagung des b. Malachias deshalb verwerslich sinden, weil der Name des letten Bapstes gegen die gesetzliche Gewohnbeit der Bäpste verstoße, sich nicht den Namen "Petrus" beizulegen. Diese gesetzliche Gewohnbeit fannte der Seber sehr wohl, und wenn er nun den letten Papst mit "Petrus" bezeichnet, so fann diese Bezeichnung nur im Hinblicke auf diesen oder senen Umstand im Leben des letten Papstes, dem wir auch im Leben des ersten Betrus begegnen, gewählt worden sein.

## VIII.

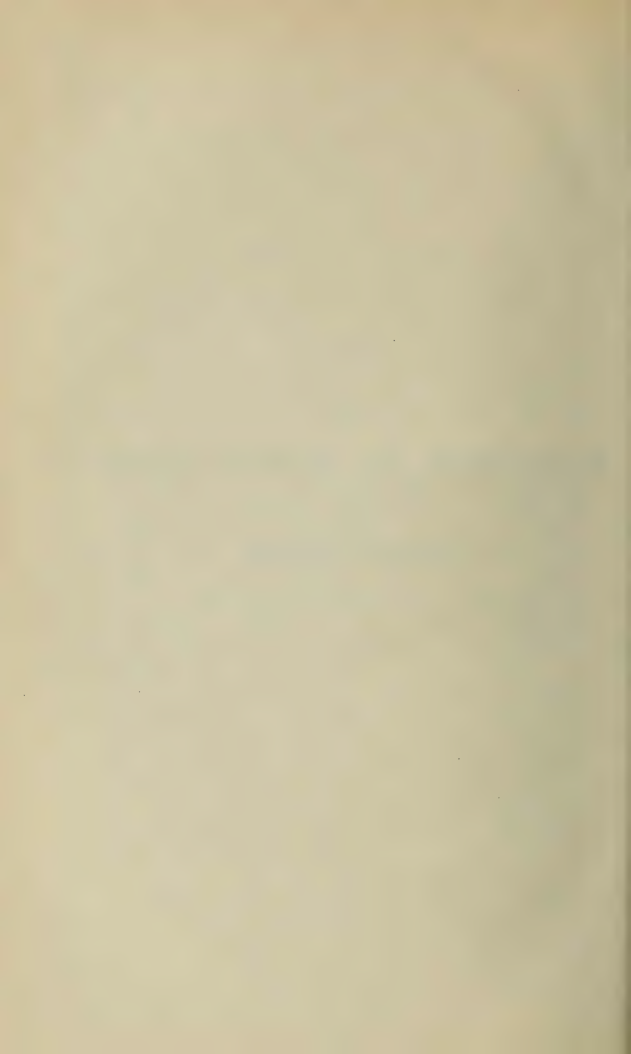
Die

## Säcularistrung des Bisthums Meißen

und

Johannes Leisentrit,

eine biographische Stizze.



## Vorbemerkung.

Im Spätsommer 1854 sammelte ich Materialien zu einer Geschichte der Probstei und des Bisthums Leitmerit. Als ich dergleichen auch bei dem, seither verstorbenen H. Franz Hocke, Pfarrer zu Zeidler im Leitmeritzer Kreise, suchte, der mit alter Borliebe historischen Forschungen in vaterländischen Dingen zugewandt war, übergab mir derselbe unter Anderm einen Bericht unter dem Titel: "Fata Joannis IX. von Haugwitz, des 44. und letzten Meißnerischen Bischofs", den er vor Jahren aus einer Handschrift im Rumburger Pfarrarchive mit diplomatischer Genauigkeit zu Papier gebracht hatte.

Diese "Fata" enthalten nichts Geringeres, als einen urfundlichen Bericht über die Säcularisirung des Bisthums Meißen unter dem letzten vom Glauben der Kirche abgefallenen Bischofe Johann v. Haugwitz und die Erhaltung des Collegiatstiftes von St. Peter in Buddiffin (oder Bauten) in der Lausitz Innere Gründe ließen mich feinen Augenblick über Aechtheit und Verläffigfeit des Berichtes im Zweifel, und die demfelben einverleibten Urkunden (und er ist eben nichts als eine einfache Aneinanderreihung von Urkunden) wiesen alle auf das Archiv des Buddiffiner Domstiftes hin, aus welchem der Schreiber der "Fata" fie entlehnt haben mußte. Daraus murde auch erklärlich, wie die "Fata" in das Rumburger Pfarrarchiv gekommen waren. Denn um Die Mitte des 17. Jahrhunderts ließ das Buddiffiner Capitel mehrere bohmifche Pfarreien, die einst zum Deigner Bisthume gehört hatten, und unter denfelben auch die Pfarre von Rumburg, durch seine Geiftlichen administriren, weil es dem Prager Erzbischofe an eigenen tüchtigen Geistlichen zu jener Zeit gebrach, wo es galt, das in jenen Gegenden ftarf eingedrungene Lutherthum wieder zu verdrängen. Durch Ginen diefer von Buddiffin aus nach Rumburg gefetzten Seelforger waren die

"Fata" in das dortige Archiv gekommen. Meine historische Combination fand ihre volle Bestätigung durch die unverweilt darauf am Bautzner Domsstifte gepflogene Nachforschung; denn die vom seligen Pfarrer Hocke genommene Abschrift der "Fata" stimmte vollkommen, bis auf einen oder den andern geringen Schreibsehler, mit dem im Buddissiner Archive vorsindlichen Originale überein.

Da nun dieser für jeden Geschichtsfreund interessante urkundliche Bericht noch nie gedruckt worden war, so glaubte ich denselben der Dessentlichkeit nicht vorenthalten zu sollen, und ließ ihn in der "Tübinger theologisschen Quartalschrift" 1856, 3. Heft — mit Noten unter dem Texte, die, mit Ausnahme der mit meiner Chissre bezeichneten, ebenfalls dem unkundslichen Berichterstatter angehören, abdrucken.

In dem hier folgenden Wiederabdrucke habe ich den urkundlichen Bericht an einigen Stellen verbessert und demselben eine biographische Stizze des Mannes beigefügt, der nicht nur in dem urkundlichen Berichte die Hauptrolle spielt, sondern überhaupt in der Geschichte des Collegiats und Domstiftes zu Bautzen die berühmteste, durch Geist und Thatkraft ausgeszeichnetste Persönlichkeit ist.

## Fata Joannis IX. von hangwik des 44. und letten Meiknischen Bischofes.

Obschon derselbe aus dem Hause Potska herstammt, so ist er dennoch nicht alldort, sondern zu Thalheim <sup>1</sup>) Ao. 1524, den Sonntag vor Bartholomaei auf die Welt kommen. — In seiner Jugend hat er dem Studieren sleißig obgelegen, und nach denenselben nicht nur die Stadt Rom, sondern auch andere vornehme Orte besucht, welches beides ihn so qualisicirt gemacht, daß er erstlich in Canonicum des Domstiftes zu Meißen, nachgehends gar, als der Meißnische Bischof Nicolaus II. von Carlowitz auf seinem bischöfslichen Sitz zu Stolpen den 17. April <sup>2</sup>) Ao. 1555. gestorben war, zu dessen Rachsolger auf sonderliche Recommendation Augusti des Churfürsten zu Sachsen erwählet worden den 29. Maji 1555 in loco Capitulari zu Wurtzen vom Julio Pflug dasigem Decano, auch Canonico zu Meißen <sup>3</sup>), und Bern

<sup>1)</sup> Potfau und Thalbeim find Meignische Derter.

<sup>7)</sup> In dem Tübinger Abdrucke war aus Bersehen der 7. April als Sterbetag angegeben. Daß aber der 17. April das richtige Datum ist, lehrt der unten solgende an den Papst gerichtete Wahlbericht, in welchem als Todestag des Bischofs Nicolaus von Carlowitz der Mittwoch in der Osterwoch e des J. 1555 angegeben wird. Wenn aber in diesem Berichte hinzugesetzt wird: quae (dies Mercurii in feriis Paschalibus) erat 18. dies Aprilis, so war dieß ein ursundsicher Verstoß, indem der Ostersonntag des J. 1555 auf XVIII. Calend. Maii. d. i. auf den 14. April siel (nach dem Osterchklus in Ven. Bedae Opp ed. Colon. Agripp. 1688. Tom. I. pag. 319), und daber der Mittwoch der Osterwoche der 17. April war.

<sup>3)</sup> Dieser Julius Pflug ist Ao. 1542 von dem Kapitel zu Naumburg zu ihren Bischof erwählet worden, den aber Johann Friedrich, Churfürst zu Sachsen, nicht baben wollte, sondern den 20. Jun. durch M. Lutherum den Wittenberger Theologum Nicolaum Amsdorf einsetzen lassen. Dagegen machte das Meißner

hardo von Traschmit. Tenn diese nur allein zugegen waren, weil Nicolaus von Sberleben sich seines Rechtens begeben hatte und zu Haus blieben war, die andern aber als excommunicati, theils suspensi, und interdicti nicht zugelassen wurden. Tesgleichen waren zugegen diese drey Notarii: Wolfgangus Leve, Clericus Pragensis Dioeceseos, Joannes Benser, Clericus Misnensis, und Valentinus Schulze, Stadtschreiber zu Stolpen. Sogleich mußte der neuerwählte Bischof Joannes nachstehendes Jurament vor dem hohen Altar ablegen:

Nos Joannes electus in Episcopum Misnensem notum facimus universis et singulis, ad quos scriptum hoc nostrum pervenerit, quod, cum agnoscamus fanto nos cautiores attentioresque esse opportere in munere, quod altissimus humeris nostris imposuit, quanto majus est periculum, in quo Ecclesia nostra et Episcopatus versatur, ut res ipsa per se nos obligare videtur, ita per juramentum obligavimus nos in procuratione ejusdem muneris nostri diligentiam talem nos adhibituros esse. Primo: ut Clerum et populum nostrum pro mensura gratiae divinae nobis concessae regere atque pascere salubriter, et quantum in nobis est, in catholica religione conservare possimus! Deinde vero, ut cayeamus, ne culpa ulla, aut facto nostro bona mensae nostrae Episcopalis aut aliarum Ecclesiarum nostrarum alienentur, et ne item libertates, immunitates, jura atque privilegia Episcopatus nostri, Ecclesiarum atque Subditorum infringamus, sed eadem potius, in quantum poterimus, tueamur atque defendamus. Tum ut superioribus nostris debitum honorem, reverentiam atque obedientiam praestemus, ab cisque intra legitimum terminum confirmationem in administratione spiritualium et investituram Regalium petamus, et quantum in nobis erit, impetremus, prout de jure impetrari debent. In haec pacta non minus, quam in alios articulos Ordinationis nostrae juravimus et obligavimus nos prout per praesentes obligamus, ita, ut si unum, vel plura horum pactorum violaremus, moniti aut requisiti, aut a Capitulo nostro aut aliquo Superiorum nostrorum, mox sine ulla tergiversatione aut obloquio, sine colore cedamus Episcopatui nostro Misnensi, nee impediamus, quo minus alius per Capitulum canonice electus aut postulatus in possessionem Ecclesiae, atque Episcopatus Misnensis quam primum veniat. In quorum omnium fidem hoc sigillo nostro corroboravimus, et manu nostra supscipsimus, Actura Wurtzen a Christo nato 1535, die vero 29, Maji, Et quod

Kapitel Julium zu ihrem Docanum. Gbenderielbe Julius Pflug verabsassiete mit Michaele Sidonio Leibbiichose zu Mainz, und Joanne Agricola das beruffne Interim in Religioussachen, so dem Kaiser Carolo V. auf dem Reichstage zu Augsburg 1548 überreichet wurde.

supra scripta ratificemus, rataque habeamus, attestamur manu propria nostra. Joannes. Episcopus.

Und weilen dieser vom Churfürsten Augusto zu Sachsen stark ware rekommendiret worden, gab das Capitulum dem Churfürsten alsobald von dieser geschehenen Wahl Nachricht, welcher ihnen folgender Gestalt durch ein Schreiben antwortete:

Bon Gottes Gnaden Augustus, Bergog zu Sachsen, Churfürft.

Unsern Gruß zuvor. Würdige und hochgelahrte, liebe Andächtige und Getrene. Wir haben Euer Schreiben, darinnen Ihr uns vermeldet, daß Ihr durch die ordentliche Wahl den Würdigen, unsern lieben andächtigen und getreuen Herrn Johannsen von Haugwitz zum neuen Bischof von Meißen einträchtiglich erwählet, verlesen. So sind wir auch von unsern Räthen, so wir gegen Wurten verordnet gehabt, berichtet worden, welcher Gestalt Ihr Such auf ihre angebrachte Werbung gutwillig vernehmen lassen, und erbosthen, daß Ihr nun Euch in gehabter Wahl so einhelliglich vergliechen und auf beschenes Andringen willfährig erzeiget, haben wir zu gnädigen Gesallen vermerst, und sind gnädigst gemeint, den neuen erwählten samt den Stifft Meissen in gnädigen Besehlig und Schutz zu haben. Das wollten Wir Such gnädiger Meinung zur Antwort nicht verhalten. Datum Naumburg den 1. Juny 1555.

Warum der lutherische Churfürst diesen Joannem von Haugwitz so stark zur Erlangung des Bisthums recommendiret gehabt, war Ursach, weil derselbe dem Churfürsten versprochen hatte, den bischöflichen Sitz, und Amt Stolpen, auch Liebethal, Gödau, und Ostro ihm gegen Mühlberg zu vertauschen und abzutreten. Die Ursach aber, weßwegen der Churfürst diese bischöflichen Oerter gern haben wollen, war, damit er desto füglicher das Lutherthum darin einführen könnte, sintemahlen er vermöge des geschlossenen Passauer Religionsfriedens ein solches zu thun sich berechtiget vermeinte.

Nach Rom zum Pabste wurde abgesandt Hieronymus von Kummersstadt <sup>4</sup>) für den neuerwählten dasselbst die Consirmation und Consecration zu solicitiren, so der Pabst zu ertheilen sich erbothe, dasern der Neuerwählte die sormulam juramenti sidelitatis unterschrieben und besiegelt werde haben, und selbe nach Rom zurückgesendet. Der Brief an den Pabst sautete also:

<sup>4)</sup> Dieser Hier. von Kummerstadt ist Ao. 1550 Probst zu Budissin worden. Ao. 1559 gieng er öffentlich zum Lutherthum über mit großer Solennitaet in der Domkirche zu Meissen, und Montags nach dem Sonntage Cantate darauf ließ er sich antrauen Catharinam von Saalhausen. Weil aber auch dieses Jahr den 22. August zu Budissin ein neuer Decanus sollte gewählet werden, und er als Probst auch dabei erscheinen wollte, hat ihn das Capitul zu solcher Wahl als einen Apostatam daben nicht haben wollen.

In nomine Domini, amen.

Sanctissimo in Christo Patri et Domino Domino Paulo divina providentia Papae IV. anno ejus I. Sacrosanctae Romanae ac universalis Ecclesiae Summo Pontifici, ejusdem Sanctitatis nostrae humiles et devoti filii Decanus et Canonici Ecclesiae Misnensis, Capitulum ecclesiae ipsius facientes et repraesentantes, cum omni reverentia et subjectione ac humillima nostra commendatione ad devotissima pedum Beatitudinis vestrae oscula. Cum Beatissime Pater propter vacationem Ecclesiae pastorali solatio destitutae saepissime in spiritualibus et temporalibus dispendia gravia patiantur, conditores Canonum provida deliberatione censuerunt, ut quanto citius ad praevenienda pericula majora tempore debito provideatur de Rectore. Defuncto igitur hoc anno 1555. die Mercurii in feriis Paschalibus, quae erat 17. dies Aprilis 5) felicis memoriae Nicolao a Carlovitz Ecclesiae Misnensis praedictae Episcopo, et ipsius corpore cum reverentia Ecclesiasticae tradito serulturae, ne Ecclesia ipsa praedicta viduitatis suae diutius deploraret incommoda, fuit omnibus Canonicis Capitularibus Ecclesiae nostrae capitulariter citatis dies certa 29. mensis Maji 6) anni 1555. cum continuatione sequentium dierum ad electionem futuri Episcopi celebrandam assignata. Cum igitur convenissemus nos Julius confirmatus Naumburgensis, et Decanus Misnensis, Bernhardus de Draschwitz, et Joannes de Haugwitz omnes Canonici Capitulares Ecclesiae nostrae Misnensis et ad diem praefixum primum in Ecclesia divinum auxilium implorassemus, hora tertia, vel quasi ad hoc praestituta in locum Capitularem intravimus. Et quia nullus ex Canonicis Capitularibus, qui in dicto electionis negotio voluit,

<sup>5)</sup> In dem Manuffripte und dem Tübinger Abdrucke desselben war dieser Tag als der 18. April bezeichnet. Ueber das Unrichtige dieses Tatums s. oben S. 127. Note 2).

<sup>6)</sup> In dem ersten Abdrucke war der 19. Mai als der erste Wahltag genannt; die Wahl fand aber unstreitig am 29. jenes Monates Statt, wie das Instrument über den von dem Gewählten unmittelbar nach der Wahl abgelegten Eid lehrt, das vom 29. Mai 1555 richtig datirt ist (s. oben S. 128.), indem die vom J. 1388 beginnenden Annales Budissinenses (Manuscript des Budissiner Capitel-Archivs) stets den 29. Mai als Wahltag angeben, z. B. pag. 10: Illis temporibus, quibus adhue Episcopi Misnenses Episcopatum gubernabant, nostrum Capitulum ab illis nulla assistentia gaudebat, quia Ipsi se ab inimicorum suorum infestatione tueri nequibant, et eorum Capitulum a potiori ad castra Lutheri transierat, nam anno Dei 1555. 29. Maji cum Joannes ab Haugwitz hujus nominis IX. Episcopus Misnensis eligebatur, non erant in toto Collegio nisi quatuor Catholici Canonici, ex quibus tres residebant. Ipse Decanus erat Numburgensis Episcopus Julius Pflug, 2dus Joannes de Haugwitz. 3. Bernardus de Draschwitz, 4us Nicolaus de Eberleben.

aut de jure potuit interesse, quique de jure et consuetudine vocandus esset, absens erat, excepto Nicolao ab Ebeleben, qui justis ex causis, quas praetendebat, non comparuit, cumque jus eligendi ad nos sic congregatos duntaxat spectaret atque pertineret, ad ipsam electionem faciendam jure nostro processimus. Quatenus autem inter nos excommunicati, suspensi, interdicti, aut alias inhabiles essent, qui de jure hujusmodi electionis negotio non deberent interesse, intentionis nostrae non erat cum eisdem procedere, sive eligere, sive eorum votis inniti, de quo ipso per praefatum Decanum nostrum protestati sumus solemniter.

Deinde idem Decanus noster nobis tres formas, sive vias eligendi futurum Episcopum proposuit, et declaravit, videlicet scrutinii, compromissi, et inspirationis divinae, requirens nos, ut per aliquam formarum et viarum per ipsum nobis propositarum eidem Ecclesiae de idoneo Episcopo et pastore, viro in spiritualibus et temporalibus circumspecto, provideremus. Nobis igitur omnibus jurantibus primum ad sancta Dei Evangelia ita, quod unus quisque nostrum eligeret eum, quem in spiritualibus et temporalibus Ecclesiae fore utiliorem putaret. Notariisque simil; modo juramento de fideliter conscribendis votis praestito obligatis, in dicto loco Capitulari, et votorum omnium diligenti habita collatione comperimus majorem et saniorem partem Capitularium nostrorum de gratia spiritus sancti, ut firmiter credimus, in Venerabilem virum Dominum Joannem de Haugwitz Canonicum nostrum Misnensem, virum utique in spiritualibus et temporalibus providum et discretum, litterarum scientia, vita et moribus merito commendandum, in sacris ordinibus et aetate legitima constitutum, legitimo matrimonio ac ex nobili et militari genere ex utroque parente procreatum vota sua direxisse. Unde praefatus Decanus noster Dominus Julius Confirmatus Naumburgensis et Decanus Misnensis de voluntate et consensu Collegarum suorum vice sua, et eorum, ac omnium nostrum, potestate sibi tradita, eundem Sanctitatis vestrae devotum Joannem de Haugwitz legitime et solemniter elegit, et electum in scriptis pronunciavit, et in hunc modum publicavit:

Ego Julius confirmatus (Episcopus) Naumburgensis et Decanus Misnensis Ecclesiae, electus ad faciendum scrutinium compromissum futuri Episcopi et pastoris hujus Ecclesiae Misnensis, de voluntate, consensu, et mandato Collegarum meorum vice mea, ac sua, et aliorum omnium in his consentientium, ex potestate ipsis et mihi tradita, invocata Spiritus Sancti gratia ad honorem Dei, et Patronorum praedictae S. Joannis Evangelistae ac S. Donati, et ad salutem atque aedificationem ejusdem Venerabilem ac Nobilem virum Dominum Joannem de Haugwitz Canonicum hujus Ecclesiae, in que. unanimiter consensimus, in nostrum et nostrae Ecclesiae

Episcopum et pastorem eligo, eandemque electionem in his scriptis pronuntio.

Cui quidem electioni sic solemniter celebratae cum nemo nostrum contradiceret, et electus consentiret, Julius confirmatus Naumburgensis vice et nomine omnium nostrum electionem hujusmodi supra dicto Domino Joanni de Haugwitz praesenti, et intelligenti intimavit, ipsumque ad honorem Summae et individuae Trinitatis Beatorum Joannis Evangelistae et S. Donati proclamavit. Tum nos eundem Dominum Joannem de Haugwitz electum nostrum in Ecclesiam secundum laudabilem consuetudinem de loco Capitulari ad summum altare ejusdem Ecclesiae introduximus, et post preces ad Deum pie fusas confestim electionem ipsam Clero et populo curavimus publicari. Quapropter Sanctitati Vestrae voto unanimi humillime supplicamus, hanc electionem sic solenniter rite ac canonice celebratam, de solita sua benignitatis clementia gratiose confirmare, defectusque, si qui in hujusmodi electionis negotio commissi judicarentur, supplere, ac eidem electo nostro munus consecrationis committendo et mandando impertiri dignetur, ut Deo authore Ecclesiae nostrae, et toti Dioeces; Pastor idoneus ad gloriam Dei et Ecclesiae nostrae profectum atque salutem praeesse valeat, nosque et alii subditi sub ipsius regimine salubriter militare possimus. Ceterum ut Sanctitas Vestra evidentius cognoscat, vota nostra in praemissis omnibus concordasse et in petitione hujusmodi unanimes extitisse et concordes, praesens electionis nostrae decretum Sanctitati Vestrae transmittimus, id quod manibus nostris propriis subscriptum exhibetur, et in evidentius rei testimonium per infra scriptos publicos Notarios ad praemissa omnia ac singula una cum testibus infra scriptis vocatis et rogatis in formam hanc publicam redigi, sigillique majoris Capituli nostri appensione communiri fecimus. Acta sunt haec sub anno, mense, die et loco, quibus supra, indictione XIII. Pontificatus Sanctitatis Vestrae anno quo supra, praesentibus ibidem Venerabilibus viris Domino Urbano Gerhardi, Nicolao Pirrero, Andrea a Reysen, Praesbyteris et Canonicis Wurzensibus, ac Vicariis nostrae Ecclesiae Misnensis, testibus ad praemissa singulariter rogatis ac requisitis.

Ego Julius oonfirmatus in Episcopum Naumburgensem, et Decanus Ecclesiae Misnensis supra dictae electioni interfui, et in electum ante dictum consensi, quare in fidem me manu propria subscripsi.

Ego Bernhardus de Draschwitz, Canonicus Misnensis supra dictae electioni interfui et in electum ante dictum consensi, quare in fidem me manu propria subscripsi.

Et ego Wolfgangus Leve Clericus Pragensis Dioeceseos, publicus Apostolica et imperali authoritate Notarius, quia supra dictis, Capituli congregationi, Scrutatorum assumptioni, juramentorum praestationi, scrutinioque per ordinem facto, votorum inquisitioni et inscriptioni, eorumque in Capitulo publicationi, et habitae Capitulari collationi, communisque electionis commissioni, ac factae electionis publicationi ac Capituli approbationi, consen susque in electionem petitioni, et praestationi, omnibusque aliis et singulis, dum sic, ut praemittitur, fierent et agerentur una cum Domino Bensero, Notario Budissinensi, Collega et Connotario meo, ac testibus supra scriptis praesens interfui, eaque omnia et singula sic fieri vidi et audivi: ideoque hoc praesens electionis decretum manu Domini Valentini Schulteys Notarii Stolpensis scriptum confeci, subscripsi, publicavi, et in hanc publicam tormam redegi, signoque, nomine et cognomine meo, solitis et consuetis una cum dicti Capituli majoris sigilli appensione communivi ac consignavi in fidem et testimonium omnium et singulorum praemissorum rogatus pariter, et requisitus.

Et Ego Joannes Benserus 7) Clericus Misnensis Dioeceseos, publicus sacra Apostolica authoritate . otarius, quia supra dictis, Capituli congregationi, Scrutatorum assumptioni, juramentorum praestationi, scrutinioque per ordinem facto, votorum inquisitioni et inscriptioni, eorumque in Capitulo publicationi et habitae Capitulari collationi, communisque electionis commissioni, et factae electionis publicationi, et Capituli approbationi, consensusque in electionem petitioni et praestationi, omnibusque aliis et singulis, dum, sicut praemittitur, fierent et agerentur, una cum Domino Wolfgango Leve, Notario Stolpensi, Collega et Connotario meo, ac testibus supra scriptis praesens interfui, eaque omnia et singula sic fieri vidi et audivi. Ideoque hoc praesens electionis decretum manu Domini Valentini Schulteys Notarii Stolpensis scriptum confeci, subscripsi, publicavi et in hanc publicam formam redegi, signo, nomine et cognomine, meis solitis et consuetis, una cum dicti Capituli majoris sigilli appensione communivi et obsignavi in fidem et testimonium omnium et singulorum rogatus pariter et requisitus.

Das Procuratorium, so der abgefandte Herr Hieronhmus von Kummerstadt für sich mit hatte, lautete also:

Nos Joannes Dei gratia electus Episcopus Misnensis his nostris litteris testamur, quod Venerabilem et Nobilem virum Hieronymum a Kummerstadt

<sup>7)</sup> Johann Benser ist Canonieus zu Budissin worden 1564. Er ist auch, oder sein Bruder Georgius, Confessarius Monalium zu Lauban, und Pfarrer zu Heinerst dorf bei Lauban gewesen. Sein Bater Georgius war Schulmeister und Stadtsschreiber zu Hoherswerda bei Wittgenau. Nachdem dieser aber die Lutherische Religion verlassen, soll er zu Budissin Vicarius und Wendischer Prediger ad S. Nicolaum dasselbst worden sehn.

ingenuae nostrae Ecclesiae Misnensis Canonicum, Praepositum Budissinensem et Decanum Wurtzensem, nobis sincere dilectum obligavimus, ut Sanctissimo in Christo Domino, Domino Paulo, divina providentia Papae IV. Domino nostro elementissimo debita nostra obseguia deferat, et a Sanctitate ipsius, nomine nostra humiliter petat muneris de Collegarum nostrorum unanimi sententia nobis impositi, approbationem et omnium Episcopatus nostri Misnensis jurium et consuetudinum, libertatum atque facultatum, quemadmodum illa omnia et singula a Romanis Pontificibus Ecclesiae nostrae pie sunt concessa et liberaliter donata, confirmationem: plenariam insuper ei potestatem facientes, ut nomine nostro juramentum clientelae debitum in animam nostram fideliter praestet, bona fide promittentes, quaecunque Legatus noster nomine nostro fecerit, et promiserit, quod illa pro nostro erga Sedem Apostolicam summo studio perpetuo simus servaturi atque rata habituri, non aliter, ac si ipsi coram illa sancte promisissemus. Quodsi praedicto Legato nostro plura fortasse erunt facienda, quam in his litteris sunt expresse posita, illa omnium harum litterarum testimonio pro expressis et inviolabiliter servandis haberi volumus, cum illa clausula: cum libera etc. In quorum omnium fidem mandatum hoc nostrum sigilli nostri appensione munivimus. Datum in arce nostra Episcopali Wurtzen 13. Julii 1555,

Darauf schrieb der Papst sowohl an das Kapitel, als den neu erwählten Bischof selbsten, diesen bestättigte, jenen befahl er aber, daß sie solchen allen Gehorsam leisten sollten. Der Bestättigungsbrief lautet also:

Paulus Episcopus, Servus servorum Dei dilecto filio Joanni de Haugwitz electo Episcopo Misnensi salutem, et Apostolicam benedictionem. Divina disponente clementia, cujus inscrutabili providentia ordinationem suscipiunt universa, ad apostolicae dignitatis apicem sublimati ad universas orbis Ecclesias aciem nostrae considerationis extendimus, et pro earum statu salubriter dirigendo apostolici favoris auxilium adhibemus. Sed de illis propensius nos cogitare convenit, quos propriis carere pastoribus intuemur, ut iuxta cor nostrum per factae in illis canonicae electionis confirmationem, aut simplicis provisionis auxilium pastores praeficiantur idonei, qui commissos sibi populos per suam circumspectionem providam, et providentiam circumspectam salubriter dirigant, ac informent, ac bona Ecclesiarum ipsarum non solum gubernent utiliter, sed et multimodis efferant incrementis. Sane nuper Ecclesia Misnensis, cui bonae memoriae Nicolaus episcopus Misnensis, dum viveret, praesidebat, per obitum dieti Nicolai Episcopi, qui extra Romanam curiam debita naturae persolvit, pastoris solatio dilecti filii, Decanus et Capitulum ipsius Ecclesiae, ad quos juxta concordata inter nationem germanicam et sedem Apostolicam

inita electio personae idoneae in Episcopum Misnensem, per Romanum Pontificem pro tempore existentem ad electionem hujusmodi praeficiendae pertinere dignoscitur, seu illorum major, et sanior pars pro futura Episcopi Misnensis electione celebranda vocatis omnibus, qui voluerunt, potuerunt et debuerunt electioni hujusmodi commode interesse, die ad eligendum praefixa, ut moris est, convenientes in unum, et per viam scrutinii procedentes, Te ipsius Ecclesiae Canonicum, de legitimo matrimonio procreatum, et in Diaconatus ordine constitutum in Episcopum Misnensem, nemine discrepante, elegerunt, Tuque electioni hujusmodi, illius Tibi praesentato decreto, consensisti, et deinde electionis hujusmodi negotium proponi fecisti in Consistorio coram nobis, petens illam authoritate apostolica confirmari, in his omnibus statutis ad id a jure temporibus observatis. Nos igitur electionem hujusmodi, nec non idoneitatem et merita personae Tuae examinari fecimus diligenter, et quia invenimus, electionem ipsam de eadem persona Tua, cui apud nos de litterarum scientia, vitae munditia, honestate morum, spiritualium providentia, et temporalium circumspectione aliisque multiplicium virtutum donis fide digna testimonia perhibentur, fuisse canonice celebratam, illam de fratram nostrorum consilio authoritate praedicta approbamus et confirmamus, Teque eidem Ecclesiae in Episcopum praeficimus, et Pastorem, curam et administrationem ipsius Ecclesiae Tibi in spiritualibus et temporalibus plenarie committendo, in illo, qui dat gratias et largitur praemia, confidentes, quod dirigente Domino actus tuos, praefata ecclesia sub tuo felici regimine regetur utiliter, et prospere dirigetur, ac grata in eisdem spiritualibus et temporalibus suscipiet incrementa. Jugum igitur Domini tuis impositum humeris prompta devotione suscipiens, curam, et administrationem praedictas sic exercere studeas solicite, fideliter et prudenter, quod Ecclesia ipsa gubernatori provido et fructuoso administratori gaudeat se commissam, Tuque praeter aeternae retributionis praemium, nostram et dictae sedis benedictionem, et gratiam exinde uberius consequi merearis. Datum Romae ad S. Marcum anno 1555. Octavo Cal. Novembris, Pontificatus nostri anno primo.

Nebst diesem schickte ihm der Papst noch einen andern Brief, worinn enthalten 1. die Vollmacht, daß er sich möge lassen zum Bischose weihen. 2. Das Jurament, so er zuvor ablegen soll. Der Brief sautet also:

Paulus Episcopus, Servus servorum Dei, dilecto filio Joanni electo Misnensi salutem et apostolicam benedictionem. Cum nos pridem electionem de persona tua in Episcopum Misnensem per dilectos filios Decanum et Capitulum Ecclesiae Misnensis tunc certo modo pastoris solatio destitutae, canonice celebratam, de fratum nostrorum consilio apostolica authoritate duximus approbandam, et confirmandam, praeficiendo Te eidem

Ecclesiae in Episcopum Misnensem et Pastorem, prout in nostris inde confectis litteris plenius continetur. Nos autem ea, quae ad Tuae commoditatis augmentum cedere valeant, favorabiliter intendentes, Tibi Diacono ut postquam Presbyter fueris, a quocunque malueris Catholico Antistite, gratiam et communionem apostolicae sedis habente, arcitis et in hoc sibi assistentibus duobus vel tribus catholicis Episcopis, similes gratiam et communionem habentibus, munus consecrationis suscipere valeas, ac eidem Antistiti, ut recepto prius per eum a Te, nostro et Romanae Ecclesiae nomine, fidelitatis debitae solito juramento juxta formam praesentibus annotatam munus praedictum authoritate nostra Tibi impendere licite possit, plenam et liberam eorundem tenore praesentium concedimus facultatem. Volumus etiam, et authoritate praedicta statuimus et decernimus, quod si non recepto a Te per ipsum Antistitem praedicto juramento, idem Antistes munus ipsum tibi impendere, et si illud suscipere praesumseris, dictus Antistes a Pontificalis officii exercitio, et tam ipse, quam tu ab administratione tam spiritualium, quam temporalium Ecclesiae nostrae suspensi sitis eo ipso. Praeterea etiam volumus, quod formam hujusmodi a Te tunc praestiti juramenti nobis de verbo ad verbum, per proprium nuntium quantocitius destinare procures, quodque per hoc Venerabili fratri nostro Archiepiscopo Magdeburgensi, cui Ecclesia ipsa Misnensis Metropolitano jure subesse dignoscitur, nullum in posterum praejudicium generetur. Forma autem juramenti, quod praestabis, haec est:

Ego Joannes electus Misnensis Episcopum ab hac hora, ut antea, fidelis ero Beato Petro, sanctaeque romanae Ecclesiae, ac Domino nostro Paulo Papae IV. suisque successoribus canonice intrantibus. Non ero in consilio, aut facto vel consensu, ut vitam perdant, aut membrum, seu capiantur, seu in eos manus violenter quomodo libet, ingerantur vel injuriae aliquae inferantur quovis quaesito colore. Consilium vero, quod mihi credituri sunt, per se, aut Nuntios, aut litteras ad eorum damnum, me sciente, nemini pandam. Papatum Romanum, et regalia Sti Petri adjutor eis ero ad retinendum, et defendendum contra omnem hominem, Legatum apostolicae sedis in eundo et redeundo honorifice tractabo, et in suis necessitatibus adjuvabo. Jura, honores, privilegia, et authoritatem Romanae Ecclesiae Domini nostri Papae et successorum praedictorum sonservare et defendere, augere et promovere curabo, nec ero in consilio, facto, seu tractatu, in quibus contra ipsum Dominum nostrum, vel eandem Romanam Ecclesiam aliqua sinistra et praejudicialia personarum, juris, honoris, status et potestatis eorum machinentur; et si talia a quibuscunque procurari novero, vel tractari, impediam hoc pro posse, et quanto citius potero commode significabo eidem Domino nostro vel alteri, per quem ad

ipsius notitiam pervenire possit. Regulas S. S. Patrum, decreta, ordinationes, sententias, dispositiones, reservationes, provisiones et mandata Apostolica totis viribus observabo et faciam ab aliis observari. Haereticos, Schismaticos et Rebelles Domino nostro, et successoribus praedictis pro posse persequar et impugnabo. Vocatus ad Synodum veniam, nisi praepeditus fuero canonica praepeditione. Apostolica limina citra singulis' annis, ultra vero montes singulis bienniis visitabo per me, aut per meum Nuntium, nisi absolvar apostolica licentia. Possessiones vero ad mensam meam pertinentes non vendam, nec donabo, nec impignorabo, nec de novo infeudabo, vel aliquo modo alienabo, etiam cum consensu Capituli Ecclesiae meae inconsulto Romano Pontifice. Sic me Deus adjuvet et haec sancta Dei Evangelia. Datum Romae ad S. Marcum anno 1555. Octavo Cal. Novembris.

Eben dieser Papst überschickte ihm noch zweh andere Briefe, einen an Kaiser Carolum V. gestellt, den zweiten an den Erzbischof zu Magdeburg, in beiden wurde er denenselben bestermaßen recomendiret, daß sie ihm im Falle der Noth ihren Schutz und Hilfe leisten sollen.

Da nun Joannes nach abgelegten Jurament zum Priester und zum Bischofe war geweihet worden, sieng er seine Regierung ganz löblich und eifrig an, welches nicht nur Churfürsten Augusto mißsiel, sondern dieser auch von jenem verslangte, damit er seinem gethanen Versprechnisse nachkomme, wozu der Vischof aber schlechten Willen bezeugte, sondern mancherlen Hindernisse, besonders das geleistete Jurament vorschützte, unter dessen auch an den römischen und böhmischen König Ferdinand nach Prag seine gesandte Herrn Petrum Bochin von Lusen auf Pitschin, und Erhardum von Achen der Rechte Doctor mit einem Schreiben de dato Stolpen den 9. Oktober 1556. absertigte, welche um die Belehnung und Consirmation der bischöft. Regalien solicitiren sollten, welche auch erfolget das künftige Jahr in nachstehendem Briese:

Wir Ferdinand von Gottes Gnaden Römischer König etc. bekennen öffentlich mit diesem Briese und thun kund allermänniglich, daß uns der Ehrwürdige Johannes, erwählter und consirmirter Bischof zu Meissen, unser Fürst und lieber Andächtige durch seine Gewaltträger, nehmlich die Gestrengen und Shrsamen, Gelahrten, unsere Lieben und Getreuen Peter Bochin von Lusen auf Pitschin, unsern Hauptmann der alten Stadt Prag, und Erharden von Achen der Rechten Doctor, unsere Räthe, gehorsamlich fürbringen lassen, wie wohl Er zu uns anstatt der Römischen Kaiserl. Majestät unsers lieben Brudern und Herrn zu kommen, und seine Regalien, Lehn, und Weltligkeit aus unsern Händen persönlich, als er zu thun schuldig wüßte, zu empfahen willig wäre, so werde er doch daran durch sein und seines Stiftes Ehehafft verhindert, und uns derhalben unterthänigst angezussen, daß wir im Ramen und von wegen hochgedachten

Raiferl. Majeftat ihm feine und gemeltes feines Stifts Meiffen, Regalien Lehn und Weltligfeit in allen und jeden Mannschaften, Berrichaften, Lehnichaften geiftlichen und weltlichen, Bergwerken, Wildbahnen, Baiden, Ehren, Rechten, Würden, Zierden, hoben und niedern Gerichten, Gerichtszwängen, und allen andern Rechten und Gerechtigfeiten dazu gehörend, nichts ausgenommen, so von Ihren Lieb- und Kaiserl. Majestät und dem hl. Reich zu Lehn rühren, zu Behn zu verleihen, auch alle, und jegliche seine, und des gemeldeten seines Stifte Meissen Gnab, Freiheit, Recht, Briefe, Privilegia, und Sandfest, fo Ihme, seinen Vordern, und dem Stift zu Meissen von Römischen Raisern und Königen, oder andern Fürsten und Berrn gegeben find, und sie erlangt, und dazu ihr alt Bertommen und gute Bewohnheiten. die Er und seine Vorvordern bisher gehabt, und redlich hergebracht haben, in allen und jeden ihren Puntten, Stücken, Artifulu, Inhaltungen, und Begreiffung zu erneuern, zu confirmiren und zu bestättigen, gnädiglich geruheten. Da haben wir angesehn solch sein demuthig Gebet, auch stäte getreue und nütliche Dienste, die seine Borfordern und Er Hochermeldeter Raiferl. Majestät, und unsern Vorfordern, und dem hl. Reiche oft williglich und unverdroffen gethan haben, und Er hinführe wohl thun mag und foll. Und barum auch sonderlich auf Papstlicher Heiligkeit Confirmation und Bestättigung aus wohl bedachtem Muthe, gutem Rathe, unserer und des Reichs Fürsten, Grafen, Fregen, Berren, Golen und Getreuen, und Rathen Wiffen, bemfelben unfern Fürsten Johansen, erwählten und confirmirten zum Bischofe gu Meiffen, all und jegliche feine, und des gedachten feines Stiftes Deiffen, Regalien, Vehen, und Weltligfeit, mit allen und jeglichen Mannschaften, Berrichaften, geistlichen und weltlichen, gehnschaften, Angern, Bergwerten, Wildbahnen, Baiden, Ehren, Rechten, Bürden, Zierden, höchsten und niedern Berichten, Gerichts-3mangen, und allen andern Rechten und Gerechtigkeiten darzu gehörend, nichts ausgeschlossen, im Ramen und anstatt hochgedachter Raiferl. Majestät zu lehn gnädiglich verliehen, und dazu all' und jede fein und feines Stifts obberührte Gnade, Frenheit, Rechte, Briefe, Privilegia, und Sandfesten, und darzu ihr alt Berkommen und gute Gewohnheit, die Er und feine Vorfordern bisher gehabt, und löblich hergebracht haben, in allen und jeglichen ihren Inhaltungen, Gefeten, Bunften, Artifuln, Meinung und Begreifungen, die wir alle und jede besonder für genugsam wollen bestimmet und angezogen haben, anftatt Liebde und Kaiferl. Majestät gnädiglich erneuert, confirmiret und bestättiget. Berleihen, verneuern, confirmiren und bestättigen auch folches alles von wegen Ihrer Liebde und Raiferl. Majestät Bollfommenheit, und rechten Bliffen in Kraft diefes Briefes, mas wir 3hm von Billigfeit und Rechtswegen daran zu verleihen und zu bestättigen haben, und meinen und wollen, daß der gemeldete unfer Fürft von

Meiffen in obberührten fein, und feines Stiftes Meiffen, Regalien, Lehn und Weltligfeit mit allen ihren vorgedachten Zugelörungen, von Hocherwähnter Röm. Raif. Majestät, und dem hi. Reiche in Lehns Weise inne haben, besitzen, und fich der fammt allen jeglichen vorbestimmten sein und feines Stifts Gnade, Frenheiten, Rechten, Briefen, Privilegien, Handfesten, alten herkommen, und guten Gewohnheiten, brauchen und geniffen foll und mag, in aller maffen, die seine Vorfordern Bischöfe zu Meissen bis auf 3hm, und Er bisher inne gehabt, gehalten, genoffen, befeffen und gebraucht haben, von allermänniglich ungehindert. Doch aller Raiferl. Majestät und bem hl. Reich an unsern und fast männiglich an seinen Rechten unvorgreiflich und unschädlich. Der vorgemeldete unser Fürst zu Meissen hat uns auch darauf die vorgenannte Betern von Bochin, und Doctor Erhard von Achen in Kraft ihrer Gewalt, an seiner statt, und in seiner Stelle gewöhnliche Gelübde, auch Eid gethan, Ihro Raiferl. Majeftat, und uns an Ihrer Majestät statt von folden Regalien und Weltligkeit wegen gehorsam und gewärtig zu fenn, für feinen rechten naturlichen Herrn zu haben, zu dienen und zu thun, alsdenn einem Bischof zu Meissen einem römischen Raifer von Rechtswegen zu thun schuldig und pflichtig ist. Und gebiethen demnach im Namen, und von wegen hochernennten Raiferl. Majestät allen und jeglichen des obgemelten Stifts zu Meiffen, Grafen, Fregen, Berrn, Rittern, Anechten Mannen, Boigten, Amtleuthen, Burgermeistern, Rathen, Burgern, Gemeinden, Hintersassen, und Unterthanen, in was Würden, Stands, und Wesens fie sind, ernstlich und vestiglich mit diesem Brief, daß sie dem obgenannten confirmirten zum Bischof zu Meiffen in allen und jeglichen Sachen seine uns feines Stifts Regalien, Lehn, Gericht, und Herrligkeit beeührend, als ihren rechten natürlichen Herrn ohne alle Irrung, und Widerrede gehorsam und gewärtig fenn, auch fürder andern unsers und des Reichs Unterthauen, und Betreuen, daß sie den obbestimmten unsern Fürsten zu Meissen bei dieser unfer Berleihung der gemeldeten Regalion und Weltligkeit, auch seinen und feines Stifts obberührten Gnaden, Frenheiten, Privilegien, Sandfesten, alten Berkommen, guten Gewohnheiten Berneuerung, Confirmation und Bestätti= gung nicht irren und verhindern, sondern in der also geruhiglich gebrauchen, genissen, und gänglich daben bleiben lassen, und darwider nicht thun, noch jemands andern zu thun gestatten, in feine Weise, so lieb einem jeden seh höchst gedachter Raiferl. Majestät und des Reichs schwere Strafe und Unanad, und Verlierung einer Poen, nehmlich 60 Mark löthiges Goldes zu vermeiden, daß ein jeder, so oft er freventlich dawider thut, halb in der Raiferl. Majestät und des Reichs Rammer, und den andern halben Theil dem vorgenannten unfern Fürsten zu Meissen, seinen Rachkommen, und Stift unnachläffig zu bezahlen verfallen fenn foll. Mit Urfundt dieß Briefs

versiegelt mit unsern Königl. Insiegel, der geben ist in unser und des hl. Reichs Stadt Regensburg den 16. Februar 1557.

Unterbessen bemühte sich der Churfürst zu Sachsen noch immer, den Bischof zu bereden, daß er den bischöflichen Sitz und Amt Stolpen gegen Mühlberg vertauschen, und sein gethanes Versprechen erfüllen solle, brachte es auch so weit, daß 1557 dieserwegen mit Genehmhaltung des Bischofs ein Contract aufs Papier gesetzt worden, aber weil der Vischof den Contract zu unterschreiben noch keine Lust bezeugte, brauchte der Churfürst alles erssinnliche Zureden, theils durch sich selbsten, theils durch seine Räthe, und als dem Churfürsten der Vischof 1558 rundweg in einem Briese zuschriebe: daß ers nicht thun werde, gab ihm der Churfürst zur Untwort: der Vischof solle sich Zeit und Beile nicht lassen lang senn, er wisse schon Mittel, wie er sich helsen könnte, würde er seiner Zeit ersehen, wollte er sie vor die Hand nehmen. Und sogleich gieng die Versolgung des Bischofs an, denn Joannes von Karlowitz rüstet sich zum Kriege wider den Bischof, zweiselssohne mit Wissen und Willen des Churfürsten, sonsten er sich dessen nicht unterstehen hätte dürsen. Die Ursach solchen Krieges war solgende:

Als Nicolaus II. von Karlowit, Meiffnische Bischof den 17. April 1555 gu Stolpen geftorben mar, gaben beffen Rathe Joannes von Saugwit jetiger Bischof und Joannes Fritsch hievon Nachricht dem Domfapitel, und dieses weiter dem Bischof zu Naumburg als ihrem Decano, Julius Pflug, welcher dann fogleich Joanni von Hangwit fchriftlichen Befehl gufandte, daß er in Beisenn etlicher Personen ju Stolpen des verftorbenen Bischofs Sachen inventiren folle. Es geschah auch in Gegenwart Georgii von Rarlowit. Henrici Rauchdorns, Kanzlers, Melchioris von Karlowit, Amthauptmanns zu Stolpen, und Joannis Fritsche, Syndici, und ward unter andern gefunden ein Testament, welches der Gottselige schon damahls, als er noch Canonicus gewesen, verfertiget gehabt; item: eine schwarze lade mit darauf eingeschnittenen Namen Carlowit, darin etliche Gade voll Beld waren, und weil ber gewesene bischöfliche Thursteher Hans Spor aussagte: er habe es aus des gottseligen Bischofs Munde gehört, daß alles, mas in der lade mare, feinen Freunden sehn follte, haben die Herrn Commissarii das obige Testament sum Gelde in die Lade geleget und folche wiederum verwahret. Und obichon Christoph von Karlowit, Hieronymus, und Christoph von Zehmen und Georgius von Kundiger des verstorbenen Freunde durch Thammen von Sebottendorf, und Melchior Hauffen als Churfürstt fächsische Gefandten, welche sede vacante ftete gur Stelle gemefen, Joannem von Saugwit bitten laffen, er wolle ihnen das Testament öffnen, und was dasselbe vermöchte, und was in der Lade ihnen gehörete auf einen Revers ausantworten, so ist es doch ihnen, aus Urfache, weil feine Instruction dazu vorhanden wäre, und ohne

dieselbe man nichts thun dürfte, abgeschlagen worden, mit dem Bedeuten, fie follten bis zur Wahl eines neuen Bischofs in Ruhe stehen, unterdeffen wolle man die Lade versiegeln, und in ein wohlvermahrtes Gewölbe setzen lassen, darein sie auch willigten. Nachdem aber eben dieser Joannes von Haugwitz war zum Bischofe erwählet worden, und ihm die Bischofswerder ben 11. Jung in folcher Stadt gehuldigt hatten, ließen ihn die Karlowigischen Erben seines vorhin gethanen Versprechens erinnern, und um Bollziehung dessen anhalten, wozu sich der Bischof willig erboth, und das Testament öffnete. Es wollten aber die Erben mit Herausgebung des gefundenen Testamentes nicht zufrieden sehn, sondern gaben vor, es sehe noch ein anderes vorhanden, welches er als Bischof gemacht, und dieses solle man ihnen herausgeben, worauf geantwortet wurde: man wußte von keinem andern, fo sie aber was besseres darthun könnten, wollte sich der neuerwählte Bischof aller Gebühr nach bezeugen. Man hat ihnen auch bald darauf gegen ausgestellten Rovers die schwarze Lade samt dem Gelde und Abschrift des Testamentes verabfolget. Sie drungen aber gleichwohl mit allem Ernst auf die Aushändigung des eingebildeten bischöflichen Testamentes, ja es kam fo weit, daß Joannes von Karlowitz auf Tschuschendorf 8) dem Bischofe nachstehenden Fehdebrief zuschickte:

Chrwürdiger in Gott, Gnädiger Fürst und Herr. Guer Fürstlichen Gnaden werden sich gnädig zu erinnern wissen, mit was Gewalt Euer Fürstl. Gnaden nach Abgang unferes freundlichen und lieben Herrn und Betters Niflas von Karlowit, weiland Bischofs von Meissen sich, ehe diefelbe zu Ihren bischöflichen Umte erwählet, die zugefiegelten Zimmer und Raften ohne Beisehn derjenigen, die zwar nach dem tödtlichen Abgang unseres lieben herrn und Betters zu erforderter Sieglung der obbenannten Zimmer und Raften erfordert, eröffnet, durch welche Eröffnung uns ein Testament verrückt, oder noch mit Gewalt vorenthalten wird. Nachdem aber E. F. G. auf unser vielfältig Ansuchen durch unsere Freunde uns einen Handelstag gegen Bischofswerda angestallt, welcher Handelstag auf 4. E. F. G. gesetzten Freunde, desgleichen uns follte vollmächtig heimgestellt werden, nach Erfennung derfelben E. F. G. und uns fich jedes Theils weisen zu laffen. Es hat aber E. F. G. unangesehen, daß unser gnädigster Herr, der Churfürst zu Sachsen uns aus Gnaden zwen zugegebene Rathe, als nehmlich Beinrich von Geredorf, Oberhauptmann, und Wolfen von Schönberg, Hausmarschall, welche den Abend zuvor zu Stolpen ankommen, sich gegen E. F. G. angeben, und von wegen unfere gnädigften herrn, des Churfürsten zu Sachsen, gebethen, E. F. G. wollte den angestallten Tag felbst perfon-

<sup>8)</sup> Dieser mar bes Georg v. Tarlowitz Bruder.

lich besuchen, damit einmal dem Handel abgeholfen werden möge. Es hat aber alles feine Frucht bei E. F. G. schaffen wollen, sondern ihr suchen alles abgeschlagen. Da wir nun aber obermelten Tag ersucht und zur Stelle fommen, und unfre vier obgenannte Freunde gang vollmächtig nebit E. F. G. vier gesetzt, gemeint, E. F. G. vier gesetzte Freunde murden auch von wegen E. F. G. gevollmächtigt senn, wie es denn von E. F. G. ist angestallt worden, haben sie unser suchen und Beschwerung angehört, und sich von wegen E. F. G. in feinen Handel eingelassen, vielweniger einige Vollmacht gehabt, und une also bisher mit der Nafen herumgeführt. E. F. G. haben über das alles auch mich Hans von Karlowitz nicht bleiben laffen, fondern mich hin und wieder bei redlichen Leuten mit verdrüßlichen ehrenrührigen Worten angegriffen, und mich einen armen unschuldigen Menschen als einen Uibelthäter martern, und jämmerlich zerreiffen laffen, da ich doch die Zeit meines Lebens von feinem Chrliebenden feiner Mighandlung bin bezüchtiget worden, vielweniger überwiesen, auch ob Gott will hinförder mit der Wahrheit nicht geschehen soll, muß ich obbenannter Hans von Karlowis por meine Berfon Gott und der Welt, und meinen Belfere Belfern flagen, und will hiermit mich gegen E. F. G. genugfam verwahrt haben. E. F. G. und derfelben Belfere Belfern und allen Unterthanen, die fich wider mich, und meine Belfere Belfer brauchen laffen, nach Leib und Gut zu trachten, und was wege, und wie ich das bedenken fann und vermag. Will es aber dem lieben Gott befohlen haben, und mich, wie oben gemelt, genugsam verwahrt haben. Datum Dienstag, welcher ift der 13. Septbr. im 1558. 3ahr. Hans von Carlowit.

Tit. Dem Hochwürdigen in Gott Johann von Haugwitz, erwählten Bischof zu Meissen. In Abwesenheit seinen Räthen zu erbrechen.

Des folgenden Tages darauf als den 14. Septbr. kam Carlowit mit einer Menge Volks gegen Stolpen, willens, den Bischof, dasern er zugegen wäre, gesangen zu nehmen, allein der Bischof solche Feindseligkeit wahrnehmend, hat sich kümmerlich durch den Schloßgarten salvirt und nach Prag retirirt. Indessen da Karlowitzen dieses sein Vorhaben mitslungen, hausete dieser übel auf den bischöslichen Gütern, ohne einigen ernstlichen Widerstand, sintemahlen der Adel und die meisten Unterthanen schon mit dem Lutherthum inficirt waren, in denen bischösslichen Wäldern hielte er Holzmarkt, verkaufte Jedermann, wer nur was haben wollte, räumte die Schäserenen aus, die vor der Stadt waren, als auch zu Wilschdorf, und nahm die Fische aus dem Caras-Teiche, also orberte ) er bis den 20. Septber. Die Stadt und Schloß

<sup>9)</sup> orbern, altdeutsches, bie und da noch gebräuchliches Wort für: übel baufen, gewalttbätig versabren, das Oberfte zum Unterften febren. G.

mochte er aber nicht einbefommen, weil von dem Schlosse drehmal aus denen Stücken gegen ihn und feine Belfer gefeuert wurde, daber jog er von dannen ab mit 100 Rentern und etlichen Bauer Wägen nacher Wurten die andre bischöfliche Stadt 10). Port läßt er aus allen dren Schäferenen das Vieh nach der Stadt Burten treiben, daffelbst bewahren, bis man die Schafe verfaufen fonne. Den 5. November fam er mit feiner Reiteren für die Stadt, willens fich derfelben mit Lift zu bemächtigen, so ihm aber nicht angegangen. Zog also noch demselben Tag weiter nacher Migeln, wo er alles Bieh von der Weide wegnahm, das Schloß eroberte, weil Niemand Wehrhaftes zugegen, die Bürger beschwatte, daß sie ihn hineinließen, und endlich ihm gar huldigten. Den 8. November that er einen Ausfall gegen Wurken, und nahm 700 Stück Schweine von der Weide weg, die Bürger wollten diese Wegtreibung verhindern, fochten mit den Karlowitischen bis den 22. November, und weil daben neun Bürger verwundet worden, und fünf davon gestorben, retirirten sich die übrigen wieder in die Stadt und ließen die Karlowitischen auf ihre vielfache Berheifzungen in die Stadt. Den Bürgern that Karlowitz zwar kein Leid, aber allen Vorrath an Getreide und andern Dingen, so des Bischofs war, nahm er hinweg, und zog weiter gegen Bischofswerda, woselbst er den 28. November anlangte, und fogleich von dem Rathe schriftlich verlangte eingelassen zu werden mit beigefügten Drohworten, daß widrigenfalls mit ihnen nicht besser als mit denen zu Wurten verfahren werde. Befam darauf zur Antwort: Sie könnten für sich nichts thun, weil Sie Ihrem Fürsten die Treue geschworen, Er also Karlowitz wollte 8 Tage in Geduld stehen, bis sie an ihre Obrigfeit und den Churfürsten als ihren Erbschutzherrn solches berichtet und Antwort erhalten. Darein Karlowitz willigte aber mit diesem Beding, daß sich die Stadt unter folder Zeit neutral aufführen folle. Es hat ihnen aber auf ihr Bitten Karlowit noch zwen andere Fristen bewilliget. Unterdessen bewarb sich der Bischof zu Prag beim neuerwählten römischen Raifer Ferdinand (fintemahlen beffen Herr Bater Kaifer Karl V. den 21. Septhr. 1558. geftorben mar) um Hilfe, brachte es auch so weit, daß mehr als ein Commissarius vom Ferdinando an den Churfürsten zu Sachsen diesertwegen abgefertiget murde. Die Stolpner und Bischofswerder ermahnte der Bischof ihm treu zu bleiben, und an Karlowitzen sich nicht zu ergeben, indeme sich der Raiser seiner und ihrer annehme. Die Bischofswerder fertigten ihre Bothen ab an den Churfürsten nacher Dresden, weil dieser aber mit allem Fleiß, um nicht überaufen zu werden, sich von Dresden weg nacher Lochau (jest Annaberg 11)

<sup>10)</sup> Wurten liegt zwischen Leipzig und Torgan an dem Fluß Mulde.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Annaberg liegt im Erzgebirge an der böhmischen Gränze von Bischofswerda 14 von Dresden 10 Meilen.

genannt) begeben, übernahmen die Churfürstlichen Räthe derer Bischofswerder Bittschriften, und fertigten die Abgesandten mit einem bloßen Recepisse wiederum ab. Und als der Churfürst selbsten ware angegangen worden, gab er dem Rath zu Bischofswerda folgendes kaltsinniges Reseript:

Von Gottes Gnaden Augustus Herzog zu Sachsen Churfürst. Liebe Getreuen, Wir haben euer Schreiben hören verlesen, und können daraus nicht vermerken, daß euch Schaden zugefüget worden seh, da ihr euch dann gegen uns, als dem Erbschutz- und Landesfürsten, dergleichen gegen den unsern also bezeugen und verhalten werdet, wie getreuen Erbschutz-Verwandten und unsern Landsassen eigent und gebührt. Auf den Fall wollen wir uns hinwider gebührlich zu erzeigen wissen. Wollten wir euch hinwider nicht verhalten. Datum Lochau den 3. Dezbr. 1558.

Un die Rathe von Stolpen aber schrieb er folgender Maffen:

Von Gottes Gnaden Augustus Herzog zu Sachsen und Churfürst. Lieben Getreuen, uns ist eine offene Supplication in euern Namen an Uns gestellt, darinn ihr uns um Schutz ersucht, fürgetragen worden, und wiewohl wir nicht wissen, woher solche Supplication gelangt, können auch daraus nicht verstehen, was für Schade euch zugefüget worden, wir wollen geschweigen, das uns angelangt, wie ihr euch unlängst vorschienen etzlicher Händel unterstanden, daraus wir wohl zu andern gegen euch verursachet worden. Jedoch, da ihr euch gegen uns, und den unsern, wie getreuen, friedlichen Erbschutz Berwandten und Unterthanen gebührt, verhalten werdet, wollen wir uns auch der Gebühr zu erzeugen wissen, haben wir euch nicht verhalten mögen. Datum Lochau den 5. Dezembr. 1558.

Karlowiten murde unterdeffen Zeit und Weile lang, er wollte furzum Bischofswerda haben, darum rückte er abermals den 20. Dezember bei trüben neblichtem Wetter früh um 9 Uhr mit 20 Pferden an das Budiffiner Thor und wollte eingelassen werden, und weil ihm nicht gewillfahret wurde, ritt er in schneller Gil nach dem Stadt Vorwerte, Picka genannt, raubte da alle Schafe und Hasen-Retze, und versprach bald wieder zu kommen. Den 21. Dezber fam er mit feinem Bolfe auf der Dresdner Straffe gegen Stolpen maschirt, wider welche die Stolpner einen Ausfall thaten, und mit den Feinden sich in Scharmitel einließen, woben von beiden Theilen viele verwundet, ein Reuter von den Carlowigischen, von Stolpnern aber fünf Mann getödtet murden. Mittlerweile liefen von dem Bischofe Briefe de dato Brag 16. Dezber zu Stolpen ein an die bischöflichen Rathe, darinnen enthalten war, daß fie weder Stolpen noch Bischofswerda an Karlowigen übergeben follen, fondern wann fie feben fich zu erwehren nicht im Stande zu fenn, beide Derter lieber unter guten leidentlichen Bedingniffen an den Churfürsten lieber abtreten möchten. Weil nun dieses gleich an den Churfürsten war berichtet worden, und jolches das rechte Intent des Churfürsten war, so gab dieser Befehl, es sollte ein Ausschuß von Alt Dresdnern und Radeberger Bürgern denen Stolpnern zu Hilse gehen, welche den 24. Dezber ansamen, und sowohl in die Stadt als Schloß eingelassen wurden, an die Bischosswerder aber ergieng der Befehl aus der Regierung von Dresden, es sollte auf den 26. Dezember dreh Personen aus des Raths Mittel erscheinen bei den Churfürstl. Räthen, und dasselbst Bescheids erwarten. Un Karlowizen aber ergieng Churfürstl. Besehl, mit denen Drangsalen inne zu halten, und zum gütlichen Vergleiche zu schreiten, welches dann geschahe sowohl von Seiten des Churfürsten als Karlowizens, nachdem dieser letztere durch seine Fehde dem Meissnischen Bischose über 30.000 Gulden Schaden gethan hatte. Der Vergleich bestund in folgenden Punsten:

- 1. Sollen Hansen von Carlowitz dem Fehder über das aus dem schwarzen Kasten schon erhaltene Geld noch gegeben werden 4000 Gulden in vier Jahren, jedes Jahr 1000 Gulden, und jedes rückständige 1000 Gulden mit 25 Gulden zu verzinsen.
- 2. Soll der Bischof allen bei dieser Fehde verursachten Schaden denen ersetzen, so es suchen werden.
- 3. Soll sich Karlowitz der Fehde für sich, seine Helser und Helsershelser lossagen und von fernerer Anforderung des Bischofs Carlowitzischen Testaments sowohl er als seine Erben verzicht thun, und dem Bischof Joanni von Haugwitz seine Aemter, Städte, Schlösser auch Dörfer wiederum einräumen.

Nachdem nun diese Punkta sowohl vom Bischofe Joanne als Karlowitzen waren bewilliget und unterschrieben worden, ward zu Dresden ein Kongreß beliebt zwischen den Bischof und Churfürsten wegen des Amts Stolpen, dahin sich der Bischof Joannes von Haugwitz aus Prag in eigener Person begab, und sich mit dem Churfürsten Augusto in Tractat einließ, der auch den 18. Januarii 1559 seine Entschaft erreichte wie folget:

Als Herr Johann Bischof zu Meissen seine und des Stifts Meissen Gelegenheit, und sonderlich das bedacht, daß die Bischöfe zu Meissen sotch Stift, und alle dazu gehörige Stifte, Schlösser, Aemter, Städte und Dorfsschaften in des Churfürsten von Sachsen Erbschutz, auch in seiner Churfürstl. Gnaden Marggrafthumb bezirckt und gelegen, und also nicht allein solches Erbschutzes gebrauchen, sondern auch hierdurch alle Gewerbe, Handthierung und Nahrung des Stifts Meissen Unterthanen und Verwandten sowohl als seiner Churfürstl. Gnaden Erbunterthanen in diesem Marggrafthum zum Besten befördern werden. Als hat sich bemelter Bischof zur Erhaltung, Pflanzung und Fortsetzung mehrer Ruhe und Einigkeit zwischen seiner Churfürstl. Gnaden und Ihme dem Bischof und beiderseits Unterthanen,

und derer aller Nachkommenden etlicher Sachen und Artifuln halber mit hochermeldeten Churfürsten vereiniget und vergliechen.

- 1. Co viel die Religionssachen anlanget, nachdem der Bischof von Meissen befunden, daß die Unterthanen und Verwandten bes Stifte Meiffen sowohl, als alle des Churfürsten zu Sachsen Erblande sich für viel Jahren anher, und fonderlich für Aufrichtung des jungft beschloffenen Religions= friedens zu der Religion, jo der göttlichen, prophetischen und Apostolischen Schrift gemäß, und in der Augsburgischen Confession fürzlich verfasset, befannt, deren auch in ihren Kirchen und sousten sich verwandt und zuge. than gemacht, und folder göttlichen Schrift, Confession und Religion gemäß halten und lehren laffen, derohalben denn auch der Churfürft zu Sachien in Rraft des hl. Reichs-Abschiedes und der faiferl. Majestät der Stiftsunterthanen halber Ao. 1555 zu Augsburg gegebenen Declaration begehret, bağ es der Bischof im Stift Meiffen bei folder Religion, und derhalben gehaltenen Visitation bleiben lassen wolle, hat der Bischof bewilliget, daß er es im bemeltem Stift in Religionssachen bei der vorlängst darinn gestifteten und gepflanzten oben erklärten Religion der Augsburgischen Consession gemäß halten, auch bei der beschehenen Visitation allenthalben bleiben soll und laffen mill. —
- 2. Es will und soll sich auch dieser und folgende Bischöse mit Anlage der Trank- und andern Steuern im Stisst dieser Erblanden nach richten und gemäß bezeugen, und des Chursürsten und Sr. Chursürstl. Gnaden Nachkommen Landtäge, wie vor Alters hergebracht, besuchen, beschicken und sich zu diesen Landen halten, mit Zuschickung zu Roß und Fuß, auch sonst im Fall der Noth mit tragen und mit leiden, wie auch je vorzeiten geschehen.
- 3. Dieweil auch der Bischof und seine Vorsahren in viel Wege empfunden, was Streits, Irrungen und Unruhe der gemengten Wildbahnen halber im Amt Stolpen sich je vorzeiten und unlängst zugetragen, auch was Beschwerung und Nachtheil den Unterthanen beiderseits deshalben begegnet, dadurch denn fast kein Aushören von täglichen hin- und wieder klagen gewesen, und sich in dem nicht allein seine Chursürstl. Gnaden und der Bischof, auch deren Vorsahren, sondern auch deren Iäger, Körster, Diener und Unterthanen allerdings mit einander nicht vertragen, noch vereinigen mögen: derohalben obermelter Bischof bei sich selbst bewogen, daß er des Orts nicht wehl richtig sehn könne, und in seinem selbst, auch seiner Räthe und Freunde Rath besunden, weil sich der Chursürst zu einem solchen gleichmäßigen Wechsel erbothen, daß dem hl. Reiche und Stift Weissen an Nugunzen nichts abgehen solle, daß solche Auswechslung sonderlich in Erwegung, weil des Chursürsten Vorsahren bei, und an Stiftung, Vermehrung und

Verbesserung des Visthums, merklich und viel gethan, nicht auszuschlagen, sondern vielmehr dem Stift zu gut vorgenommen und geleget würde, fürsnehmlich, wenn die Güter, sodagegen dem Stifte eingeräumt würden, den andern des Stifts Güter näher, den der Stolpen, gelegen. Demnach haben sich beiderseits verglichen, daß die Answechslung des Amts Stolpen mit dem stattlichen wohlgelegnem Amt und Stadt Mühlverg geschehen soll, ohne allen Abgang des Reichslehns und anderer Gerechtigkeit und Ruzung des Stifts Meissen. Es soll aber dem Vischof an der geistlichen Jurischetion, so viel er allenthalben deren befingt und in Branch hat, kein Eintrag geschehen 12).

4. Es will sich auch seine Churfürstl. Inaden aller guten Nachbar schaft gegen der Kron Böhmen und Marggrafthum Lausitz dieser Auswechselung halber, und sonst verhalten <sup>13</sup>).

Die Auswechslung und Uibergabe dauerte vom 26. bis 29. Januarii 1559 und gleich darauf gieng die völlige Religionsänderung in dem Amte Stolpen für sich, und ward an allen Orten lutherisch gepredigt, welches vorhin unter dem Vischofe noch nicht öffentlich geschehen durste. Der letzte fath. Pfarrer zu Stolpen, so zugleich des Vischofs Commissarius Generalis in geistlichen Wesen, und auch Canonicus (Cantor) beim Budissiner Domsstifte in der Lausitz war, nußte von Stolpen ab und nacher Budissin zieshen; derselbe hieß Jacob Heinrich, klein von Statur, und wie man sagt, Philippo Melanchtoni ganz ähnlich ausgesehen haben soll 14).

<sup>12)</sup> u. 13) Diese zweh Bunkte hat der Churfürst nicht gehalten.

<sup>14)</sup> Jacobus Heinriei schreibt an den Rath zu Bischofswerda folgenden Klagebrief: Meine allezeit gutwillige Dienste zuvor. Ehrbare, Ehrenhaftige, und Wohlweise Herrn, besonders gute Freunde. Ich habe in allerwege und Zeiten einen Ehrbaren Rath der Stadt Bischofswerda nicht anders hören rühmen, noch selber dafür geachtet, auch noch gehalten, als Ehrliche, aufrichtige, Chrift= liche und nun verworrene Leute. Höre, weiß, und glaube noch gar nichts anders, denn eben dieses, und aller Redligkeit von einer löblichen Sammlung. 3ch werde aber bieneben durch glaubbafte Manner glaublich berichtet: als follte einer, Urban Lotter genannt, euer Mitbürger und Rathsgenoß in eures Bürgermeifters, Martin Reuftätters Saufe Mittwochs nach Nicolai geseffen febn, welcher fromme Biederleuthe und sonderlich meine Person mit anrührigen, Schmäh-Lafter- und Scheltworten beläftiget, auf's gräulichste angegriffen, beschwäret und geläftert, mich alfo, und meine Ehre verleimdet, und ein flein Schälflein, ein Leckerlein, ein Bublein, und loges Mannlein gescholten haben soll. Ja mich, der ich doch wegen meines Standes, Amtes, und wie ich verhoffe, unvertadelten Bandels von ihm und männiglich sollte billig verschonet sehn worden, ja ber auch seine Person nicht kennet, und baneben ihm kein leid gethan. Bubem foll ermeldeter Euer Bürgermeifter (in beffen Saufe folches geschehen) baben

Bischof Joannes schlug sodann seine Residenz auf in seiner bischöflichen Stadt Wurten, so mit dem Lutherthum schon angesteckt war, und Chur-

geseffen, jolde meine Ehrenverletung mobl gebort, und vielleicht verbanget baben Beil ich denn auch vielfältig vernommen, als follten etliche eurer Berwandten unter dem Schein des bi. Evangeliums und reinen Worts Gottes gar gu vie von sich jelbst balten, andere Leute verachten, und das Evangelium und Wort Gottes migbrauchen, jo will mir nachdenklich und fast glaublich fenn, daß Diefer mein Ehrenverletzer jolcher Miggeburt der neuen Christen auch einer fepe. Ich thue mich aber gar nicht verseben daß ein ehrbarer Rath zu folcher unevangelischen und undriftlichen Sandlung jollte zublingen, und einige Rachbangungen thun. Denn je das rechte und mabre Evangelium Chrifti und fein göttliches Wort jolches nicht, jondern viel anders lehret, als daß ein evangelischer Mann seinen Rächsten nicht verlachen, mit seinem Bruder nicht zurnen, ibn auch nicht Racca, Thor und Narr jagen, ja fein zornig Gebärde und Wort bezeugen und zusprechen joll. Zudem verbeut auch das wahre Evangelium den Christen, und will mit nichten, daß man richten oder urtheilen oder verdammen joll. Bare aber bier immer verbandelt, da foll er mit einer gleichen Gle wieder gemässen werden. Demnach mußte mein Berläumder und Ehrenrauber vielleicht jelber ein Schalf, Leder, Bube und lojer Mann febn und bleiben. Weil ich aber ein Prediger nun übers 40. Jahr gewejen, und noch bin, jo weiß ich Gott lob noch wohl, daß ein Chrift, ob er gescholten ift, soll er nicht wieder ichelten, ob er beleidigt jen, joll er nicht droben; doch ist ihm recht zu suchen unverschränket. Indem denn das Evangelium und Wort aus dem Munde Chrifti auch zwen Schwerter baben will, degwegen thue ich mich, als der feine Ebre gu verheidigen iduldig, folder meiner Verläfterung wie gedacht, bei E. E. Rath als driftlicher ordentlicher und Recht liebender Obrigfeit flagend beidweren, und angeben, freundlich bittend : den benannten Urban Lotter alio, und zu Recht einzunehmen, und mir einen Tag gu ernennen, ba ibm einigerlen Edalfftuden, lederftuden und Bubenftuden auf mich bewußt, auch wie Recht, mit der Wabrbeit zu erweisen, 36m auferleget werde: oder aber ihm in folde und icheinbare Etrafe gu nehmen, und einen öffentlichen und gerichtlichen Wiederruf zu thun und abzubitten, damit ich zu feiner Beiterung, und bobe Obrigfeit ferner mit Klagen zu ersuchen nicht ver ursachet werde. Denen ich allen und jeden dienstwilligen Gefallen zu leiften ich gang geneigt bin. Gegeben gu Stolpen Mittwochs nach Luciae bes 1558. Jahrs. Jakob hemrich,

jetso allea Pfarrer und Commissarius generalis.

Ao. 1561. den 9. July, da er ichen als Canonieus Senior in Budiffin wohnte, und an demielben Tage irüh in der Kirchen der Metten beiwohnte, ward er daraus beruffen unter dem Borwand, es wäre ein reisender Herr vor der Kirche, der ibn gern iprechen wollte. Da nun dieser alte Herr Senior binaus gebet, wird er von zwed Edelleuthen bis in die Halle der Kirchtbüre, so der alten Schule gegenüber, begleitbet, sogleich ipringet der dritte Edelmann Georgius von Karlowits binzu, griffen den Geistlichen seindlich an, warssen ihn mit Gewalt samt den anbabenden Chorrock in den vor der Kirche stebenden Wagen,

fürst Augustus allenthalben über die Pfarren lutherische Visitatores bestellet hatte. Solcher Gestalten sahe der Bischof schon sehr klar, daß er im Lande Meissen wenig mehr werde zu sprechen haben das geistl. Wesen betressend, und weil er auch besörchtete, der Chursürst möchte ein gleiches auch fürnehmen in der Lausit, als welche zwar in weltlichen Sachen der Kron Böhmen, in den geistlichen aber dem Meisnischen Bischof unterworsen war, so schrieb er an den Decanum des Capitels zu Budissin in der Oberlausit, als welsches Capitulum von dem Meisnischen dependent war, und osseritete diesem Decano Joanni Leisentritt von Juliusberg 15) das Amt eines Ossicialis generalis über ganz Lausitz in geistlichen Sachen. Er schickte auch zugleich diesertwegen zu gedachten Herrn Decano zweh seiner Gesandten, Hieronymus

bedecken ihn wohl mit Koten, damit er nicht schreien könne, und mußte er sogar dem einen in dem Wagen zu einem Gefäße dienen, und also fuhren die Menschenräuber flüchtig fort durch das Reichenbacher Thor um die Stadt herum, bis fie jum hl. Beift-Spital auf die Dresdner Straffe gekommen, woselbst fie ftille gehalten, den zerkniederten und halbtodten herrn Sonior aus dem Wagen gejogen, ihn wiederum rücklings bineingesetzet und weiter fortgerennet, unterwegs ihn aber bis in die Königsberger Saide gränlich geschoren. Unterdeffen hatte man zu Budiffin nichts gewußt, wo der herr Senior Heinrici geblieben sepe, wann nicht eben damahls, als er in den Wagen geworfen wurde, ein Knabe aus den Schulfenftern geschauet, und die gewaltthätige Entführung verrathen hätte. Beilen dann der damalige Landeshauptmann Johann von Schlieben auf Requisition des Herrn Decani Joannes Leisentrit denen Menschen Räubern nachsetzen ließ, auch in der Königsbrücker Saide (woselbst fie die abgematteten Pferde fütterten, und mit dem Geiftlichen ihr Faftnachtspiel hielten) zwar ertappt murden, aber vermittelst der Pferde denen nachsetzenden gleichwohl ent= rannen, und den Beiftlichen in Stich ließen. Go ward er aus ihren handen erlößt, nacher Budiffin gebracht, und wiederum auf freien Fuß geftellt.

Die Ursach, warum George von Karlowitz mit diesen Geistlichen also versahren, ist der alte Groll gewesen, weil dieser Bischof Joannes von Haugwitz ihme Georgio von Karlowitz die Vicariat Stelle in der Meißnischen Domstirche, weil er nicht mehr studiret, genommen, und solche besagten Jacobo Heinrici, damals Pfarrer zu Stolpen verliehen hatte. Item auch darum, weil er allezeit diesen Heinrici in Berdacht hatte, er sene meistentheils Ursach, warum der Bischof Joannes von Haugwitz, des vorigen Bischof Nicolai von Karlowitz, ihres Betters Berlassenschaft Ihnen den Karlowitzern zurückhalte, wegen welcher letzten Ursach er Heinrici sich beim Kaiser so mündlich als schriftlich vertheidigt hatte. Dieser Heinrici ist endlich zur Pestzeit in Budissin gestorben Ao. 1568.

Dieser war ein geborner Ollmützer aus Mähren, der seine Weisheit in denen Schulen zu Krakau in Pohlen erworben, wegen derselben zum Budissiner Canonicat, alsdann gar unanimis votis zum Docanat Ao. 1559 den 22. Aug. gelanget, sehr löblich regirt bis an sein Ende, so sich ereignete 1586. den 24. Nov., alt 59 Jahr, 6 Monate, 13 Tage.

von Kummerstadt, Canonicum zu Meissen, und Joannem Fritsch, Syndicum dasselbst, welche auch schon das hierüber ausgesertigte Patent mit sich hatten, und also lautere:

Dei gratia Nos Joannes Episcopus Misnensis notum facimus singulis et universis publicas hasce litteras lecturis, aut legi audituris. Siquidem Episcopale nostrum munus in utraque Lusatia ita, ut Nos tanquam Episcopum Misnensem ex recepta antiquitus justa consuetudine decet, quod ab his partibus aliquantum remotiores simus, facile et plene exercere non possimus, nos maturo cum judicio et re bene consulta Excellentem et Reverendum devotum Dominum Magistrum Joannem Leisentrittium Decanum Budissinensem, constantissima et optima forma, et clausula, ut jure fieri debet, et solet, in Commissarium nostrum generalem ordinasse et constituisse, ipsique eadem mandata, jura, et potestatem eandem, quam ante haec tempora Commissarii nostri in Stolpen majorum nostrorum (longae memoriae) habuerunt, commendasse et tradidisse; ita etiam illum ordinamus, constituimus, tradimusque illi etiam potestatem nomine nostro, et nostri causa, utcontroversas causas juxta jura et aequitatem decidere, et alia etiam exercere possit, quae in ejumodi casibus fieri deceat, tenore, vi et testimonio istarum litterarum. Hac tamen conditione, ut nos seu Episcopum Misnensem loco Capitis et Ordinarii ipsius, veluti aequum, habeat et cognoscat, inque causis gravioribus a Nobis consilium et auxilium petat, prout ipsi quotiescunque necessitas postulabit, non sumus defuturi. Quidquid etiam in hoc officio fideliter, et ita egerit, unde bona cum conscientia Deo omnipotenti, et Sacrae Regiae Caesariae Majestati Clementissimo Domino nostro, nobisque tanquam loci Ordinario, et singulis, quibuscunque ratio reddi possit, id nobis tam probabitur, aesi a nobis ipsis gestum et conclusum fuisset. Si etiam pleniori potestate, quam hie exprimatur, opus habuerit, hisce illi tam perfecte, et integre eam damus, et concedimus perinde, acsi hisce proprie et verbotenus data et concessa fuisset. Neque tamen haec nostra coordinatio in hanc sententiam accipiatur, nos nullo modo nostra et praedicti Episcopatus nostri antiquitus parta et usurpata jura bisce imminuere, vel alteri aliquam illorum partem communicare velle. Ea enim nobis, et jam iterum nominato Episcopatui nostro expresse praeservamus, de qua re hisce Nos solemniter protestamur. Omnia fideliter. et absque fraude et periculo. Ad evidens rei testimonium has litteras bona cum scientia Secreto nostro obsignavimus, manuque propria subscripsimus. Datum in arce nostra Wurtzen die Veneris post Joannis Baptistae anno sexagesimo.

L. S. Joannes Episcopus Misn. mppria.

Nachdem der Herr Decanus dieses angetragene Umt angenommen hatte, schrieb ihm abermals der Bischof nachstehenden Brief:

Prompta officia mea defero Reverende, Excellens, humane, chareque Domine Decane, amice singularis. Quid Legati mei Hieronymus a Kummerstadt, Canonicus, et Joannes Fritsch, Syndicus Misnensis apud Venerabile Capitulum Budissinae, et Te praesertim, Mei, Episcopatusque mei Misnensis causa effecerint, illud ex ipsorum relatione probe cognovi. Etsi vero alias satis conjicere possim, ad negotia satis multa Tibi ex officio incumbendum esse, tamen, quod Legatis meis Commissariatus causa agentibus ita facilem et promptum Te praebueris mihi, non possum Tibi non gratias agere. Dei etiam auxilio aliquando resarciam. Neque vero dubito, Te huic officio oblato et commendato ita praefuturum esse, ut Deo omnipotenti egi, Caesariaeque Majestati Clementissimo Domino nostro, mihique et aliis quibuscunque bona cum conscientia, et honorum tuorum absque jactura rectam possis rationem dare. Si vero forte accideret, ut in causis intricatis et difficilibus consilio indigeres, offero ego me Tibi auxilio et consilio, quantum in me erit, praesto futurum; id quod a me plane expectabis. Si quidem vero par est, ut aliquem etiam fructum laboris et impensarum a Nobis percipias, qualem me Tibi per Legatos daturum obtuli, talem etiam nunc me tibi offero, Tibique ab hoc tempore incipiendo, triginta florenos annuatim impertiri hisco polliceor, petoque, ut hoc exile quale qualecunque munus aequi, bonique consulas. Nam si alia mei, Episcopatusque exinaniti, ut te non latet, esset conditio, plura erogare non dubitarem. Te enim officiose diligere sum paratus. Datum Wurtzen die Mercurii post Mariae Magdalenae anno sexagesimo.

Joannes Episcopus Misn. mppria.

P. S. Chare Domine Decane tabellario Sigillum Commissariatus commisi, is, ut spero, id tibi recte traditurus est, reliquis Dominis prompta mea officia annuncies, rogo. — Der Titel auf dem Briefe war dieser:

Reverendo humanoque Domino Magistro Joanni Leisentritio, Decano Budissinensi, Canonico Pragensi et Olomucensi, et Episcopatus Misnensis Commissario generali, amico meo percharo.

Nun ließ sich Leisentrit sein anvertrautes Amt sehr angelegen sehn, that denen in die Lausitz eindringenden Churfürstl. Visitatoribus nach Mögslicheit Widerstand. Indem aber Churfürst Augustus erfahren hatte, daß Bischof Joannes den Decanum zu Budissin zu seinen Commissario generali über die geistlichen Sachen in der Lausitz gemacht, warf er nicht nur einen Haß auf den Bischof, sondern beward sich auch bei demselben um den Wiesderruf, und damit er das Amt von dem Decano wieder abnehme. Dieses

wollte zwar der Bischof nicht gerne thun, allein den Churfürsten nicht in größere Feindschaft wider sich zu bringen, schrieb er an den Herrn Decanum folgendermassen:

Meine gang willige Dienste zuvor. Chrwurdiger, achtbarer, freundlicher lieber Berr Dechant, besondrer guter Freund. Gurem Suchen nach überschicke ich 30 Gulden mit Briefes Zeigern, und wann ihr wiederum eine Bothschaft zu mir haben werdet, so wollet ihr mir eine Quittung darüber zuschicken. Lieber Berr Dechant, ich fann euch freundlicher Meinung nicht verhalten, wie daß Ich neulicher Weil von einem stattlichen Chursächsischen Rath eurethalben harte zu Rede gesett bin worden mit Vorwendung, daß ihr den Sachen in etlichen Thun allzuviel thatet, mare berowegen gut, damit es möchte gewarnt werden; dann da folches nicht geschehe, möchte es wohl mir jum Schaden und Rachtheil gereichen. Dieweil ich dann gar gerne febe. daß Ihr in enerm Commissariat eine gutte Maag hieltet zu verhüttung aller-Ien Unrichtigfeit, und Beschwerung; alg bitte ich euch gant freundlichen, Ihr wollet eurem Erbitten nach wohlbedachtig und mit guter Bescheidenheit mit den Resigionssachen umgehen, und euch nicht mehr aufm Hale laden, als ihr wohl ertragen oder verantworten möget. Ich habe das freundliche Bertrauen in euch gesett, Ihr werdet des mehreren Theile unnöthige Sandel, und die euch doch zu erheben, oder zu wenden schwer, auch wohl unmöglich sehn wollen, passiren und fahren saffen secundum Prophetiam Gamalielis, Ich will besehen, ob ich irgend um den Berbst, wills Gott, nach dem Gebirge vorrücken moge, aledann ich bedacht, euch zu mir zu bescheiden, und von allen Sachen nothbürftiger zu reden fenn werde. Datum Wurken Mitt. wochs nach Exaudi 1561.

Joannes Episcopus Misn. mppria.

Tit. Dem Ehrwürdigen, achtbaren, Herrn Magister Johann Leisentrit, Dechanten zu Budiffin, meinem besonders gutem Freunde.

Nach Verlesung solches Briefes sahe der Dechant Leisentrit gar wohl, daß solcher Gestalten man der katholischen Religion in der Lausik gar bald würde zu Grabe läuten, wann er wider die sächsischen Visitatores keine Hilfe haben sollte, ja hiedurch sich der Bischof des heimlich angenommenen lutherischen Glaubens verdächtig machte 16, dannenhero berichtete Leisentrit

<sup>16)</sup> Die oben E. 130. Note 6. citirten Annales Budissinenses pag. 14 f. bemerfen: Conclusa pace Episcopus Joannes IX. in Warcensi sua arce vivebat quidem Catholicus, sed fracto duplici juramento 1.mum quod post electionem fecerat suo Capitulo. 2dum quod per suum Commissarium Hieronymum de Kommerstatt Praepositum Badiss, et Decanum Wurcensem a se propria manu sub-

von diesen allen Kaiser Ferdinandum I. und den Pähstlichen Nuntium Melchiorem Bilia an dessen Hose, bath auch daben, es möchte durch ihre Authoritaet in der Lausitz ein besondrer Administrator Ecclesiasticus eingesetzet werden, dem alle bischöfl. Gewalt zusäme. Diese Vorstellung that auch einen solchen Eindruck bei beiden, daß zu diesem Amte noch dieses Jahr (1561) durch kaiserliche und pähstliche Gewalt Iohann Leisentrit ernennet wurde, ja ihm der pähstliche Nuntius ausdrücklich anbesahl: er solle solches Amt, weder des Amts Sigill, niemanden, wer der auch sehe, ohne Vorwissen und Willen des pähstlichen Stuhls abtreten unter Strase des Bannes. — Ao. 1562 den 1. Oktober consirmirte er, Joannes von Haugwitz den vom Herrn Decano Leisentrit in der Budissiner Domstrche gestisteten Altar S. Crucis primi ministerii, worinnen er den schriftlichen Berboth thate: daß diese Fundation von Niemanden auf einigerlen Weise solle zerstöret, oder zerstrennet werden unter dem ewigen Fluche.

Da aber schon Ao. 1567 fundbar wurde, daß der Bischof den kathoslischen Glauben verlassen, wiewohl ers noch für geheim hielte, so schrieb der pähstliche Nuntius an den Herrn Decanum und ganze Kapitel, dasern der Decanus als jeziger Administrator Ecclesiasticus mit Tode abgienge, das Kapitel ohnsäumig einen andern wählen solle, wobei ihm auch das Laubanische Jungfrauen Kloster committiret wird. Der Brief sautet also:

Melchior Bilia Comes Seroni, et Glareorarum, Dei et Apostolicae sedis gratia Protonotarius, et ad invictum Principem ac D. D. Maximilianum II. Rom. Hungariae et Bohemiae regem, in Imperatorem electum SSmi in Christo Patris ac D. N. D. Pii divina providentia Papae V. et apostolicae sedis Nuntius cum potestate Legati de Latere, Devoto nobis in Christo dilecto Joanni Leisentritio, Protonotario Apostolico, et Comiti Palatino, utriusque Lusatiae Administratori Ecclesiastico, Decano et toti Capitulo Collegiatae et parochialis Ecclesiae S. Petri civitatis Budissin. superioris Lusatiae Misnensis Dioecesis salutem in Domino. Quandoque in propatulo sit, quod modernus Episcopus Misnensis a romana Catholica et universali

scriptum et sigillo munitum Romam missum Paulo IV. Papae praesentavit, quod Ipse Catholicam fidem servare, et in Episcopatu a subditis omnimode observare ac tueri appromittebat. Coepit quoque in alia vitia ruere, ut anno 1560 familiaritatem illicitam cum sua nepte, et filia spirituali inierit, et concubinatum cum ea ad 10 annos protraxerit. Eodem anno tamen hoc bonum fecit, ut Joannem Leisentritium in suum Commissarium generalem et Vicarium in Spiritualibus super utramque Lusatiam constituerit, eique plenariam potestatem et authoritatem contulerit, prout Episc. Joannis Instrumentum hac de re in Worcensi arce formatum, datum, et Leisentritio missum fer. 6. post S. Joannis Baptistae festum Anno 1560 pluribus testatur.

Ecclesia desciscens, sectariis sese accommodaverit, simul et totam jurisdictionem ecclesiasticam in potestatem Illustrissimi Domini Electoris Saxoniae (qui per suos Visitatores et Superintendentes illam jam gubernat, et Augustanae Confessioni a catholica Ecclesia non approbatae omnia conformare nitatur) tradiderit, utriusque autem Lusatiae administratio ecclesiastica (quae ad Misn. Episcopatum alioquin pertinet) Tibi Decano rite gubernanda ab utraque potestate Ordinaria legitimo modo commissa sit, in qua ad decem annorum spatia te Dei adhibito adminiculo ita gesseris, ut dicti Visitatores variis modis eandem invadere, prophanare et occupare attentantes huc usque, laus Deo! frustra laborarunt, hacque ratione haud innumerae Ecclesiae conservatae et Deo lucratae sunt; sed quia, ut ex certissimis argumentis et rationibus perfacile colligitur, timendum est, ne te Administratore et Decano aliquando juxta divinam dispositionem et voluntatem mortuo, dieta administratio prorsus deseratur, atque in eam nominati Visitatores, vel loco illorum alii confestim irrumpendi, eandemque sibi vendicandi ansam arripiant, hocque modo religionis Catholicae reliquias pessumdent, moreque suo devastent. atque eradicent; imo etiam omnia, quae ad veram Catholicam pietatem spectant, impiae prophanationi et haeresum grassationi subjiciant. Quapropter et potissimum eum sciamus, utramque Lusatiam adhuc habere et fovere haud paucos homines tam spirituales, quam saeculares ante Baal genua nondum curvantes, sed per Christum orantes, ut saepe dicta jurisdictionis spiritualis gubernatio sub catholico Administratore persistere valeat, spesque sit parva futura, 'ut Misnensis Episcopatus ad veram Ecclesiae catholicae obedientiam recuperetur. Insuper cum videamus in tota fere Germania rerum omnium perturbationem, statusque Ecclesiastici diminutionem, tandem etiam consideremus praefatae spiritualis administrationis, et per consequens veri cultus divini plantationem. seu conservationem adimendi, vel amittendi periculum, operae pretium Ecclesiae putavimus, ut hujusmodi periculo eo tempestivius praevideremus. Officioque nostro satisfacientes et supra his per nos de opportuno remedio benigne provideri volentes, authoritate apostolica, qua in hac parte fungimur, non solum post tuum Decane e vivis decessum, verum etiam, quando et quotiescunque necessitas postulaverit, legitimis adhibitis rationibus et solemnitatibus, maturoque praehabito consilio praelibatae Ecclesiae Budiss. totique Capitulo Catholico tenore praesentium concedimus, incorporamus et elargimur praedictum administrationis officium; hisce serio, immo sub poena excommunicationis mandantes, ut nulla mora interposita non solum dictae Administrationis spiritualis possessionem appraehendatis, sed etiam confestim ex medio numero Praelatorum, vel canonicorum virorum aliquem unum vel duos, (juxta temporis, loci vel personarum catholicarum requi-

sittonem) modo ad hujusmodi officium administrationis aptos et idoneos, de religione catholica optime sentientes rite eligatis et authoritate apostolica constituatis, nulloque modo peregrinos irruere patiamini. In cura vero Monasterii Monialium admodum quidem parvi, sed quoad plantandam et conservandam Religionem catholicam Oppidulo superioris Lusatiae Lauban 17) dicto, valde commodi, quod fuit et est Ordinis poenitentiariae B. Mariae Magdalenae sub regula Sti Augustini, in quo egerunt, agunt, et adhue sunt Virgines, quae juxta antiquam et approbatam consuetudinem monasticam sese pie gerentes, regulariaque instituta dicti ordinis rite servantes, ejusdem etiam ordinis Praepositis superioribus, Visitatoribus, nec non Confessariis, sive sacrificulis, immo etiam Provisoribus tam in saecularibus, quam etiam spiritualibus rebus, privilegiis et juribus in Saxonia, Misnia et Thuringia quondam deputatis et constitutis ante multos jam annos una cum monasteriis de facto privatae et omnino destitutae sunt; istarum vero Monialium monasteriolum in hunc usque diem quasi orphanum, et desertum jaceat, jam ultra viginti annos haud certum, multo minus sui ordinis habens Praepositum, vel Rectorem, aut Presbyterum, qui ista una cum Virginibus legitime regeret et in debitam curam reciperet, praesertim vero (quod dolendum est) Religioni catholicae plantandae praeesset, visitaret, reformaret, ac Virgines professionem ejusdem Ordinis emittere vo-Jentes, benediceret, et consecraret, praeter Te Decanum, qui ratione officii Administrationis (ne sectariis daretur occasio illud invadendi, irrumpendi, et occupandi, atque cultum divinum extinguendi) pietatis ergo curam illius susceperis. Quare nulla alia quam ut primo articulo exprimitur, ratione hisce Tibi, dum vivis, et post mortem tuam praedicto Capitulo Budis. eodem tenore facultatem damus, concedimus, ordinamus, et dispensamus, immo mandamus, ut illius monasterii Virginum suscipiendarum, divini cultus juxta ritum vere catholicum augendi curam habeatis, et nullis parcatis laboribus, donec omnia in tutelam et regimen receperitis, teneatis, et defendatis una cum omnibus juribus et reliquis necessariis procurandis, acquirendis, et repetendis. Nec non dictae Administrationi et Capitulo atque Ecclesiae universae debere subjecta esse, et permanere, authoritate apostolica damus potestatem, quam ipsarum Ordinis Praelati habuerant et habere potuissent: Priorissam eligendi, Virgines noviter in dictum Ordinem assumendi, ipsasque juxta ipsarum regularum exigentiam introducendi, institu-

Das Magdalenerinnen-Kloster Lauban (gestistet von Herzog Heinrich III. von Jauer im J. 1320 als Kolonie der Magdalenerinnen von Naumburg an der Oneiß. Stiftungsurtunde in Hofmanni Script. rer germ. IV. 187) in der Oberstausitz hat sich unter den heftigen Stürmen von 300 seit damals verlaufenen Juhren bis auf den heutigen Tag erhalten.

endi, investiendi pro Religione catholica, et vero cultu divino ampliando, saepe tactum monasterium retinendi, in eodem omnia conservandi, recuperandi, et cum summa necessitas postulaverit, in omnibus cum plena, libera, et conjuncta facultate omnia et singula, quae ad hujusmodi regimen de jure vel consuetudine, aut alias pertinent, faciendi, dicendi, gerendi, et exercendi, authoritate apostolica eodem tenore praesentium haec, et praecedentia vobis et successoribus vestris concedimus et elargimur, donec per ipsammet sanctam Sedem apostolicam (ad cujus beneplacitum praemissa damus et concedimus) aliter provisum, statutum, et mandatum fuerit, a qua quidem poena excommunicationis nonnisi per nos aut sedem apostolicam absolvi possitis non obstantibus quibuscumque Apostolicis ac in Provincialibus et synodalibus Conciliis editis, generalibus vel specialibus Constitutionibus et Ordinationibus dictorum etc. monasterii, ac ordinis fundatione et dotatione statutisque et privilegiis, etiam juramento, confirmatione Apostolica, et quavis alia firmitate roboratis. Datum Pragae in monasterio S. Agnetis nono Calend, Junii anno a nativitate Domini millesimo quingentesimo sexagesimo septimo. Pontificatus praefati Sanctissimi Domini nostri Domini Pii V. anno secundo.

Melchior Bilia Nuntius Apsteus mppria.

Item ein Brief des Nuntius auf Pergament und mit anhängendem Sigil, der also lautet:

Melchior Bilia Dei et Apostolicae sedis gratia etc. dilecto nobis in Christo Joanni Leisentritio, S. Theologiae Doctori, Protonotario Apostolico. Comiti palatino, Sanctissimi Domini nostri Papae Capellano ac Episcopatus Misnensis per superiorem et inferiorem Lusatiam Administratori et Commissario generali, nec non Budissinensis Ecclesiae Decano et Canonico Olomucensi, salutem in Domino. Cum non sine animi dolore a fide dignis intellexerimus statum Religionis catholicae Romanae ecclesiae, in dies deteriorari officio nostro deesse haud potuimus, quin in rebus statum religionis concernentibus currenti calcar adderemus. Ideo authoritate Apostolica, qua fungimur in hac parte, Tibi in virtute sanctae Obedientiae et sub excommunicationis poena districte praecipimus et mandamus, ut Spiritualia dicti Episcopatus Misn. diligenter, et quantum in Te est, ut hactenus administrasti, et exercuisti, administres, et exerceas, donec et quousque a nobis vel superiore nostro aliud habueris in mandatis, alioquin ad dictae excommunicationis sententiae declarationem, et alias graviores poenas arbitrio nostro mponendas procedemus, non obstantibus in contrarium facientibus quibuscunque. Datae Viennae Austriae, quarto Nonas Junii anno a nativitate Domini

millesimo quingentesimo sexagesimo septimo, Pontificatus S. Domini nostri Dom. Pii V. anno secundo.

Melchior Bilia mppria.

Obgleich solcher gestalten dem Bischof Joanni die geistliche Jurisdiction in der Lausitz war entzogen, und dem Budissiner Kapitel und Leisentrit gegeben worden, so blieb der Bischof dennoch besagten Kapitel ganz geneigt, da er mit selben noch immer freundlich correspondurte. Den 8. April 1576 schrieb er an dasselbe, damit es ihm die 150 Athlir., welche er demselben dargeliehen hatte, wiederum zurücke gebe, sintemahlen sich aber das Kapitel mit der zu gebenden Türsen Steuer entschuldigte, so erboth sich der Bischof durch ein Schreiben de dato Burzen den 14. Oktober 1576, dem Kapitel noch 500 Athlir. und noch ein mehreres, dasern ers zu thun im Stande sehn würde, darzuleihen gegen Zinsen und genugsame Bersicherung.

Ao. 1579 den 25. July schrieb Raiser Rudolph II. an Leisentrit also: Würdiger, andächtiger, lieber, getreuer. Wir haben aus beinem gehorsamen Bericht die Beschwer anädigst angehört und vernommen, mas für Unordnungen in dem Kirchenregiment und geiftlichen Disciplin, deren Jurisdiction und Administration dir von uns in beiden Margarafthumern der Lausitz anvertraut ist, dasselbst in der Niederlausitz einreissen wollen. Was wir nun darauf den Wohlgebornen unferm Rath und Landvogt daffelbsten Jarislaud von Rollowrat auf Betersburg, sowohl auch dem gestrengen unserm sieben getreuen Esaige von Minkwitz auf Uctro unserm Haupmanne allda anädigst auferlegen, folches wirst du aus innliegender Abschrift gehorsamlich vernehmen; laffen uns aber gleichwohl deine Sorgfältigfeit und Fleiß in allen Gnaden wohlgefallen. Und befehlen wir dir derwegen gnädiglich: du wollest dir hinfür bag, wie bisher geschehen, die Verwaltung der Geiftlichteit, und deroselben angehörige Kirchen-Sachen mit embfigen Fleiß angelegen senn laffen, und nicht gestatten, daß einige Neuerung, wie du es jett geklagt haft, darinnen fürgenommen noch verstattet werde. Wurde aber dießfalls weiter durch jemanden was attentirt, oder dir an beiner Administration einiger Eintrag oder Berhinderung zugefügt werden wollen, (welches wir uns gnädigst nicht versehen) so wirst du solches jederzeit unfäumig an uns bringen, und darauf unsers gnädigsten Bescheids und Resolution in gehorsamb gewärtig fenn. Gegeben auf unsern fonigl. Schloß Prag ben 25. July 1579.

Rudolph H. mppria.

Ao. 1581 in festo Corporis Christi schickte der Churfürst seine Commissarios an den Bischof Joannem mit völliger Vollmacht und ernstlichen Befehl, der Bischof solle alle seine Güter und Einkünfte an ihn abtreten-

Wiewohl der Bischof in solchen Handel sich nicht gern einlassen wollte, sondern alterley wichtige Ursachen vorwandte, daß es nicht wohl angehen werde, solchen Churfürstl. Begehren hierinfalls Genüge zu leisten, so wurde er doch aus Ansehen des gewaltigen Ernstes dahin bewogen, daß er sich einen turzen Aufschub zur Uiberlegung dieser Sachen halber ausbath. Dieserwegen beruffte er alle Canonicos des Meißnischen Domstiftes (diese aber waren schon alle lutherisch), berathschlagte sich mit denenselben, was zu thun sen, eröffnete gegen ihnen seine Meinung und Willen, daß er sein Bisthum ihnen überzgeben wolle. Selbe aber wollten es nicht übernehmen aus Furcht gegen den Churfürsten, sondern bathen ihn, er möchte es lieber an des Churfürsten Sohn Christianum abtreten, und solchen zum Bischof in Meissen ernennen. Da nun hievon das Budissiner Domstift schleunige Rachricht erhalten hatte, schrieb es an den Bischof folgendermaßen:

Hodwüdiger durchlauchtigster Fürst und Herr etc. Euer Fürstliche Durchlaucht entbitten mir unfer Gebet mit allen willigen Diensten, und haben deroselben aus höchsten Mitleiden, und vertreulich zu wissen thun wollen, welcher gestalten aus gemeiner Sage bes Bolfes zu unsern Ohren gefommen daß Euer Fürstl. Durchlaucht wo nicht das ganze, jedoch den merklichsten Theil Ihres Bisthums Meissen an den Churfürsten zu Sachsen werden abtreten muffen. Dafern nun die Sache alfo, wie man erzählt, fich verhielte, würde dieses Ungliich uns wahrlich, als Chriften gebührt, sehr schmerzlich fallen. Dahero, mofern diejes fein groß Bedenken nöthig hat, sondern uns ficher zugeschrieben fann werden, bitten wir heftiglich: damit Em. Fürftl. Durchlaucht von dieser Sache burch ein Schreiben mit diesen folder wegen von uns abgefandten Bothen uns benachrichtigen belieben möchten, und wir von dem allerhöchsten Gott dessen Gnade und Gute, auch neuen und gefünberen Sinn, und Sentenz mit unfern unabläffigen eifrigen Gebet erbitten fönnten, wie dann der schuldigite und driftliche Fleiß in une nicht ermangeln foll. Wir hoffen daher Em Fürstl. Gnaden werden aus gewöhnlicher guter Reigung gegen und ein folches unfer Bitten uns nicht abschlagen, weder Ihr gutiges Gemuthe gegen uns por ito andern, deffen Bedachtnif megen ber vielen Wohlthaten feine Vergessenheit in uns wird tilgen können. geben in Gil zu Budiffin den 30. Man 1581.

Ew. Fürstl. Durchlaucht

bereitwillige Diener Decanus, Senior und ganze Kapitel der Collegiat und Pfarrfirche zu Budissin.

Darauf gab ihnen der Bischof nachstehende Untwort:

Von Gottes Gnaden Joannes Bischof zu Meissen und Probst zu Naumburg seinen Gruß.

Shrwürdiger, edler, lieber andächtiger, an eben den Abend für diesen gegebenen Brief haben wir deinen sowohl als des ehrwürdigen Rapitels unser Budissiner Kirche durch gegenwärtigen Niberbringer erhalten, und wir wären nach Ablesung dererselben Briefe nicht schwer gewesen, auch auf euer inständiges Bitten schriftlich zu berichtigen, dasern es hätte füglich geschehen können. Weil aber vieles dem Papir anzuvertrauen nicht rathsam zu sehn scheinet, so haben wir für gut erachtet, dich zu unsern getreuen Amtmann in Belgern, Christoph von Haugwiß nach Potsta 18) (wo er sich jetzt aufhält) zu verweisen, von diesem, wann ihr werdet zusammen kommen, wirst du alles, wovon eure Briefe zu wissen verlangen, weitläusig und so viel als nöthig sehn wird, erhalten, welchen Unterricht du alsdann besagtem Capitulo mittheilen wirst, doch mit diesem Beding, damit ihr auf eine Zeit lang die Sache niemanden eröffnen wollet. Welches ich euch nicht habe verbergen wollen, als denen, welchen ich will gütig und günstig sehn.

P. S. Wir verlangen auch, damit du beiliegenden unsern Brief Chrisstoph von Hangwitzen zusenden dich bemühest, welches dir zum Rutzen gezeichen wird, wie in dem Briefe stehet. Datum Wurtzen den 2. Juny 1581.

Joannes Episc. Misn. mppria.

Bald darauf schrieb der Bischof an Herrn Decanum Leisentritt folgender Gestalt:

Ehrwürdiger, Edler, lieber Andächtiger, auf jenen deinen Brief, dessen wir im vorigen unsern Brief an dich haben Meldung gethan, ist abermahlen ein anderer vom 19. Tage dieses Monats nachgesommen, darinnen wir deinen besondern, auch der deinigen, und benachbarten für mich angenommene Sorgfalt, und in diesem unsern Stande gegen uns tragende Mitleiden nicht sowohl ersehen, als auch aus dem vorigen Briefe, darinnen Ihr mein Schicksfal höchsten zu betrauern scheinet, die Lieb gegen mir ersahren, für welche wir dir, und einen jeden besonderlichen, und wie billig, höchsten Dank abstatten. Obschon wir nichts mehr wünschen, als daß unserer Sachen Zustand dir am besten befannt wäre, so ist doch, wie du selbsten betennest, nicht rathsam weder sicher davon etwas zu schreiben; so viel aber an uns sepn wird, werden wir Gelegenheit suchen, bequem zusammen zu kommen, da du mit Gottes Hilfe von uns unterschiedenes vernehmen wirst, und so klar,

<sup>18)</sup> Pothfa liegt an der Lausitzer Grenze, 1 Stunde von Bischofswerda, 2 Meilen pon Budiffin.

Belgern liegt eine Meile von Torgan an ber Gibe.

daß du ein mehreres nicht wirst verlangen dürsen. Von der Uibergabe aber unsers Bisthums obschon vieles Gerede unter dem Pöbel gehet, ist es doch dem meisten Theil der Menschen noch unbewußt, zu was Ziel und Ende diese unsere Sachen gerichtet sehn, welche gewißlich, wie schwer sie sehn, also haben wir sie auch mit vorhergehenden Berathschlagungen auss genaueste untersucht. Wir sehn aber der gänzlichen Zuversicht zu Gott, diese Sachen werden nach dessen günstigen Vorsichtigkeit mit glücklichern, als semand vermeinet hätte, Ausgange beschlossen werden; wie wir dann nicht zweiseln, es werde der allmächtige Gott uns so viel lassen, und auch nachgehends hinzugeben, als wie viel dir, und andern ehrlichen Männern, wie bishero geschehen, zu helsen genug sehn wird. Und zwar was immer für ein Glücke uns aus Zugebung des barmherzigen Gottes vegleiten wird, versprechen wir euch doch gütigst, daß wir so gegen dir, als gegen andere Freunde gnädigst geneigt verbleiben, und in dieser freundschaftlichen Treue sterben werden. Datum Wurken den 12. Junh 1581.

Joannes Ep. Misn. mppria.

Abermals schrieb ihm der Bischof also:

Von Gottes Gnaden Joannes Bischof zu Meissen, und Probst zu Raumburg.

Ehrwürdiger, fürtrefflicher, lieber andächtiger, wir zweifeln nicht, dir sepe schon genugsam aus allgemeiner Rede des Bolkes, als auch aus Erzählung unsers Hauptmanns in Belgern, unsers lieben getreuen Chriftoph von Haugwit auf Pottau befannt, und vollkommen miffend, mas für augenscheinliche Ursachen uns haben angetrieben, daß wir denen auch ehrwürdigen, edlen und gelahrten Herrn, unsern lieben andächtigen Mitbrudern dem Seniori und Capitulo unfrer Meifinischen Kathedralfirche das bishero uns anvertraute, und nach Rräften, die Gott der Allmächtige verliehen, ohngefähr in die 26 Jahr von uns verwaltete Bisthum anjeto frenwillig resigniren und abtreten werden, und von Sand zu Sand aushändigen, welches der allmächtige Gott mit seiner Barmherzigkeit beglücken wolle. Indem aber du vielleicht dich eben noch mit une gut wirst zu entsinnen missen, mit mas für einem Bündniffe und Bedingniffe wir dich für 21 Jahren zum Commissario generali besagten unsere Bisthums in beiden Marggrafthumern Dber- und Niederlausit, auch unter mas für Besoldung bestellet haben, welche bis dato allezeit von felber Zeit dir jährlich in gebührenden Terminen ift gezahlet worden. Und weil du auch aus deinen beiwohnenden Verstande felbsten gar leicht erachten fannst, es sene weder der Gerechtigfeit, weder dem Berftande gemäß, damit wir nach geschehener Resignation weiter hin diejenigen Derter bestellen, und wegen bejagten deines Umte fernere Untoften, und Befolbungen ausspenden sollten. Dabero sagen wir dir ernstlichen für den Fleiß, Sorgfalt, Muhe und Arbeit, die du bei diesem Amt angewandt, gutigften Dank, nicht zweifelnde, daß, obschon du von uns deiner Mühsamkeit gebührende Belohnung nicht erhalten haft, dir gleichwohlen der barmherzigste Gott solche häuffig beilegen werde. Hernach aber wiederuffen wir die vorgemeldete und von uns jährlich gegebene Befoldung auf den instehenden Tag Bartholomaei als gewöhnlichen Zahlungstermin, und thun alles gleichsam tilgen, güttig verlangende, damit du folches nicht zum üblen deuten, sondern ber entsprossenen Dingen Beränderung zuschreiben wollest, und bir gänzlichen einbilden, dafern diese Enderung nicht fürgefallen wäre, murde auch dieser Wiederuff oder wieder Abnehmung des Amtes niemalen erfolgt fenn. Und beinebenft haben wir vorgemelten unfern Hauptmanne zu Belgern Christoph von Haugwit anbefohlen, damit er die Besoldung auf instehenden Michaelis Tag dir (dafern du vermeinst so lang warten zu können, so wir hiermit gütlich verlangen) oder dafern diefe furze Berweilung oder Aufschub von dir nicht mag erbethen werden, er dir fosches Geld an besagten Termin Bartholomaei gegen schriftliche Quittirung, auszahle, dir zu gefallen. Welches wir dir auf beiderseits unserer erheischenden Rothdurft zu größern Unterricht nicht bergen wollen, als die wir dir wohlgünstig und geneigt sehn 19). Datum Wurten den Sontag nach Joannis Baptistae anno 1581.

Joannes Ep. Misn. mppria.

Weil aber bei angehender Beränderung des Meißnischen Bisthums auch in der Domkirche zu Budissin die Bürger allerleh Neuigkeiten vorzusnehmen begunnten, und dieserwegen Herr Leisentrit samt dem Kapitel an den damaligen Raiser Rudolph geschrieben hatte, autwortete dieser Kaiser ihm d. d. Prag 22. Septb. 1581 in folgendem Briefe (vide Tit. Capitul. de anno 1581). Am 13. Dezember 1581 bestättigte der Kaiser Rudolph Leisentritium nicht nur aufs neue zum bischöslichen Administrator in der Obers und Niederlausig, sondern besahl zugleich allen Amtsleuten denselben zu schützen. Das Patent lautete also:

Wir Rudolph II. etc. entbieten allen und jeden unsern Unterhanen geiste und weltlichen, was hohen oder niedrigen Würde, Standes, Amtes, oder Wesens, die in beiden unsern Marggrafthümern Obers und Nieders Lausitz wohnen, oder saßhaft sehn, unsre kaiserl. Gnade und alles Guts. Lieben getreuen, wir machen uns gnädigst keine Zweisel, euch seh gehorsamst bewußt: nach maßen noch weiland unser geliebter Herr und Anherr Kaiser

<sup>19)</sup> Dieser Brief zeigt an, es müsse der Bischof entweder nicht gewußt haben, daß ihm die Jurisdiction über die Lausitz schon sehe benommen, und Herr Leisentrit gegeben worden, oder er müsse sich also verstellet haben, als wüßte er's nicht.

Ferdinandus sowohl, als hernach Kaiser Maximilianus II. unser geliebtester Berr und Batter, beider höchft löblichfter feligfter Gedachtnig, und dann auch letlichen, nicht weniger wir verruckten 77. Jahrs den würdigen unfern lieben getreuen Johann Leisentrit, Dechant zu Budiffin aus fondern bemegenden und genugsamen Urfachen in beiden unsern Margarafthumern Oberund Niederlausitz zu einen Administrator in allen und jedlichen geistlichen Sachen genommen, ihn darinn bestättiget, und dickfalle ihm nothwendigen Befehl, welcher magen Er in fürfallenden Sachen vorgeben folle, gethan. Sowohl bei eben unfern Landesvögten und Hauptleuten daffelbft auferleget haben, 3hm hierinnen gebührlichen Schutz zu halten, auch gar nicht zu verstatten, daß demselben zuwider von Jemanden, wer der auch fen, das wenigste fürgenommen, oder attentirt, sondern demselben gebührlichen, auch zeitlichen vorkommen, und entgegen gangen, auch alfo alles basjenige, fo bergleichen fürfallen möchte, abgeschafft werde. Dennach aber doch mir gehorsamb berichtet worden, wie demfelben zu entgegen seithero allerlen fürgelauffen fenn foll, wir aber in Gnaden entschloffen fenn, foldes feineswege nachzusehen, sondern vielmehr angeregten Leisentrit bei der Ihm demandirten und auferlegten Administration gnädigst zu schützen, und handzuhaben, auch benzubehalten. Derowegen jo haben wir 3hm Leisentrit an jeto abermahlen und entlichen auferlegt, daß er in derfelben Ihm demandirten geiftlichen Administration mit sondern emfigen Fleiße verfahren, über den geistlichen Stiftern, Klöftern und Pfarren, auch der fatholischen Religion treulich halten, Diejelbe nach aller feiner Möglichkeit befordern helfen, angeregten Stiftern auch nothwendigen Beiftand leiften, und damider einige Secten einreißen, Beränderungen fürnehmen, noch auch den geistlichen Stiftern, als unfern Kammerguth, das menigste entziehen, oder ihnen was widerwärtiges und nachtheiliges zufügen laffen; fondern vielmehr zu Berhüthung deffelben alle gute sorgfältige Aufachtung geben, und baffelbe entweder für fich felbit, auch mit und neben unsern Landesvögten und Hauptleuten zeitlich vorfommen. Wo aber je ihrer Anordnungen nicht gehorsamet werden wollte, daß sie folches aledann une zu gebührlichen Ginfehn berichten follen. Welchem nach unser endlicher und ernstlicher Befehl ift: daß alle und jede unsere Unterthanen, fonders aber die geiftlichen bei den Stiftern fomohl, als die Pfarrer in beiden unfern Marggrafthumern D. und R. Laufit in fürfallenden Sachen allein angeregten Leisentrit für ihren ordentlichen von uns debutirten Administrator erfennen, auch zu Ihme Zuflucht haben, und sich hiervon burchaus n'dit atwenden laffen, auch ihme sonsten, in feiner Administration einigen Eintrag thun, sondern vielmehr 3hme allen schuldigen Gehorsam leiften, und sich dieffalls der Gebühr erzeigen, als lieb einen jeden fen unfre schwere Strafe und Ungnade zu vermeiden. Das meinen wir ernftlich mit Urfund

dieses Briefes. Besiegelt mit unsern aufgedruckten Insiegel. Gegeben auf unsern königl. Schloß Prag den 13. December 1581.

L. S. Rudolph II. mppria.

Mittlerweile hatten sich Meißner Canonici mit dem Bischof dahin verstanden, daß sie die Resignation von ihm annahmen, weil das ganze Biszthum den Churfürsten in Schutz sollte gegeben werden, mithin gieng die solemne Resignation den 20. Oktober 1581 für sich, wovon die Acta publica also lauten:

## In nomine Domini amen.

Anno a nativitate ejusdem 1581. indictione X. regnante serenissimo et invictissimo Principe et Domino Domino Rudolpho ejus nominis II. Rom. Imperatore Augusto sub Caesariae Majestatis ipsius regimine Imperatorio anno quinto die mensis Octobris XX. hie in arcis Wurzensis Bibliotheca, quae ad aream arcis spectat, in Reverendorum non generis solum Nobilitate, verum etiam sapientia, eruditione, plurimarumque virtutum praestantia Ornatissimorum virorum ac Dominorum, Domini Senioris, totiusque Cathedralis Ecclesiae Misn. Capituli, et mei Notarii publici, testiumque infra scriptorum ad hoc specialiter vocatorum, et rogatorum praesentia personaliter constitutus est Reverendissimus in Christo Princeps et Dominus, Dominus Joannes IX. Episcopus Misn. Dominus meus clementissimus, tenens et habens in manibus suis chartam seu schedam, in qua mens et voluntas suae Celsitudinis erat conscripta. Cumque illam praedictis Dominis Capitularibus clara atque intelligibili voce prolegisset, eam postea statim mihi praememorato Notario cum speciali mandato, cujus infra mentio fiet, in manus meas tradidit:

## Tenor resignationis.

In nomine Sanctissimae et individuae Trinitatis, amen. Nos Joannes Dei gratia Episcopus Misn. vobis Nobilitate generis, sapientia, eruditione ac virtute praestantibus viris, ac Dominis, Domino Seniori, totiusque Ecclesiae nostrae Cathedralis Misn. Capitulo, Confratribus nostris dilectis primum a Deo optimo maximo salutem precamur et felicitatem; deinde elementer significamus: nos non dubitare quin vobis omnibus et singulis constet, quod Episcopatum Misn. (Deo pro sua providentia sic volente et disponente) ultra annos sex et viginti administraverimus. Etsi etiam gubernationem illam nostram talem fuisse, quae omni prorsus repraehensione caruerit, minime gloriamur. tamen cam sedulitatem, atque diligentiam in illa recte pieque instituenda a nobis adhibitam fuisse, ut et ipsi Deo, omnium actionum nostrarum inspectori oculatissimo, et insuper hominibus, iis praesertim, qui sanioribus judiciis sunt praediti, nec pro usitato perversi mundi

more, etiam quae optima acta gestaque sunt, dente canino arrodere sunt assueti, illam probare possimus, conscientia nostra locuples est testis. Animus quidem nobis fuit in hac quasi palestra ad extremum usque vitae spiritum perseverandi, Deoque in ea, qua nos pro divina sua sapientia et bonitate collocavit, statione inserviendi, sed permultae, eaeque gravissimae causae, quas hoc loco recensere nimis longum, et taediosum quoque foret, nos impulerunt, ut post longam consultationem et cum amicis habitam deliberationem hac provincia in nomine Dei nos abdicare, et quod reliquum vitae spatium supererit, illud absque strepitu, et in bona, quod dicitur, pace, ita tamen, ne earum rerum, quae ad cultum divinum pertinent, obliviscamur, transigere decrevimus. Quod igitur felix ac faustum Ecclesiaeque Misnensi et vobis omnibus salutare sit, nos Joannes, Dei gratia Episcopus Misn. ante dictus vobis Reverendis Dominis Capitularibus ejusdem Ecclesiae Cathedralis Misn. Confratribus, et amicis quoque charissimis post remissum et relaxatum juramentum Ecclesiae a nobis subinitium Administrationis nostrae praestitum, totius ejus gubernationem, quemadmodum illa a Praedecessoribus nostris, nunc in Christo feliciter requiescentibus, ante annos, ut supra monuimus, viginti sex nostrae demandata et concreta est fidei (iis tamen fundis, quos de vestro assensu, et voluntate ad vitae sustentationem necessariam, donec illam nobis prorogaverit omnipotens, reservavimus, exceptis) non vi, dolo, astu, fraude. nec sinistra aliqua machinatione circumventi, sed ex certa nostra scientia et spontanea et libera voluntate, modo, et forma, quibus possumus et debemus, coram praesenti hoc Notario, et testibus septem fide dignis ad hune solemnem et publicum actum specialiter vocatis et requisitis, ad manus vestras, ut penes quos ex antiqua et hactenus introducta et constanter observata consuctudine, aliam idoneam, satisque qualificatam personam in nostrum locum vel eligendi vel substituendi jus atque potestas pertinet, resignamus, ejusque juribus omnibus et singulis, quae huc usque ad nos spectarunt, vel in posterum, quacunque id ratione vel modo spectare ad nos possent, in forma juris optima renunciamus, vobisque bona fideet juramenti quoque loco promittimus, nos hanc spontaneam et liberam resignationem nullo unquam tempore revocare velle, ita tamen et non aliter, ut pro recepta a nobis stipulatione Illustrissimo Principi ac Domino Domino Augusto Electori Saxoniae, Domino Domino Clementissimo, gubernatio ejus ad certos annos in commendam detur; qui huie muneri ad Dei potissimum gloriam, et ad subditorum quoque salutem et commodum, ut longo tempore praesit. faxit idem ille, in cujus nomine resignatio et renunciatio quoque haec a nobis jam facta est, Deus nempe Pater cum filio suo unigenito, spirituque sancto, benedictus in saecula

saeculorum! Hujus etiam protectioni divinae Vos omnes et singulos, consilia item vestra, atque adeo res et actiones vestras omnes commendamus, vobisque ut Confratribus et amicis nostris charissimis omnia humanitatis et verae benevolentiae officia ultro pollicemur, et promittimus, dixi.

Postquam quidem recitationem eorum, quae in supra dicta charta erant comprehensa, et in hoc publico scripto, ut patet, ex speciali mandato de verbo ad verbum fideliter sunt repetita, Reverendi Domini de Capitulo Episcopatus Misnen, resignationem nominatam et renunciationem quoque omnium et singulorum jurium ipsius (exceptis tamen excipiendis) sic ut praefertur, administrandam duxerunt, et statim re quoque ipsa admiserunt, saepe nominato Reverendissimo Domino Episcopo pro suo et erga Ecclesiam et rem publicam quoque, quem multis in rebus experti essent, amore et sudio singulari, proque multiplicibus in se omnes et singulos privatim collocatis beneficiis, reverenter gratias agentes, seque illius benignitati in posterum quoque commendantes. Atque haec omnia et singula acta sunt anno, indictione, die, mense, hora et loco, quibus supra in praesentia Nobilium et Doctissimorum virorum: Christophori de Haugwitz in Potzkau. Capitanei Belgerani, Joannis Spigelii de Pristebellis, Capitanei Wurzensis. Magistri Georgii Reuschii, Patris, Cancellarii, Henrici de Ekersberg Marschalli, Magistri Georgii Runzleri Canonici Wurzensis, et Erhardi et Christophori de Haugwitz ministrorum aulicorum, testium ad hoc specialiter rogatorum. Quibus quidem omnibus, sie ut praemittitur, ordine debito, nulloque externo actu interveniente, actis, milii Notario uno ore mandarunt, tam saepius Reverendissimus D. Episcopus, quam ejus quoque Reverendi Domini Capitulares, ut quae hac die, et hora, et in loco quoque praefato coram nobis omnibus acta, lectaque essent, diligenter consignarem, et ad perpetuam quoque rei memoriam in publicam formam redigerem, quod quidem pro officii mei debito illis denegare nec potui, nec volui. Ego itaque M. Joannes Reuschius F. patris Misnensis et Misnensis quoque Dioecesis publicus S. imperii authoritate Notarius, quoniam liberae, voluntariae et spontaneae resignationi et renunciationi, earumque admissioni quarum supra mentio facta est, una cum supra memoratis testibus praesens interfui, atque haec omnia sic, ut recitatum est, fieri vidi, et audivi, ideo ea in hane publicam formam redegi, et super his omnibus praesens hoc publicum instrumentum confeci, illud manu mea propria conscripsi, et nomine, eognomine, et sigillo quoque meo solito corroboravi, ad hace omnia specialiter rogatus et requisitus.

Es behielt sich aber der Bischof zu seinen Unterhalt vor Sorntzig, Alt- und Neu-Mügeln, und das Schloß Rugethal zur Wohnung, und trat sodann allererst zu der lutherischen Religion öffentlich nicht nur allein

über, sondern heurathete auch im 58. Jahre seines Alters Christophori von Haugwitz auf Bottau, Hauptmanns zu Belgern eheleibliche Tochter mit Ramen Agnes, die nicht nur seine nahe Blutsfreundin, sondern auch seine Pathe war, indem er sie Ao. 1560 im Jänner aus der Taufe gehoben. Die Hochzeit ward gehalten zu Dresden in festo Corporis Christi 1582. woben erschienen sehn des Churfürsten Gesandte und Ministri, die Capitulares von denen Dom-Stiftern Magdeburg, Meiffen, Merfeburg, Naumburg und Burten. Es foll der Bräutigamb daben brav gefoffen, gespielt und getanzt haben. Nach vollendeter Hochzeit ist er mit seiner Liebsten nach seinem Wohnschlosse Rugethal gefahren. Zum Heurathsgute gab er dieser Agnes 50,000 Rthlr. und nebst diesen jährlich 300 Rthlr. jum Schmuck und Rleidung. Er foll furz vor Abtretung feines Bisthums die Monftrangen, Relche, Rauchfässer zum Trinfgeschirr haben verarbeiten lassen, die bischöft. Ringe seiner Vorfahren, auch die guldene Rette des heiligen Meifnischen Bischofs Benno unter seine guten Freunde ausgetheilt haben, die Berlen und kostbaren Steine von denen bischöfl. Mützen genommen, und folche in die Hochzeit-Rränze, und Ringe versetzen lassen, womit er die anwesenden Jungfern beschanket. Mit dieser Ugnes hat er 13 Jahre gelebt, aber feine Rinder mit ihr erzeuget. Er ftarb endlich zu Rugethal auf feinem Schloffe. und ward in der Kirche zu Ren-Mügeln vor dem Hochaltar begraben, wo sein Leichenstein folgende furze Inscription enthält:

Der Hochwürdige, Edle gestrenge Herr Herr Johann von Haugwitz auf Rugenthal, Thum Probst zu Naumburg, ist in Gott versichieden den 26. Maji 1595, seines Alters 71 Jahr 8 Monate, 13 Tage, deme Gott gnade.

Bei dessen Tode hat sich dieser seltsame Casus zugetragen:

Es war der Tag, an welchem der Bischof gestorben, ein recht heller und sehr lieblicher Maytag, um die Zeit aber, da er angesangen mit dem Tode zu ringen, hat sich zu Mügeln ein so gewaltiger Sturmwind erhoben, daß man in Sorge stunde, alle Häuser würden von demselben umgerissen werden, er that aber weiter keinen Schaden, außer daß er daß am dortigen Rathhause mit eisernen Klammern fest angemachte steinerne Wappen dieses Bischoss mit großer Gewalt abrieß, auf den Boden warf und zerschmetterte, und sogleich als dieses geschehen, ward die Lust wieder stille, der Himmel heiter und klar, wie zuvor. Durch ein ordentlich Testament vermachte er seiner leiblichen Schwester 32.000 Fr. und versicherte sie darüber mit dem Gute Roth-Naußlit in der Lausitz zwischen Budissin und Bischosswerda an der Tresduer Straße gelegen, alles übrige blieb seiner Agnes, welche nachzgehends Ao. 1599 sich an Georgium von Wehsen auf Bürkersdorf, Churziächsischen Rath, Obersteuereinnehmer und Hauptmann der Aemter Stolpen

und Radeberg verheurathete, und vier Töchter mit demselben erzeugte. Sie starb endlich auch zu Dresden den 2. November 1631, im 70. Jahre ihres Alters, ihr wurde zu Dresden in der Frauenkirche eine Grabschrift gesetzt wie folget:

D. O. M. S.

Agnes Haugwiciana vidua
Natalibus qua patrem, qua matrem
antiquissimis nobilissimis
ex domo Potzkaviensi orta,
ob pietatem, mores et formam
incomparabilis sui saeculi foemina
primis nuptiis

Joanni ac Haugwitz Episcopo quondam Misnensi per annos XIII. sine prole tamen secundis votis

Joanni Georgio a Wehsen per XXXII. copulata et quatuor filiarum facta parens.

Obiit 4 Non. Novemb. anno MDCXXXI. aetatis suae exemplo rarissimo LXX. anno hebd. X. vivit parte sui coelo meliore superstes. Generi, filiaeque ex pio gratoque affectu merentes poni curarunt.

Ende Des urfundlichen Berichtes.

## Johannes Leisentrit.

Per Mann, dem es vorzugsweise zu danken ist, daß die Collegiatkirche ad S. Petrum zu Budissin, in der Oberlausitz, das an derselben bestehende Collegiatkapitel — das Einzige in ganz Deutschland, in welchem sich die canonische, d. i. gemeinschaftliche Lebensweise aller an der Collegiatkirche die nenden Geistlichen bis auf den heutigen Tag erhalten hat, — die dazu ge hörenden Gemeinden und selbst das an die Lausitz gränzende Land Böhmen dem katholischen Glauben erhalten wurde, ist

## Johannes Leisentrit,

der Siebenundzwanzigste in der Reihe der Decane des Budiffiner oder Bautzen'er Collegiat= und Domstiftes '). Er war zu Olmütz in Mähren

Dasselbe wurde von dem h. Benno, Bischose von Meißen († 16. Juni 1106 Siehe Acta Sanetorum ed. Bolland. Tom. III. Juni p. 150. ss. nirchentegison I. 807 f.) gegründet, und von dem Meißnischen Bischose Bruno II. sowohl mit Präbenden als Einfünsten bereichert. Die handschriftlichen Annales Budissinenses sol. 58 ss. bemersen hierüber: Praesertim in primaria valdeque populosa civitate Budissin, quam in circa circum adjacentibus numerosis pagis, in qua unica mediocris magnitudinis existebat Ecclesia parochialis, seu ut hune temporis ecclesiae parochiales vocabantur, Capella, cui solus Plebanus praesucrat, unde S. Benno sua benignitate sundans quatuor Adjutores, quos ipsi adjunxit; cum autem nec isti pro tam rude et barbara gente erudienda sussicientes sorent, elevavit ecclesiam Budiss, in Collegiatam, fundando collegium aliquot Canonicorum et Vicariorum. Ecclesiam quoque ex parte ampliavit, versus meridiem ad cam extruxit insignem Sacristiam, cui adjunxit amplum ingressum in Ecclesiam, in quo posuit lapideos gradus, per quos ad chorum ascenditur, cujus longitudo ad 30, altitudo ad 20, et latitudo

von katholischen adeligen Cltern<sup>2</sup>) geboren und zwar am 11. Mai des Jahres 1527<sup>3</sup>), und ihm allein war es beschieden, seinem Geschlechtsnamen "Leisentrit v. Juliusberg" durch sein rastloses und ersolgreiches Wirken

ultra 10 ulnas est . . . Post mortem S. Bennonis tractu temporis populus christianus adeo multiplicabatur, ut prior Ecelesia populum hunc capere nequiverit, ex quo Bruno II. hujus nominis Episcopus Misaensis commotus est, ut serio proposuerit non tantum celebrem Basilicam seu insignem Ecclesiam collegiatam penes Sacristiam a S. Bennone extructam in longitudine 100 ulnarum praeter turrim, cum octodecim columnis funditus extruere, sed etiam Praelatorum, Canonicorum et Vicariorum numerum augendo, et amplioribus praebendis dotando fundare, ac insigne Capitulum cum Consistorio instituere. Qua de causa anno 1210 iniit consilium cum Przemislao II. seu Ottocaro Magno Rege Boemiae et Marchione Lusatiae, qui Rex praesente Episcopo Brunone personaliter locum pro extruenda Ecclesia assignavit; quod magnum opus anno Dni 1211 velut propriis expensis dictus Episcopus exstruere coepit ac tandem anno 1221 feliciter consummavit, eodemque anno in festo S. Jacobi majoris Apostoli 25. Julii consecravit, unaque neo-fundatos Canonicos introduxit, ex quibus Theodoricum in Praepositum, Hermannum in Decanum. et alios in alios Praelatos denominavit etc. Betreffs der Beihe des Gotteshauses ift dem Schreiber der Annalen etwas Menschliches begegnet, indem sie am 24. Juni, dem Feste Johannis des Täufers stattfand, laut der Dotationsurkunde (Driginal im Bautner Stiftsarchiv), in der es heißt: Assignavimus siquidem dotem ipsam die quo post in ea canonicos institutos et chorum de novo constructum eam Domino desponsavimus, denuo dedicando. Dedicavimus autem ipsam VIIIº. Kalendas Julii, anno Dni MCCXXIº, Pontificatus nostri XIIIº. S. Statuten des Collegiatstiftes St. Petri zu Budiffin. Budiffin 1858. 3. 2. - Ferner ift es offenbar wohl nur ein Schreibfehler, wenn als Martgraf der Lausitz, der den Platz zur Erbanung der Kirche persönlich bezeichnet habe, König Brzempst Ottakar II. von Böhmen (1253-1278) genannt wird, indem nur R. Brzempft Ottafar I. gemeint fenn fann, der 1198-1230 regierte.

- 2) Die Leisentrit wurden von Kaiser Carl V. und Ferdinand I. mit dem Prädicate "von Juliusberg" oder Julisberg" in den Adelstand erhoben, und führten ein Wappen, das im unteren blauen Felde 3 Weintranden oder 3 Virnen, nach andern 3 Granatäpfel, im obern schwarzen Felde einen halben goldenen Greif hat, welcher anch auf dem gekrönten Helme erscheint. Zedler's großes Universallexikon aller Wissenschaften, und Künste 17. Band. Hof 1738. S. 1. Diplomatische und enrieuse Nachlese der Historie von Ober Sachsen. 6. Thl. Dresden und Leipzig 1731. S. 208. Es wird noch zweier Brüder unsers Johann Leisenrit gedacht, deren Einer, Peter, fast um zehn Jahre älter war, der Andere, Caspar, den Johann überlebte. Schöttgen's Nachtese a. a. D. S. 308 f.
- 3) Die Rechtfertigung unserer Angabe s. beim Tode Leisentrit's.

für den katholischen Glauben in der Lausitz ein unvergängliches Denkmal zu setzen 4).

Johann Leisentrit, welcher sich einer sehr gewinnenden äußeren Persfönlichteit erfreute <sup>5</sup>) und nicht minder mit vortrefflichen Anlagen des Geistes ausgestattet war, bezog, nachdem er daheim die Grundelemente des Wissens

- 1) Wir entnehmen die Daten zu der vorliegenden biographischen Efizze Leisentrit's vorzüglich einer Trauerrede, welche nach dem Singange desfelben der Budiffiner Echolarch Gregor Rupert gehalten und in Druck gelegt bat. Der vollständige Titel berjelben lautet: Oratio Funebris in obitum Reverendi in Christo Patris, Nobilis, Doctissimi et Clarissimi viri Domini Joannis Leisentritii a Julisberg, Sedis Apostolicae et Imperii Romani Protonotarii et Aulae Sacri Palatii Lateranensis Comitis, per utramque Lusatiam Administratoris Ecclesiastici confirmati etc. Budissinen, hujus Ecclesiae Decani etc. qui placide compositeque decessit ex hac vita VIII. Cal. Decemb. Anno sesqui millesimo octoagesimo sexto. Exarata & habita a Gregorio Ruperto, Scholae Capituli Budissinen. Moderatore, Budissinae excudebat Michael Wolrab in 4. plagg. 5. Das im Archive des Bautener Capitels verwahrte Exemplar Diefes Originaldruckes ift leider verloren gegangen; es findet sich aber diese Trauerrede ihrem jadlichen Inbalte nach wortgetren abgedrudt in der v. a. "Diplomatischen Nachlese der Historie von Ober-Sachien" 6. Ibl. S. 306-34, nach welcher wir die Oratio Funebris citiren.
- 5) Die Oratio Funchris a. a. D. S. 309; Leisentritium natura essinxerat ea non oris modo ac vultus, sed totius corporis pulchritudine, ut ex aspectu ipso, cum puer esset, praeclara indoles, cum adolescens, reconditarum splendor virtutum, cum vir atque senex, tanta gravitas cum tanta morum facilitate condita affulgeret, ut intuentes se facile ad sui et amorem et reverentiam potuerit quasi occulto quodam naturae praestigio commovere, et vel sola vultus gratia corporisque laudabili constitutione sibi authoritatem comparare. Nam quae signa ipse habuerit bonae atque ingenuae indolis, illa certe non multis hominibus cum ipso fuere communia; - in amabilissima facie duo optimae atque liberalissimae naturae argumenta atque lumina emicuerunt. . . . Alterum est, quod mentum illius valle quodam parva in medio dispescebatur, alterum quod cum ridebat annis praesertim vegetioribus, genae in parvas dehiscebant foveas: Hoc Michael Scotus magiae naturalis peritissimus a natura elaboratum opus, illud hominem pacificum denotare asserit. - Schöttgen bat bas Bruftbild Leisentrit's, welches ber Oratio im Holzschnitt beigegeben mar, in Rupfer gesteden dem 6. Ibl. j. diplom. Nachleie vorgesetzt, - mit der Umidrift: V. P. D. Joannes Leisentritius. Admin. E. M. & Decanus Budiss. Anno M. D. LXXXVII. Ober dem Bilde das Distidon:

Talis eras Leisentritius, sic orá gerebat Sic oculos tanta cum gravitate suos.

Unter demielben:

Vitalis donec retinebat Spiritus artus Ipsaque cum senio vita superstes erat. sich angeeignet, zum Behuf höherer Studien die Universität Krafan, und machte daselbst in einigen Jahren einen so reichen Gewinn an Bildung, das dem von einflußreichen Männern Empfohlenen die Leitung der Edelknaben am faiserlichen Hose zu Wien anvertraut wurde <sup>6</sup>).

Leisentrit entsprach allen mit dieser seiner Stellung verbundenen Pflichten so vollkommen, daß ihm die Gunst des Hoses allgemein zu Theil wurde, und die Beziehungen, in welche er hier zu hochgestellten Männern geistlichen und weltlichen Standes kam, seinem Wirken in späterer Zeit sehr ersprieße sich waren ?).

<sup>6)</sup> Die Oratio funchris a. a. D. S. 309 f.: Fundamentis literarum hdeliter atque egregie jactis contineri non potuit, quin se Cracoviam ad celeberrimam illam Polonorum regiam Academiam reciperet, in qua quidem aliquos annos continuos cum Reverendissimo olim et Illustrissimo Principe D. Antonio Archiepiscopo Pragensi affine conterraneo ac condiscipulo suo coaetaneo versatus, auditis praeceptoribus eruditissimis ita profecit, ut uno atque altero specimine eruditionis edito facile doctis quibusdam ac summis viris innotescere, et in aulam Imperatoriam profectus, vel accitus. Nobilium adolescentum regimen ac pracfecturam suscipere potuerit. - Der hier erwähnte Fürsterzbischof von Prag, ber gleichen Alters und mit Leisentrit verschwägert, mit demselben zugleich in Rrafau ftudirte, ift Anton Brug aus Müglit in Mabren, der den biichof lichen Stuhl von Wien 1558-61 inne batte, und von R. Ferdinand I. auf den erzbischöflichen Stuhl von Prag - nach ber lange bauernden 210ministration des Prager Erzbisthums (1421-1560) durch das Metropolitan kapitel und Wiederberstellung desselben — erboben wurde, den er bis zu seinem Ende im J. 1580 befleidete. Brug, der am 12. Januer 1562 von Gerdinand I. jum Erzbischofe erhoben wurde, war zugleich General-Grofmeifter des Arengherrenordens mit dem rothen Sterne. Da die großen Besitzungen der Prager Rirchenfürsten in Folge der hußitischen Ratastrophe in andere Hände gefommen waren, so wieß Ferdinand I. dem neuen Kirchenfürsten jährlich 6000 fl. aus ber fonigl. Kammer und ben Rutgenuß ber gum Rlofter Dijegg geborigen Besitzungen an. Brug wohnte als Gesandter Kaiser Ferdinands dem Concil von Trient bei, welches auf Betrieb bes Raifers beschloß, Den Genug bes bei ligen Altarefakramentes unter beiden Geftalten ben Laien zu gewähren, jolle von dem Ermeffen des b. Stubles abbängen. In Folge deffen bewilligte Papft Bins IV. unterm 16. April 1564 den Gebrauch des Laienkelches für die Länder Raifer Ferdinands, und Ergbischof Brug verfündete Diefes papitliche Indult mit hirtenbrief vom 16. Juni 1564 feinem Sprengel. Er galt bei Raifer Ferdinand I. viel, und Leisentrit's freundschaftliche Beziehung zu Manne läßt und erfennen, daß er unstreitig seinen großen Ginfluß gu Bunften &. und ber Unternehmungen und Magregeln desielben werde verwendet

<sup>7)</sup> Oratio funchris a. a. D. E. 310 f.: Hie itaque officio suo diligentissime fructuosissimeque cum fungeretur, non solum principibus viris et consiliariis

Allein die Gunft der Höflinge befriedigte unsern Leisentrit nicht, so sehr auch der feine Schliff seines ganzen Wesens in dieser Gunft sich zu ershalten geeignet war. Er kehrte inmitten der Lustbarkeiten des Hoses in Sich selbst ein, fand sich zu höherem und würdigerem Wirken auf kirchlichem Felde geschaffen und berufen, und aller Welteitelkeit entsagend, widmete er sich ganz und gar dem geistlichen Stande

Es konnte nicht fehlen, daß der junge Priester, den seine Bildung, sein einnehmendes Aeußere, sein Adel, wie vermögende Gönner und Freunde gleich sehr empfahlen, auf Berwendung des Bischofs von Meißen, Nikolaus v. Carlovit, des Domdechants Julius Pflug daselbst, wie nicht minder des Straßburger Bischofs Michael Sidonius <sup>9</sup>), ein Canonicat am Capitel zu

charus ita fuit et acceptus, vix ut quisquam unus uni charior foret, quam unus hie universis: verum etiam ipsi Romanorum Imperatori Ferdinando divae memoriae ignotus esse non potuit. Hinc illae gratiae atque privilegia, hinc illae potentissimorum aulicorum amieitiae, hinc Legatorum Apostolicorum ad cum literae familiares, hinc Episcoporum et Praelatorum consuetudines, hinc summorum in curia tam pontificia quam caesarea procerum in Leisentritium benevolentia, hinc denique summa in deferendis ad curiam negotiis felicitas, atque apud omnes homines authoritas.

<sup>5)</sup> Oratio funebr. a. a. D. S. 311: Quamquam vero Leisentritius ea erat existimatione apud aulicos, ea passim affluebat gratia, eratque artibus iis optime instructus, quibus in aula splendescere, perpetuumque pedem figere potuisset, tamen cum se ipsum nosse inciperet, se ad majora et digniora natum esse atque idoneum, reique publicae ecclesiasticae, quam politicae veriorem operam navare posse, in ipsa aula, in ipsa videlicet illecebrarum et voluptatum sentina divinarum rerum curam ac cogitationem suscepit, seque ordini ecclesiastico penitus penitusque mancipandum existimavit. - Der Historifer muß ungemein beklagen, daß der Redner das dronologische Moment bei j. Schilderung L. jo gang und gar außer Acht gelaffen bat. Wir erfahren nicht, in welchem Alter &. Die Universität bezog, wie lange und welchen Studien besonders er bort oblag, wann er an den Wiener Sof fam und wie lange er an demjelben blieb. Auf das Geld der blogen Bermutbung gewiesen, nehmen wir an, daß 2. in seinem 15. Jahre (1541) nach Krafan ging, dort bis zum Jahre 1547 blieb und von Da bis 1549 Praject der faiserlichen Edelknaben war. - Am meiften zu bedauern ift aber der Mangel jeder Zeitangabe in Rupert's Trauerrede über den Eintritt 2. in den geiftlichen Stand, und wo und von Wem derfelbe die geift lichen Weiben empfangen bat, worüber doch am Budiffiner Capitel aus ben mündlichen Mittbeilungen 2. man genauere Runde obne Zweifel hatte. Wir ver mutben, es ien g. im 3. 1550 zu den niederen und boberen Weiben befordert morren.

<sup>&</sup>quot; E. über Diefe Drei Manner oben S. 127 f.

Budissin erlangte, in welches einzutreten er sich durch die obwaltenden Ortsund Zeitverhältuisse befonders bewogen fand 10).

Das Lutherthum hatte zu dieser Zeit in der Stadt Budissin bereits um sich gegrissen <sup>11</sup>) und eine misverstandene Predigt des Stiftsdechant Paul Küchler hatte dem Abfalle vom fatholischen Glauben großen Vorschub geleistet <sup>12</sup>). Ja selbst in das Capitel war die Religionsneuerung eingedrungen <sup>13</sup>). Weil

- Oratio funebr. a. a. D. S. 311: Itaque veniens ad Reverendissimos Illutrissimosque Principes et de Repub. christiana optime meritos doctissimosque viros, D. Julium Pflugk Naumburg. et D. Nicolaum a Carlowitz Misnensem Episcopos, quibus charus admodum atque familiaris, sicuti et Michaëli Sydonio Mersburgensi, fuerat, tam facile locum et proventum ecclesiastica persona sua atque eriditione dignum in Collegio isto Budissinensi impetravit, ut non tam Episcopi intercessione promotus, quam multis rationibus ad societatem istam ingrediendam commotus videretur. Laut einer Notiz von Leifentrit's Hand in der Matrifel des Stiftes war er 1551 bereits Canonicus. "Utinam (beißt es S. 43 in derfelben) et meo tempore, cum ego Joannes Leisentritius agerem Canonicum Anno 51 talia curassent et eisdem praevidissent Antecessores nostri etc. (S. die oben ang. Statuten S. 53). Die Präbende, welche er erlangte, war eine volle, die er entweder durch päpftliche Ernennung oder Wahl des Capitels erhielt (Statuten S. 51).
- Die Annales Budissin. (Manuffr. fol. 30) bemerken zu A. 1538. 27. Febr. hora undeeima obiit nach der hohen Messe D. Michael Müntzer tum temporis Proconsul vel Bürgermeister totus lutheranus vel haeretieus, und (fol. 46) zu A. 1552 von Hertzog Hans Chursürst zu Sachsen: thät alle Stifter und Klöster unter seinem Gebiethe (und sousten) plündern, persequirte den Clerus sub Evangelii praetextu usque ad sanguinem. Da mußte man sich täglich besorgen, weil Er benachbahrt, Er würde Einfall thun, und die Sechs Städte in Ober-Lausitz, sürnemlich aber Budissin, (weil altda der Rath mit Ihm ein heimlich Berbündnus hatte) einnehmen.
- Oratio funebr. S. 312: Cujus (Pauli Kuchleri Dec.) ex una fatali et infelicissima concione, non tamen in hune sensum, quem voluerat, ab auditoribus accepta, urbs Budissinensium eo prolapsa est, ut repentina quadam veteris persuasionis suae immutatione ad novorum partes ac factiones descisceret. Dieser M. Paul Küchler. dessen die Annales Budiss. (fol. 29) als Decaus schon im J. 1526 gedenken, sebte bis zum J. 1548, in welchem nach der Oratio funebr. S. 313 M. Hieronymus Rupertus sein Nachsolger wurde. Die erwähnte unglückliche Predigt desselben dürste wohl in die setze Zeit seines Decanates fallen.
- 5) Hiefür sprechen solgende Thatsachen. Anno 1536 (Annal, Budiss, fol. 27) Dominica Jubilate 7, Maii obiit D. Christophorus de Haugwicz Canonicus Ecclae Budissin, et fuit possessor Canonicatus sui per 21 annos, et multa bona accepit ab Ecclesia, et non fuit Sacerdos, sed totus haereticus et Lutheranus. Hieronymus v. Rummerstadt, Propst zu Budissin vom J. 1550, apostasirte 1559 (j. oben "Ursunds. Bericht" S. 129) lieber die Probstei als erste Dignität am

aber die Stiftsdechante M. Paul Küchler und Hieronymus Rupert sammt der Mehrheit der Canonifer und übrigen Stiftsgeistlichen sest am katholischen Glauben hingen 14, war das Collegiatstift zu St. Beter, das gleich einem festen Plaze dem Vordringen des Lutherthums im Wege stand, den gewaltsthätigsten Angrissen von Seite der lutherischen Bürgerschaft Budissins ausgesetzt 15).

Budiffiner Capitel beißt es in den Annales (fol. 61) A. 1226 Bruno Epise. statuerat ut Budissinensis Praepositus semper ex Canonicis Misnensibus a Budissinensi Capitulo eligeretur; Posteriori tempore Serenissimus Elector Saxoniae et Dux Misniae a SS. DD. Papa Calisto 3. (1455-58) obtinuit ut Ipse Praepositum pro Capitulo Budiss, ex Misnensibus Canonicis deinceps denominaret. - In der Angabe des 3. 1226 bat fich der Annalist vergriffen, indem diese Bestimmung bereits in einer Urkunde vom 25. Gebr. 1222 entbalten ift (f. Die o. a. Statuten des Collegiatstifftes Sct. Betri E. 3). Geit dem Abfalle des Propfies hieronymus von Kummerstadt ift die erste Diquität am Capitel erloiden, indem Dieselbe von den herridern Gadiens bis auf den beutigen Tag an Protestanten vergeben wird, die das damit verbundene Einfommen beziehen. Hierilber flagte ichon Leisentrit in einer bandidriftlichen Aufzeichnung ber Matrifel bes Bubiffiner Stiftes & 23: "Utinam moo tempore. cum ego Joannes Leisentritius agerem Canonicum Anno 51 talia curassent, eisdemque praevidissent Antecessores nostri in causa Praepositurae Budiss.. sed orto dissidio atque bello intestino factum est, quod ab Henrico Bynau tune Praepositum agente Mauritio et Augusto Ducibus et Electoribus Sax. patefacta et communicata manus in proprios fuerat Bulla St. Dni Sixti Papae. cujus vigore pro religione catholica defendenda et protegenda dictam praeposituram domus Saxonica habet quidem conferre cum suis successoribus, sed ad religionis cath, propagationem et defensionem; nunc vero nulla habita ratione mutatae religionis ac postpositae Brunonis II. Epi Misn. ecclesiae nostrae Fundatoris voluntatis, nihilominus tamen de facto dux Sax. sibi vendicat dictae praepositurae jus patronatus, non nostrae religionis, sed suae farinae atque factionis homines nobis praesentans, offerens et intrudens, cui resistere nequimus!! (Statuten S. 53.).

- 11) Es ist eine ganz falsche Angabe im "Freiburger Kirchenlexikon, Art. Lausin." VI. 377: "Der Propst und die Canonifer des Capitels zu Sct. Peter sielen zur Zeit der Glaubensspaltung ab; nur der Decan Leisenkrit blieb Katholik."
- Die "Annales Budiss, (fol. 62 s): Adeo invaluerat Budissinensium malitia et perversa violentia, ut Imperator anno 1543 salvum conductum Capitulo Sacerdotibus et Capituli catholicis hominibus dare coactus sit, Und die Oratio funedr. S. 312: Revocate vodis quaeso in animos statum praeteritorum temporum, respicite mentibus vestris retroactorum annorum funestissimum spatium quanti fluctus atque tempestates in Capitulum istud grassabantur, quantae factiones adversus nostrates? Quam terbulenti et seditiosi motus erant in hae urbe? quantae animorum acerditates? quanta utrinque voluntatum studiorumque dissidia? et si per praecipitium facti quorundam hominum temerario-

Man gab sich der Hoffnung hin, der zum Nachfolger Paul Küchler's im Decanate gewählte M. Hieronymus Rupert 16), ein ebenso untersichteter, frommer als gewandter Mann, der einer sehr alten Budissiner Familie angehörte, werde mit Hilfe seiner Verwandten und Verschwägerten und seine sonstigen zahlreichen Freunde so glücklich sein, dem Capitel Friede und Ruhe zu verschäffen, aber — die Spaltung im Glauben wirkte stärker auf die Gemüther, als das Band der Verwandtschaft und Freundschaft 17).

Die Bersöhnung der Gemüther und die Stiftung eines dauerhaften Friedens zwischen der Bürgerschaft und dem Capitel zu Budissin war Leisentrit vorbehalten, der von Natur zum Friedensstifter geschaffen und rasch Senior des Capitels geworden, den Decan Rupert um so leichter für seine Nathschläge, den Frieden herbeizuführen, gewann, als einerseits die seit 1555 in Meißen eingetretenen Beränderungen und bedrohlichen Vorfälle dazu drängten, und andererseits Leisentrit's Nath von der evangelischen Schlangensstugheit eingegeben war, die zu allen nur möglichen Zugeständnissen an die Gegner rieth, um das eine Nothwendige, den Glanben, unversehrt zu erhalten 18).

rum conatus, cum mandatis regiis et officiariorum provinciae istius autoritate, tum quorundam, qui saniora judicia et consilia sequebantur, consultis ut edictis subinde et ad tempus reprimerentur, penitus tamen penitusque opprimi et radicitus extirpari ante Leisentritium non potuisse.

- 16) Ein Sohn M. Hieronymi Ruperti, Bürgermeisters zu Bauten: starb nach bem eilften Jahre seines Decanats, d. 13. April a. 1559, alt 63 Jahre. Schöttgen, Obersächs. Nachlese. VI. Thi. E. 313.
- Oratio funebr. ©. 313: Successerat quidem Paulo Kuchlero in Decanatum M. Hieronymus Rupertus, vir rara doctrina, magna pictate, ac rerum usu non parvo praeditus, et ut Budissinae ex antiquissima natus familia, ita ut consanquinitatum, conjugiorum, affinitatum, tutelarum praesidiis, et plurimorum aliorum tam publicorum quam privatorum amicitiis et consuetudinibus munitissimus, ut vel illius causa universa Capitulo pax et tranquillitas restitui, vel saltem a Decani cervice periculum propulsari posse videretur. Verumtamen ut erant opinionum et fidei diversitate animi inter se abalienati, eorum praesertim, qui ut vulgus solet, novitates avide sineque judicio consectabantur, non illa praestare poterat affinitatum et necessitudinum conjunctio, ut aut animi utrorumque sinceris amicitiis coalescerent, aut paratae voluntates ad Capitulares serio defendendos adferrentur. Haerebant semper in animis scrupuli, nulla ubique tutissima fides erat, semper discordiac semina permanebant, insidiae, suspiciones, calumniae, pericula.
- 15) Die "Annales Budiss." (fol. 64): In hoe rerum statu inimicisque vicissitudinibus, ne res catholica penitus eliminaretur, excitavit Deus Spiritum in Joanne Leisentritio Canonico Budissinensi. Und die Oratio funebr. ©. 314: Tandem vero Leisentritius... cum videret animos hominum ita utrinque exacerbatos, homo ad concordiam ab ipsa natura formatus, vitam sibi acerbam

Um sich der Zustimmung und des Beistandes zu diesem Werke des Friedens von Seite des kaiserlichen Hoses sowohl, als der päpstlichen Runstiatur zu versichern, begab sich Leisentrit nach Wien und Prag; und es sehlte seinen Bemühungen nicht an dem gewünschten Erfolge <sup>19</sup>).

Während Leisentrit noch in Prag verweilte, starb eines plötzlichen Todes Dechant Rupert <sup>20</sup>); und Niemand als Leisentrit wurde einstimmig von den Capitularen, dem ganzen Volke, von Kaiser und Hof als der würsdigste Nachfolger desselben bezeichnet <sup>21</sup>).

Als Solcher am 22. August 1559 mit einhelliger Stimme erwählt  $^{22}$ ), verfolgte er das begonnene Friedenswerf mit noch größerem Eiser, und seine Lebensklugheit gab ihm die Mittel und Wege an die Hand, Ruhe und Friede zwischen den im Glauben Getrennten auf sesten Grundlagen herzustellen, ohne der Religion etwas zu vergeben und das Gewissen zu verletzen  $^{23}$ ).

- 19) Die "Annales B. (fol. 64): Qui propriis sumptibus adiit personaliter S. Nuntiaturam Aplicam Viennae, ipsumque Imp. Rnum Ferdinandum I.. ibique nervose exposuit et remonstravit summum catholicae Religionis periculum. Und die Oratio funebr. S. 315: Non enim illum iis annis aetatis suae lactioribus aut desidia domi aliqua delectavit, aut laboris et periculi metus deterruit, aut itineris difficultas retardavit, quo minus se in viam daret, inque aulas proficisceretur, non pudor denique subrusticus aliquis animi fregit confidentiam, quo minus ipsam Caesaream Majestatem supplici voce compellaret, ac utut sese res haberet, a principio usque ad finem accuratis et circumspectis verbis exponeret.
- 2") Am 13. April 1559 (f. oben 3.175) und nach den "Annales B. (fol. 49) in Apoplexia.
- Oratio funebr. S. 315: Post D. Ruperti insperatum obitum etsi absens ille (Leisentritius) atque Pragae cum negotiis esset. Capitularium omnium majore dicam consensione, an celeritate, renunciatur hujus Ecclesiae Antistes, ante populi totius praejudicio. quam confratrum suffragiis, ante Imperatoris commendatione et aulicorum votis, quam Capituli solenni electione. Decanatu obtinendo dignissimus declaratur?
- 22) E. Urfundl. Bericht oben E. 149 Note
- 23) Oratio funebr. S. 316: Postquam sibi summam Capituli concreditam, clavumque regiminis commissum videret, tum demum multo solertius, quam ante in

putavit ipsam, nisi quam primum omnis odii atque hostilitatis causa tolleretur. Confert itaque sua consilia cum Decano, omnibus rationibus pacem tentandam suadet, agendum circumspecte, concedendum furori, aucupandum tempus oportunum, fortunam ferendo superandam, sin minus, Imperatoris opem implorandam, ipse suam operam offert, ipse avet in curiam regiam proficisci. Etsi non annis, sed nomine Senior erat, non capillorum canitie, sed officii ratione, non superciliorum gravitate, sed officii dignitate, tamen tanto erat judicio praeditus ingenioque, ut quae ille suadebat, non consilii sed oraculi loco haberentur.

Die Hanptschwierigkeit bei diesem Friedensgeschäfte betraf das Goteteshaus zu St. Peter. Wie die vom Glauben der Kirche Abgefallenen überall dort, wo sie die Mehrheit bildeten, die ausehnlichsten Kirchengebäude der Katholiken für ihren Gebrauch in Anspruch nahmen, so auch zu Budissin. Die Lutheraner strebten aus allen Kräften, sich in den Besitz der großartigen Collegiatsirche von St. Peter zu setzen; das Capitel aber konnte sich um so weniger aus diesem Besitze verdrängen lassen, als mit dem Verluste dieser Kirche der Fortbestand des Capitels selbst bedroht erschien.

Die Antheraner, denen es sehr wohl befannt war, in welchem Ansehern und welcher Eunst der junge Decan Leisentrit bei dem Landesherrn der Lausitz stehe, mußten einsehen, daß sie mit Gewalt ihre Ansprüche auf die Kirche von St. Peter nicht durchsehen würden. Diese Einsicht war wohl der Hauptbeweggrund für sie, zu dem friedlichen Ausgleiche die Hand zu bieten, welchen das Capitel ihnen entgegenbrachte. Leisentrit, der nicht gern an die Gewalt appellirte, schien es für Gegenwart und Zufunft im Interesse der Sache, die er zu vertreten frast seiner Stellung berusen war, gerathener, den Ansprüchen der lutherischen Bürgerschaft durch Gewährung aller nur möglichen Zugeständnisse zu entsprechen.

Unter ausdrücklicher Verwahrung des dem Capitel zustehenden Eigensthumsrechtes über die Kirche zu St. Peter wurde der lutherischen Bürgersschaft der Mitgebrauch desselben für immerwährende Zeiten dergestalt einsgeräumt, daß derselben, welche die katholisch gebliebene Einwohnerschaft der Stadt an Zahl überwog, das geräumigere Schiff der Kirche sammt Vorshalle und Hauptthor überlassen, den Katholiken hingegen nur der Chor der Kirche sammt Sacristei und Seiteneingang vorbehalten, und — um allen Störungen und Reibungen vorzubeugen — eine von beiden Seiten genau einzuhaltende Gottesdienstordnung festgestellt wurde.

Dieser Ausgleich wird von den Zeiten Leisentrits dis auf den heutigen Tag fatholischers und protestantischerseits als vollkommen befriedigend anerskannt, und der Stifter desselben hat sich in der St. Peterskirche bei den Genossen sein eines wie des andern Glaubens ein unverwüstliches Denkmal seiner erleuchteten Friedensliebe gesetzt 24).

has curas cogitationesque incumbebat, et pro ea, qua erat, in rebus agendis prudentia, ea media easque rationes adinveniebat, quibus sine tumultu, sine motu, sine animorum disjunctione, sine benevolentiae vicinitatisque jactura, sin religionis detrimento, sine conscientiae offendiculo, jacta illa pacis ac tranquillitatis fundamenta consolidari possent.

Oratis funebr. 3.316: Quae (pacis ac tranquillitatis fundamenta) sane ita firmiter consolidata sunt, studio quoque ita mirabili confirmata utrinque, ut qui ex remotissimis locis huc subinde advenerunt, ii se nescio quas Seyllas et

Und als sich im Laufe der Zeit einige Uebelstände ergaben, ließ es Leisentrit keine Ruhe, bis auch diese durch gegenseitiges Einverständniß verstragsmäßig beseitigt waren  $^{25}$ ).

An den Namen Leisentrits ist aber nicht nur der friedliche Aussgleich zwischen den Ansprüchen der Protestanten und dem Rechte des Capitels auf die Kirche St. Peter in Budissin gefnüpft, sondern auch das große Verdienst, nach Säcularisirung des Bisthums Meißen die kirchlichen Gerechtsame desselben über die Obers und Niederlausitz zum Schutze und zur Erhaltung des katholischen Glaubens an das Budissiner Capitel gebracht zu haben.

Nachdem der Bischof von Meissen, Johann von Haugwitz, kraft des Vertrages vom 18. Jänner 1559 mit dem Churfürsten von Sachsen zugestanden hatte, daß er es im Stift Meissen in Religionssachen bei der vorslängst darin gestifteten und gepflanzten Religion der Augsburgischen Confession gemäß halten, auch bei der beschehenen Visitation allenthalben bleiben solle und lassen wolle, und in die Auswechselung des Amtes Stolpen mit Mühlberg eingewilligt hatte <sup>26</sup>), war es um die Ueberreste des katholischen Kirchenthumes im Meißnischen geschehen <sup>27</sup>). Obwohl in demselben Vertrage bestimmt war, es soll dem Vischof an der geistlichen Jurisdiction, so viel er allenthalben deren besugt und im Vrauch hat, kein Eintrag geschehen, und es will sich auch seine Churfürstl. Gnaden aller guten Nachbarschaft gegen der Kron Vöhmen und Marggrafthum Lausitz dieser Auswechslung halber und sonst verhalten <sup>28</sup>); fürchtete Johann v. Haugwitz dennoch den Bruch

Melosynas, quos Colossos Solis, quas turres Pharias potius, quam in uno eodemque templo, diversae religionis exercitium, cum tanta voluntatum, studiorum, officiorumque conjunctione vidisse affirmarint.

Eadem S. 319: Qui (Leisentritius) animum suum quieti dare prius non potuit, quam pax illa deque controversis quibusdam articulis pactio inter Capitulum et Ordinem senatorium instituta publicis literis, ad aeternum robur ac firmitatem, posteris omnibus consignata relinqueretur, ut si qui aut nostrum aut illorum vellent, minime tamen possent esse inquieti et turbulenti. Schöttgen sett in der Note S. 319 binzu: Jit der Bertrag wegen des Evangelischen Chors und Gebrauchs der Orgeln in der Kirchen St. Petri zwischen dem Capitul und E. E. Nathe aufsgerichtet a. 1583, d. 17. Maji, der in Carpzovii Ebren-Tempel des Marggrafithums Ober-Lausit, P. I. p. 247—250 zu lesen ist.

<sup>26)</sup> S. Urf. Bericht oben G. 146 ff.

<sup>27)</sup> In Folge dessen scheucte sich der Meißnische Domberr Hierondmus v. Kummerstadt, der seit 1550 Probst zu Budissin war, nicht, öffentlich in der Domkirche zu Meissen zum Lutberthume überzutreten, und am Montage nach dem 4. Oftersonntage Katharina v. Saalhausen zu beiraten. S. Urk. Bericht oben S. 129.

<sup>28)</sup> Chendaselbst oben G. 146.

bieser Vertragspunkte und wollte wenigstens die Lausig, so viel an ihm lag, gegen das weitere Eindringen des Lutherthums schützen. Er kounte zu diesem Behuse keine zweckmäßigere Maßregel ergreisen, als indem er dem Decan Leisentrit die Verwaltung der ihm als Vischof von Meissen über die Lausig zustehenden kirchlichen Gewalt als seinem Commissarius oder Vicarius generalis übertrug — am Freitage nach Iohann dem Täuser (24. Juni) 1560 29). Leisentrit, der in dieser Maßregel eine Fügung von Oben erkannte, nahm das ihm übertragene Amt bereitwillig an, und der Bischof versprach unter Nebersendung des Amtssigills demselben für seine Mühewaltung jährlich 30 Gulden zahlen zu wollen 30).

Leisentrit wurde bald in die Nothwendigkeit verset, zum Schutze des katholischen Glaubens und Kirchenthums kraft seines neuen Amtes that-kräftig einzustehen; denn trotz und gegen den Vertrag vom 18. Fänner 1559 war der Churfürst von Sachsen bemüht, das Lutherthum auch in die Lausitz zu verpflanzen 31).

Da diese Bemühungen an dem männiglichen Widerstande Leisentrits scheiterten, suchte Churfürst August den Bischof Haugwitz zum Widerruse der dem Decan von Budissin übertragenen Vollmacht zu bewegen; dieser aber ließ sich nur herbei, seinem Generalcommissär unterm Mittwoch nach dem fünften Pfingstsonntage 1561 brieflich zu empsehlen, daß er "wohlbe-dächtig und mit guter Bescheidenheit" in den Religionssachen vorgehen wolle 32).

Diese Lage der Dinge trieb Leisentrit, sich für die ihm vom Meißenischen Bischofe übertragene kirchliche Amtsgewalt die Anerkennung und Bestätigung des heil. Stuhles und des Kaisers Ferdinand I. (1556—1564) zu verschaffen, die ihm auch noch im Jahre 1561 zu Theil wurde 33) und

<sup>29) &</sup>amp; benda S. 149 ff.

<sup>30)</sup> Unterm Mittwoch nach Maria Magdalena (22. Juli) 1560. Oben S. 151 ff.

urfundi. Bericht oben ©.147.151. Oratio funebr. ©. 321 s.: Cum circa Episcopatum Misnensem fieret mutatio, quanta animi magnitudine, quanta verborum contentione, quanta consiliorum dexteritate, multorum irruentium conatus impedivit, abegit, propulsavit! Quo tum animo erga religionem conservandam cum ipsi, freti ejusme di Episcopatus Misnensis resignatione. cujus jurisdictioni ecclesiasticae utraque etiam Lusatia subjacebat, involarent, et nescio quos novos Christos, quas novas ceremonias et ritus, in ecclesias quasdam catholicas invehere conarentur, quo tum studio fuisse illum existimatis, qui tanquam immota rupes, tanquam firmissimum propugnaculum insultibus eorum sese opposuit, nihil omnino concessit, excepit, disseruit, mandatis literisque Caesaris repugnavit?

<sup>32)</sup> S. Urfundl. Bericht oben G. 152.

<sup>33)</sup> S. Urfundl. Bericht oben E. 153. Schade, daß von dem Berichterstatter die Urfunden der faiserlichen und päpstlichen Bestätigung nicht beigebracht wurden.

seinem Wirken im Interesse der katholischen Sache einen solchen Nachdruck verlieh, daß die entgegengesetzten Anstrengungen der churfürstlichen Visitatoren und Superintendenten vergebens waren 34).

Da aber die Erhaltung der Lausitz im Glauben der katholischen Kirche gegenüber den sortwährenden Angriffen von Seite des bereits ganz der Augsburger Confession anhängigen Sachsens für die Zukunft nur dann zu hoffen war, wenn die dem Decan Leisentrit zustehende kirchliche Administration der Lausitz nicht an seine sterbliche Person gebunden blieb, sondern Borsorge getroffen würde, daß sie bleibend und für immer an eine kirchliche Corporation übertragen werde, so wurde — sicher nur auf Anregung und Betrieb Leisentrits — durch den päpstlichen Nuntius Melchior Bilia am Hofe Maximilian II. (1564—1576) unterm 24. Mai 1567 das Recht und die Gewalt der kirchlichen Administration des Bisthums Meissen in der Lausitz der Kirche und dem katholischen Capitel zu Budissin verliehen und einverleibt, so wie auch die Leitung und Oberaussicht des in der Oberlausitz gelegenen Jungsfrauenklosters der Magdalenerinen zu Laub an 35.

Wenn durch diese Maßregel die Leitung und Verwaltung der fatholischen Kirchenangelegenheiten in der Lausitz der ferneren Disposition des Bischofs Haugwitz entzogen und von Meissen ganz frei und unabhängig gemacht, und die dem Stuhle von Meissen zustehende kirchliche Gerichtsbarkeit auf die Collegiat-

Daß diese Bestätigung aber im J. 1561 erfolgte, lebrt der Brief des papstlichen Nuntius Melchior Bilia vom 24. Mai 1567 (f. Urk. Bericht oben S. 154), in welchem es beißt, daß es an die zehn Jahre seien, seit Leisentrit die Administration der Lausitz von beiden Gewalten übertragen sei. S. die folgende Note.

Dies bestätigt der päpsts. Runtius mit en Berten: Quandoque in propatulo sit, quod modernus Episcopus Misnensis a romana catholica et universali Ecclesia desciscens, sectariis se accommodaverit, simul et totam jurisdictionem ecclesiasticam in potestatem J. D. Electoris Saxoniae (qui per suos Visitatores et Superintendentes illam jam gubernat, et Augustanae Confessioni a Catholica Ecclesia non approbatae omnia conformare nitatur) tradiderit, utriusque autem Lusatiae administratio occlesiastica (quae ad Misn. Episcopatum alioquin pertinet) Tibi Decano rite gubernanda ab utraque potestate Ordinaria legitimo modo commissa sit, inqua ad decem annorum spatia Te Dei adhibito adminiculo ita gesseris, ut dicti Visitatores variis modis candem invadere, prophanare et occupare attentantes hucusque, laus Deo! frustra.

Auctoritate apostolica, qua in hae parte fungimur, non solum post Tuum, Decane, e vivis decessum, verum etiam, quando et quotiescunque necessitas postulaverit... praelibatae Ecclesiae Budiss, totique Capitulo Catholico tenore praesentium concedimus, incorporamus et clargimur praedictum administrationis officium. Urfunti. Bericht oben 3. 154 f.

firche zu Budissin und das katholische Capitel 36) daselbst übertragen war, so hatte doch, wie es scheint, die gleichzeitige Anordnung des päpstlichen Nuntius: das Capitel solle sogleich von dieser ihm zugewiesenen päpstelichen Administration Besitz ergreisen, und aus seiner Mitte Einen oder zwei dazu tüchtige Männer als Administratoren bestellen 37), Beirrung und Streit hervorgerusen 38).

Wenn es einerseits schien, als ob hiedurch Leisentrit des bisher von ihm verwalteten Amtes enthoben sei, konnte er anderseits für sich geltend machen, die päpstliche Anordnung übertrage dem Capitel die kirchliche Administration nur auf den Fall seines Ablebens oder einer dringenden andern Nothswendigkeit 39), deren Vorhandensein er in Abrede stellen mußte. Es wurde daher an den päpstlichen Nuntius in Prag recurrirt, und derselbe, besser über die obwaltenden Verhältnisse belehrt 40), erließ auf's Schleunigste schon unterm 2. Juni 1567 ein Schreiben an Leisentrit, in welchem er demselben

<sup>3°) &</sup>quot;Totique Capitulo Catholico" heißt es in dem Schreiben des Runtius, der diese Bestimmung offenbar aus dem Grunde beigesetzt hatte, um dem Falle zu begegnen, daß das Budiffiner Capitel gleich jenem von Meissen vom fatholischen Glauben absiele.

<sup>&</sup>quot;Serio, immo sub poena excommunicationis mandantes, ut nulla mora interposita non solum dictae Administrationis spiritualis possessionem appraehendatis, sed etiam confestim ex medio numero Praelatorum vel Canonicorum virorum aliquem, unum vel duos.. modo ad hujusmodi officium administrationis aptos et idoneos, de religione eatholica optime sentientes rite eligatis et authoritate apostolica constituatis."

Wenn bieser Anordnung des Nuntius gemäß eine Wahl durch das Capitel wäre vorgenommen worden, so würde schwerlich Leisentrit die Mehrheit der Stimmen für sich gehabt haben; denn es sing sich in dieser Zeit und besonders seit des Decans Bruderssohn, Gregor Leisentrit, ein Canonicat im Capitel er halten hatte, eine Opposition gegen Leisentrit zu bilden an, auf deren Seite aber schlechthin keine Capacität sich fand, die den Decan in der Administratur der Lausitzer Kirchenangelegenheiten nur von Ferne zu ersetzen im Stande gewesen wäre. Wahrscheinlich wirde die Majorität den damaligen Senior und Cantor, M. Jacobus Henrici (s. oben S. 147 ff.) gewählt haben, der, wie wir später sehen werden, kein verlässiger Mann war. S. unt. S. 185.

<sup>&</sup>quot;Authoritate apostolica . . non solum post Tuum, Decane, c vivis decessum, verum etiam, quando et quotiescunque necessitas postulaverit . . . Ecclesiac Budiss, totique Capitulo Catholico tenore praesentium concedimus, incorporamus et elargimur praedictum administrationis officium." S. oben S. 154.

<sup>4°)</sup> Man erinnere sich, daß Leisentrit an dem damaligen Erzbischofe von Prag Anton Brus 1561—80) einen Landsmann und Jugendfreund hatte, der sicher nicht unterließ, beim päpstl. Nuntius die Anliegen Leisentrits in aller Beise zu unterstützen und zu fördern. S. oben S. 171.

unter Androhung der Excommunication befahl, die Spiritualia des Bisthums Meissen, wie bisher, so lange zu verwalten, bis vom Nuntins oder dem Papste nicht etwas Anderes angeordnet sein würde <sup>41</sup>).

In Folge dessen blieb Decan Leisentrit Verweser des Visthums Meissen in der Ober- und Niederlausitz bis an sein Ende — zum Heile der katholischen Kirche; denn bei dem Kampfe, den dieselbe um ihren Fort- bestand in den Markgrafthümern zu dieser Zeit bestehen mußte, stritt Leisentrit nicht nur als Führer, sondern als fast alleiniger Kämpfer mit aller Kraft und Gewandtheit, welche ihm seine kirchliche Stellung und sein reich gebildeter Geist lieh.

Seine vorzüglichste Sorgfalt in dem Streben für Erhaltung

<sup>41) &</sup>quot;Authoritate Apostolica . . Tibi in virtute sanctae obedientiae et sub excommunicationis poena districte praecipimus et mandamus, ut Spiritualia dieti Episcopatus Misn. diligenter, et quantum in Te est, ut hactenus administrasti, et exercuisti, administres et exerceas, donec et quousque a nobis vel superiore nostro aliud habueris in mandatis." Urfundt. Bericht oben 3. 156. Durch Dieje neuerliche Anordnung war die frubere vom 24. Mai, fraft beren Die Berwejung Des Meigner Bisthums in Der Laufig Dem Budiffiner Capitel einverleibt worden mar, abrogirt. Da Leisentrit nur durch die Gefahr, welche bei der Unguverläffigfeit der meiften Canonifer, die erft jest gu Tage trat, ber guten Sache brobte, war gezwungen worden, Die Burudnabme jener Unordnung zu erwirken, welche er felbst befürwortet batte, jo mar er nach Beseitigung biefer Befahr auf tem Generalcapitel 1569 wieder bereit, für die neuerliche Uebertragung der Administration an's Capitel zu wirken; benn es beißt in ben Berhandlungen tiefes Capitels: "De Administrationis Officio per utramque Lusatiam R. D. Decano ab utriusque potestatis auctoritatibus commisso, ita capitulariter consultatum est. Ex quo Epus Misnensis jam factus est mancipium Electoris Saxonici, et metus est, ne ipso aliquando mortuo vel expulso, totus Episcopatus (sicut majore ex parte jam factum est) omnino prophanaretur, una cum ceteris suis membris, atque inde Esia et Religio nostra ver christiana et catholica pejora, quam hactenus factum est, sentiat damna, pericula vel ipsum interitum, ut dictus Dnus Decanus velit pietatis ergo dare operam, quo praelibata Administratio integro Capitulo Budissinensi tam a Caesare quam Pontince committeretur gubernanda. Hoc se (sumptibus tamen (apituli) sedulo facturum, et in istum finem omnibus modis laboraturum libere promisit, adjiciens hace verba: Hace et alia in commodum Esiae (ut notorium est) jam dudum ad optatum finem perducta fuissent, nisi pernitiosa illa pericula, quae hactenus fuerunt inter falsos fratres, obstitissent. Concordia itaque res parvae crescunt, discordia magnae dilabuntur." (Statuten bes Collegiatififtes Et. Petri E. 37). Nach ben Capitel Statuten vom Jahre 1674 (Statuten 3. 55) und den Annales Budissin, (fol. 68) erfolgte der Nebertrog der Administration an's Capitel mit Rescript des papftl. Nuntius Billia am 21. Mai 1570.

bes katholischen Glaubens mußte natürlich zunächst darauf gerichtet sein, das Collegiatstift zu Budiffin gegen das Eindringen unkirch= licher Elemente jeder Art zu mahren und zu schützen.

Zu diesem Zwecke hielt Leisentrit die Abhaltung eines Generals capitels für die geeignetste Maßregel, um auf demselben Beschlüsse zu fassen, welche die Sorge für Reinerhaltung des katholischen Glaubens im Budissiner Collegiatstifte an die Hand gab. Dasselbe konnte aber im nächsten Jahre 1568 wegen der damals in der Oberlausitz und besonders zu Busdissin wüthenden Pest <sup>42</sup>) überhaupt gar nicht gehalten werden, und sand erst im Januar des Jahres 1569 im Nonnenkloster zu Lauban wegen der zu Budissin noch nicht gestillten Pest statt <sup>43</sup>).

Auf dieser Capitelversammlung, welcher Decan Leisentrit präsidirte und zu der nur die in höhern Weihen stehenden Canonifer zugelassen wurs den 44), wurde zum Schutze des katholischen Glaubens festgesetzt, daß alle

Die Annales Budiss. fol. 56 bemerken: Anno 1568 fiel ein in vielen Landen groß Sterben, fürnemlich aber zu Budissin, welches sast ein gant Jahr gewehret: und sehnd damahls über 8000 Menschen gestorben. Es ist damalige Pest so gewaltig gewesen, daß sie Tag und Nacht ben 100 Personen hingerissen hat: und ist zu dieser Zeit die Stadt Bauten so veracht, und erschröcklich gewest, daß sich niemand, so entslohen, davon nennen dürsen: dann man niemands in Städten, noch Dörsern einlassen, viel weniger hausen oder herbergen wollen. In diesem Sterben sind im Gestisste Budissin mit Tode verblichen der Ehrw. und hochgelährte Mgr. Jacobus Henrici, Senior und Ossicial zu Budissin, Hr. Pausus Weißtopff Vicarius Senior Hr. Thomas Wogawa wendischer Prediger und Vicarius, Balentinus Scholciades Ludirector, Martinus Gertner Signator, der Glösner mit seinem ganzen Haußgesinde, auch sonsten viele Schiller, Diener und Dienerinen der obgedachten Herren.

<sup>43)</sup> In der Stifts-Matrifel pag. 10: Generale capitulum esiae Budiss. celebratur in Monasterio monialium Laubani propter pestis grassationem tunc Budissinae nondum sedatam anno Dni 1569 a die 18. monsis Januarii usque ad 23. ejusd. in quo praesidente Rdo et celeberrimo viro Dno Joanne Leisentritio Decano etc. legitime vocati canonici tam absentes quam in residentia agentes comparuere partim personaliter partim per suos rite constitutos procuratores (S. Statuten S. 29).

Das Capitel zählte damals 7 Canonifer, die im Genusse einer halben oder ganzen Präbende waren (Canonici integrati), 4 Canonifer mit halber Präbende (Canonici medii) und 3 Canonifer ohne Präbende (Canonici insimi). Von den sieben Ersten (Julius v. Rommerstadt, Probst, Johann Leisentrit, Dechant, Gregor Leisentrit, Cantor, Abraham Behem, Kanzler, Wolfgang Hulwegt, Wolfgang Humegt, Wolfgang Humegt, Wolfgang Humegt, waren der Probst (eo quod majores ordines non habeat et quod sit uxoratus) sowie der Kanzler ohne Sitz und Stimme im Capitel; eben so von den vier Zweiten (Johann

Prälaten, Canoniter, Vicarien und Altaristen bei ihrer Aufnahme in's Capitel, so wie alle dem Budissiner Capitel unterstehenden Seelsorger das Bekenntniß des katholischen Glaubens nach der Tridentinischen Form 45) ablegen, und überdieß der Decan, Prohst, die Canoniter und Vicarien, so wie Procurator, Notar und Syndicus einen besondern Eid schwören und kraft desselben Treue und Ergebenheit dem katholischen Glauben und dem Budissiner Capitel und eifrige Erfüllung ihrer besondern Pstichten angeloben 46). Dieser Veschluß des Capitels sammt den besonderen Eidessormeln wurde von dem päpstlichen Nuntius Melchior Villa mit Schreiben vom 24. Mai 1570 bestätigt 47). — Wie viele Geistliche und Nonnen die Heiratslust dem Lutherthume zuführte, ist bekannt. Um das Undissiner Capitel vor dem Verderben zu bewahren, dem jenes von Meissen und Mersedurg damals schon versallen war, wurde auf dem Generalcapitel auch das Cölibatsgesetzt eingeschärft 48).

In dem Capitel von Budissin mußte, sollte und wollte es eine starke Mauer gegen untirchliche Neuerungen sein, Haupt und Glieder nicht nur durch das Band des Einen kirchlichen Glaubens, sondern auch durch das Band der brüderlichen Eintracht und Liebe verbunden sein. Es waren aber Einige unter den Canonifern, die gegen den Decan nicht die freundlichste Gesinnung hegten 49). Auf der Generalversammlung zu Lauban wurde

Benser, Marcus Lidel, Christoph Bloebel und Georg Brenner) Marcus Lidel, weil ohne höbere Weibe, und ebenso von den drei Lesten (Zohann Cavellarius, Conrad Fabri und Georg Kintler) der Kintgler, der nur die erste Zonsur hatte.

<sup>45)</sup> Vorgeichrieben durch Bulle P. Pius IV. Injunctum vom 13. Rov. 1564.

Juramentum tum Canonicorum quam Vicariorum maturo praehabito consilio pro temporis, personarum, et desolatae Esae Budiss, immo etiam religionis catholicae conservandae ratione ad formam quae sequitur perpetuis temporibus ita a novis possessoribus introducendis praestandum alteratum est.. Canonicus sive etiam Praelatus recipiendus praegnantes ob causas numquam per suum Procuratorem (etiamsi legitime constituatur), sed ipsemet personaliter Juramentum sub privatione promissae praebendae Capitulo praestare debet citra ullam excusationem... Non solum Procurator verum etiam Syndicus et Notarius Capituli certissimis ex causis debent esse juramentis debitis adstricti Capitulo (②tatuten ②. 31, 34, 36).

<sup>47)</sup> S. Statuten S. 37 ff.

Sacerdoti legitime ordinato, sive sit tanonicus aut Vicarius, nulla ratione concedi debet, ut ducat uxorem vel concubinam foveat. Similiter virgo monialis non permittatur nubere viro — ex justis rationibus, quae quam brevissime conceptae in sqq. foliis exprimuntur. Ebendaf. S. 36.

<sup>4&</sup>quot;) An der Spipe dersethen stand der oben E. 181 genannte Senior des Capitels M. Jacobus Heinriei, der an der Pest 1568 gestorben war. Some unsveundliche

aber dem Decan, der durch seine Güte die Widersacher beschämte, von allen Capitularen unverbrüchlich zu haltende brüderliche Liebe, Dankbarkeit und Treue versprochen 50), dieses Bersprechen aber leider nicht lange geshalten. Die Canoniker Wolfgang Hulwegk, Iohann Benser und Christoph Blöbel traten als Kläger gegen Leisentrit bei der weltlichen Behörde auf, der sich trotz seines dagegen erhobenen Protestes zuerst vor den kaiserlichen Commissären zu Budissin und dann zu Prag vor dem Kaiser stellen mußte 51).

Gefinnung gegen Leisentrit, jo wie Anderes, was den Berftorbenen nicht in dem beften Lichte zeigte, beurfundete fich auf dem Generalcapitel in einem pom Senior hinterlaffenen Schriftstüde, das vom Canonitus Bulwegt und dem Bautener Bürger Blafing Blobel als fein Testament Dem Capital überreicht murbe. Dasselbe mar voll Unbill und Schmähung, wie gegen ben Decan fo gegen andere Sohe und Riedrige, und murde daher als eine Mergerniß hervorrufende Schmähfdrift unterdrückt. Idem seriptum - heißt es in den Berhandlungen des Generalcapitels - magnis injuriis, acerbis atque contumeliosis insectationibus, invectionibus et maledictis refertum erat, praecipue in Caesarem Ferdinandum piissimae memoriae simul et in Electorem Saxonicum, item in consanguineos proprios et Decanum atque reliquos bonos viros debachationes expresserat etc. His itaque ex causis non potuit pro testamento nec loco codicillorum judicari seu admitti, multo minus publicari et corrobarari, quia magis (sicut et caetera illius in certas personas manu propria absoluta scripta) pro libello famoso judicaretur. Ne igitur judicaretur Capitulum publicare scriptum famosum, quod in summam Esiae nostrae immo etiam catholicae Religionis restaurandae detrimentum pessimumque exemplum atque scandalum cederet, consultatum et capitulariter conclusum est, expedire ut istud scriptum, quibus fieri poterit modis, supprimeretur." (Statuten S. 32). Rebst bem Senior Heinriei waren dem Decan Leisentrit gar wenig hold die Canonifer Bolfg. Sulwegt, Johann Benfer und Chriftoph Bloebel, welche am Capitel residirten und fomit die Majorität gegen den Decan bildeten, an beffen Geite nur fein Reffe Gregor stand.

50) Suae Rae promissa est firmiter retinenda fraterna charitas, gratitudo et omnis fidelitas praestanda a Dnis Capitularibus (Statuten S. 33).

Rdus D. Decanus conquerens de injuriis, quibus afficeretur a dictis Fratribus suis Canonicis ejusdem Esiae Budissin. famam suam denigrantibus et contra se conspirantibus et ligam ac fratriam facientibus, ad saccularem Magistratum ipsum deferentibus, ita ut primum hic Budissinae ad Commissarios, tandem Pragam vocatus jussu Caes. Mtis. proficisci coactus fuerit, cum antea praecunte protestatione petierit, sibi offerri ab eis gravamina. si quae haberent, in scripto, quod emendanda vellet emendare, sed non potucrit illa obtinere, petens ea etiam tum sibi exhiberi (Statuten S. 46). Dnus Decanus injuriam exaggerabat, quod numquam ista meritus esset, ut ita diffamaretur a fratribus conspirantibus, conventicula contra se instituentibus, ligam facientibus, ad secularem Magistratum se deferentibus immerito. Id quod eorum literis injuriosis et

Leisentrit wendete sich um Abhilfe an den papstlichen Runtius in Wien. Johannes Delphinus, Bifchof von Joncelli, den Nachfolger des Nuntius Meldior Bilia, welcher unterm 15. Marg 1572 ein Schreiben an's Capitel erließ - mit der nachdrücklichen Erinnerung, von dergleichen ärgerlichen Sändeln abzustehen, und unter Strafandrohung für Jene, die es magen würden, mit Uebergehung der firchlichen Richter vor weltlichen Behörden, wie bereits versucht worden, wegen unter einander entstandener Frrungen aufzutreten 52). Da dieses Schreiben nicht von dem erwünschten Erfolge war, ermächtigte ber Muntius ben Brager Domprobst, Beinrich Scribonius, und den Prager Domdechant, Beter de Linda, die Beide zugleich Canonifer zu Budiffin waren und welche er schon unterm 28 Junier 1572 als seine Commissare zur Beilegung der Zerwürfnisse am Bautener Capitel ernannt hatte 53), mit eigenem Diplom vom 15. April 1573, auf einem Generalcapitel die Sache ihrem Ende zuzuführen 54). Die Verhandlungen dieses Generalcapitels begannen am 29. Juni 55). Nachdem Decan Leifentrit feine Beschwerde wider die klägerischen Canonifer vorgebracht 56), wurden diese aufgefordert, ihre Klagepunkte wider den Dechant vorzulegen, die auf Ber= nachläffigung des Gottesdienstes, willfürliches Gebahren in Capitelangelegenheiten, Unterlassung der Rechnungslegung und Vorenthalt des im weißen Leder gebundenen Statutenbuches lauteten 57), die der Beflagte allsogleich erwiederte und als unbegründet darstellte 58). Die von beiden Seiten als

contumeliosis probare possit, quae tandem propriis sigillis et manibus signatae legebantur (Statuten S. 47).

<sup>52)</sup> Das Schreiben in der Matricula Esiae et Cap. Budissin, pag. 22 (Statuten S. 44).

<sup>53)</sup> Ebendaselbst pag. 23 (Statuten 3. 44).

<sup>54)</sup> Ebendaselbst pag. 24 (Statuten S. 44).

<sup>55) (</sup>Statuten S. 44).

<sup>56)</sup> Siebe oben S. 185 Note 51.

Contra illi Canonici responderunt, se causas habuisse, quae ipsos, ut id facerent impulerint, et quod animo non injuriandi sed pro conscientia sua salvanda id factum sit. Quia Dominus Decanus pauca cum eis conferret et communicaret, sed omnia arbitrio suo ageret, nullas rationes redderet, atque cum sit aeque ac ipsi mortalis, timuerunt, ne habens res alienas possit Esiae et Capitulo difficultatem et periculum a morte adducere. Item quod librum statutorum in albo corio eis exhibere recusavit, sed alium mutilatum cum novis statutis obtulerit, et ea gratia partem gravaminum exhibere voluerint, reliquum vero uti daretur eis Copia illius libri. Postea jussi, gravamina sua, quae habebant in promptu, scripta obtulerunt, quae legebantur cum interlocutione (Statuten S. 46 f.)

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Quibus perlectis, iis Daus Decanus respondit ex tempore sine praemeditatione et in continenti ad singulos articulos cos confutando, dubia distinguendo, et

Schiedsrichter angenommenen Commissäre erkannten in Anbetracht dessen, daß Bieles aus menschlicher Schwäche und Frrthum zwischen den streitenden Parteien vorgefallen, auf den Spruch: der Decan habe gegen die ihm vor geworfenen Unbilden sich genügsam gerechtsertigt und sich und seinen guten Namen und sein Ansehen rechtssörmig gereinigt, und er verlange mit Recht Ersatz der ihm durch die von den Klägern verursachte Reise nach Pragerwachsenen Kosten; die Canonifer aber haben ihrem Decan die Beleidigung und Unbill abzubitten und in Zukunft nichts derzleichen mehr zu begehen, widrigenfalls sie den kirchlichen Censuren und den Strasbestimmungen der Kirchengesetze versallen 59).

ignota declarando. Primum autem post negligentiam cultus divini gravamen erat de libro statutorum quasi alienato. Qui cum allatus esset, alium dicebant esse, sed Dnus Decanus nullum se unquam alium vidisse vel habuisse, sancte sub conscientia affirmabat. Et tandem ex collatione quorundam transumptorum articulorum, quos habebant Domini Canonici loco probae, quod antea in eo libro reperire non poterant, tandem aliis quaerentibus repererunt, quae numero et tenore per omnia concordabant, nec aliquid mutili videbatur facileque deprehendebatur, illum librum esse, quem per errorem petierant (Statuten S. 47.)

59) Nos delegati et commissarii considerantes, nulta per imbecillitatem humanam et errorem facta et commissa esse inter eos definimus et pronunciamus. Primum quod Dominus Decanus objectis injuriosis respondendo satisfecerit et sese et famam suam bonam et authoritatem juste purgaverit. Deinde quod juste petat refusionem sumptuum, quos fecit Pragam impulsus ipsis authoribus proficisci. Ad haec ipsi Canonici, Dominum Decanum suum de offensa et injuria deprecari, neque unquam in posterum tale aliquid committere debent. Et si quid commiserint, ut irremissibiliter subjaceant censuris ecclesiasticis et Canonum dispositioni (Statuten S. 47 f.). Diefer Schiedspruch zur Wiederherstellung der Gintracht im Capitel (baber reconciliatio, compositio genannt) trägt bas Datum des 4. Juli 1573, und murde erlaffen Budissinae in domo habitationis Domini Decani, deffen Original im Capitelarchiv, und Abschrift in der Matrifel pag. 35 bewahrt wird, und nach feinem vollen Wortlaute fich findet in den oft a. Statuten S. 45-48. - Die Gegner des Decans &. waren anch Gegner feines Reffen Gregor. Derfelbe mar wie fein Dheim mahrscheinlich burch papftliche Berleihung Kanonifer mit voller Prabende geworden. Auf dem Generalcapitel 1569 murde die durch den Tod des M. Jacobi Henrici erledigte Präbende des Cantor — damit dieselbe nicht wieder, wie seit einiger Zeit bei eingetretener Bacanz geschehen mar, durch den Schloßhauptmann von Stolpen mit einem Gegner der Religion und Kirche besetzt würde (Statuten S. 49) dem Reffen des Decans einstimmig verliehen. (In eodem Capitulo cum Cantoria post obitum Magistri Jacobi Henrici vacaret, cujus collatio juxta fundatoris Esiae nostrae privilegium ad Capitulum spectare dignosceretur, et eandem Gregorius Leysentritius sibi pure et propter Deum conferri rogaret, unanimi et capitulari conVon dieser Zeit scheint Eintracht im Capitel bis zum Tode Leisen= trits geherrscht zu haben.

Eine Hauptsorge Leisentrits, die ihm als Capiteldechant eben so sehr denn als Bisthums-Verweser in den Lausitzschen Landen oblag, ging auf die Förderung firchlicher Geistesbildung und Wissenschaft unter den jüngern Canonifern und Geistlichen des Stiftes hin.

Es ist eine bekannte Thatsache, daß die zur Zeit des Auftretens Luthers unter dem katholischen Elerus und Volke herrschende Ignoranz in Religionssachen ein Hauptumstand war, welcher so viele Geistliche und Massen des Volkes zur leichten Beute der Religionsneuerung machte, die den Alleinbesitz der Wissenschaft und Vildung für sich in Anspruch nahm. Angesichts dieser Thatsache erkannte es Leisentrit als das dringendste Beschriftig, die Geistlichkeit des Capitels in Stand zu setzen, in der allgemeinen Vildung sowohl als in ihrer besonderen Verusswissenschaft den Fortschritt der Zeit sich anzueignen, damit sie so geeignet sei, der Religionsneuerung mit der Wasse Geistes entgegen zu treten.

Leisentrit, in heiliger wie profaner Wissenschaft hochgebildet 60), war

sensu collata est ei. (Statuten E. 31). Demzufolge erichien Gregor Leisentrit schon auf dem genannten Generalcapitel in der Reibe der Canonifer mit voller Präbende (Canonici integrati) als der Erste und in der Reihe der Prässaten (Julius a Kommerstadt, Praepositus, et Praelatus primus, Joanne Leysentritius, secundus Praelatus) als der Dritte (Gregorius Leysentritritius patruelis Dni Decani; Canonicus primus et Cantor, praelatus tertius, ordines majores utpote Diaeonatum habens, est et Capitularis) und somit als Senior. Nichts deste weniger baben auch die gegnerischen Canoniser die Stellung desselben als Senior der Capitularen augegrissen, freilich ohne Ersolg; denn in der genannten Compositio erktären die Schiedsrichter: Incidenter quoque praesati Canonici contra Dominum Gregorium Leisentritium Domini Decani patruelem in medium protulerunt, ipsum non legitimo modo sed per saltum canonicatum Senioris adeptum esse. Sed nominatus Gregorius contrarium rite et sufficienter probavit, quo contenti suere omnes (Statuten E. 48).

Oratio funebris ( $\gtrsim$ . 329 f.): Etsi vero etiam nullus erat author eatholicus, quem non diligentissime cumque judicio percurisset, tamen nulla post scripturam sacram lectio erat illi acque familiaris atque SS. Patrum, cui religio sane fuisset, unum diem absque ejusmodi lectione conficere. Itaque erat ille ita in hoc studio versatus, ut nihil vel de notis et aucthoritate Ecclesiae, vel de controversis articulis adduceretur, quod ille non potucrit insigniori quadam S. Patrum sententia promtissime demonstrare atque expedire. De terrarum situ, de populorum institutis, de bellis quibusdam notabilibus, de motibus Gallicis, de tumultibus inferioris Germaniae, tantam notitiam habuit, ut id unum tota vita egisse videretur.

ein eben so eifriger als verständiger Förderer wissenschaftlicher Bildung unter seinen Geistlichen — der allgemeinen Weltbildung sowohl als der besonderen geistlichen Standes= und Berufsbildung. Zu diesem Behuse hatte er, wie zu seiner eigenen Fortbildung, mit einem großen Kostenauswande eine Bibliothet gegründet, welche das Beste und Gediegenste aus allen Fächern des Wissens umfassend, weit und breit ihres Gleichen nicht hatte 61). Diese reiche und gewählte Büchersammunlung schenkte Leisentrit dem Capitel, auf daß die Stiftsgeistlichkeit aus diesem kostbaren Schatze alle ihr nothewendige und ersprießliche Kenntniß und Wissenschaft sich auzueignen in Stand gesetzt werde 62).

Oratio funebr. (S. 327 f.): Maximum beneficium nobis in Bibliotheca illa refertissima nobilissimaque praestitum relictumque ab illo conspicimus, quae est facultas, quae ars, cujus non authores inveneris infinitos eosque selectissimos? Catholicorum vero voluminum quanta varietas? quantus librorum omnium externus splendor, quam ordo dispositus? Non facile apud Germanos homines Bibliothecam inveneris, quae huic si forte multitudine esset par tamen etiam varietate illa facultatum et artium dignitate authorum, praestantiaque librorum esse possit. Nam potueruntne ullae nundinae vel Coloniae ve Francofurti ad Moenum celebrari, ex quibus novos authores, praesertim vero Catholicae fidei assertores non accepisset? Nihil editum est a Catholicis annis hisce retroactis, quod non summa diligentia conquisisset, nihil tam magno pretio aestimatum, quod ille non maximo coemisset; etenim si quid residuum videbatur esse rei familiaris, omne ad comparandam librorum supellectillem ad augendam Bibliothecam contulit.

<sup>62)</sup> Oratio funebris l. c. p. 328; "Quantum subsidium, quantam discendi ansam optimus Leisentritius reliquit in Capitulo iis, qui velint vel ad divinarum vel humanarum rerum cognitionem animos suos applicare. Illorum enim omnium librorum non tam copiam et multitudinem expetendam sibi putavit quam et in legendo utilitatem, et in revolvendo fidei firmitatem." - Die Schenkung ber Bibliothek an's Capitel geschah auf bem Generalcapitel 1569: "Idem D. Decanus sincere erga Eiam nostram affectus, Bibliothecam suam magnis ipsius sumptibus comparatam donavit Capitulo sive Eiae pro junioribus Canonicis et presbyteris perpetuo apud Eiam mansuram, hoc tamen sibi reservato jure, quoad vixerit, si praegrantes occurrerent causac, praesertim Dnorum de Capitulo ingratitudo, obtrectationes, maledictiones etc. ei liberum sit et esse debet, hanc donationem retractare. Sed quia Suae Rae promissa est firmiter retinenda fraterna charitas, gratitudo et omnis fidelitas praestanda a Dnis Capitularibus; unde certa spes erit, Dnum Decanum hanc traditionem usque ad mortem non irritam facturum." (Statuten S. 33). Damit Diefer fostbare Schatz dem Capitel unversehrt erhalten werde, murde auf dem Generalcapitel 1569 das Statut gegeben: alle Pralaten und Canonifer baben bei ibrer Aufnahme die Sorge für Erhaltung der Leisentrit'ichen Bibliothef eidlich angugeloben (Statuten G. 33). Rach bem Bestätigungsichreiben bes Runtius M.

Hiebei ließ jedoch Leisentrit es keineswegs bewenden. Seine rege Sorgsfalt für Erhaltung des katholischen Glaubens und Kirchenwesens in der Lausitz trieb ihn nicht blos an, für tüchtige Bildung der ihm unterstehenden Geistlichen bedacht zu sein, sondern auch den kirchlichen Cultus, in welchem der katholische Glaube seinen lebendigen Ausdruck sich gegeben hat, in aller Reinheit zu bewahren.

Je mehr die lutherische Neuerung dem katholischen Glauben auch auf dem Gebiete des Eultus entgegentrat, desto mehr fühlte sich Leisentrit besugen, gleich bei Antritt seines Amtes als Verweser des Meißnischen Bisethums den Neuerungen entgegen zu treten, die man in die katholischen Kirchen bei der Feier des Gottesdienstes und bei Verwaltung der Sakramente einschwärzen wollte 63). In der Collegiatsirche des heil. Petrus zu Budissin wurden auf Leisentrits Anordnung alle liturgischen und übrigen Cultushandlungen so genau nach den Vorschristen der römischen Kirche besgangen, daß die Collegiatsirche als der sebendige Mittelpunkt aller Lausitzischen Kirchen ein hellleuchtender Spiegel für Gestaltung des ganzen sirchelichen Cultus und das immer vor Angen stehende Correctiv für jegliche Mißgestaltung und Ausartung desselben war 64).

Mit diefer Sorgfalt für genane und feierliche Begehung des firch-

Bilia vom 24. Mai 1570 lautete biejes civliche Beriprechen: Insignem a Reverend. D. Joanne Leisentritio Bibliothecam Ven. Capitulo, verae catholicae pietatis plantandae et conservandae ergo donatam nulla prorsus ratione corrumpi vel dispergi patiar, sed ut integra semper maneat et in usum legitimum fideliter retineatur et custodiatur, debitam sedulo adhibebo operam. (Statuten S. 41).

<sup>63)</sup> Oratio funebr. (3.321 f.): Cum circa Episcopatum Misnensem fieret mutatio, quanta animi magnitudine, quanta verborum contentione, quanta consiliorum dexteritate, multorum irruentium conatus impedivit, abegit, propulsavit. Quo tum animo erga religionem conservandam, eum ipsi, freti ejusmodi Episcopatus Misnensis resignatione, cujus jurisdictioni eeclesiasticae utraque etiam Lusatia subjacebat, involarent, et nescio quos novos Christos, quas novas ce remonias et ritus in ecclesias quasdam catholicas invehere conarentur, quo tum studio fuisse illum existimatis, qui tanquam immota rupes, tanquam firmissimum propugnaculum insultibus eorum sese opposuit, nihil omnino concessit?

Oratio funebr. (S. 319 f.): Ceremonias statim simul atque Ecclesiae gubernacula suscepisset, revocavit, renovavit et ab interitu vindicavit.. Reliquos vero Ecclesiae catholicae ritus, qui vel abrogati tum temporis a quibusdam non bene catholicis fuerant, vel abusibus depravati, tanto studio reduxit, perpurgavit ita, ut in hoc templo possis Ecclesiae Romanae verissimum exemplar intueri.

lichen Cultus verband Leisentrit nicht minderen Eiser für entsprechenden Glanz des Gotteshauses 67).

Damit die Geistlichen wie auch das katholische Bolt der Lausitz der öffentlichen sowohl als häuslichen Andacht im Geiste der katholischen Kirche obzuliegen vermöchten, beforgte Leisentrit die Herausgabe von Gebet= und Gesangbüchern, die er selbst verfaßte und in Druck legte.

Sieher gehören die "Christianae et piae precationes ex orthodoxae et catholicae Ecclesiae Doctoribus, in usum Christianorum adolescentum congestae per Joannem Leysentritium Olomue, Canonicum Budiss. etc. Budissinae ex officina typographica Nicolai Wolrab. Anno 1555 in 12. plagg. 14. und Joh. Leisentritii libellus precationum e S. Scriptura et probatis Cathol. Ecclessiae Doctoribus congestarum, ab eodem diligenter recognitus et auctus. Budissinae in collegio Canonicorum Ecclesiae S. Petri per Johannem Wolrab, 1560" 68). Diefen zwei Gebetbüchern, welche Leisentrit noch als einfacher Canonifus herausgab, ließ er ein anderes umfassenderes Andachtsbuch folgen, da er bereits Dechant des Capitels und Administrator des Meignischen Bisthums in der Lausitz war, unter dem Titel: "Cursus piarum quarundam vereque Evangelicarum precationum, quibus per totius anni circulum omnes Christiani pie videre volentes singulos dies salutifere auspicari, transigere et finire debeant. Pro Clericis pariter et incolis utriusque Lusatiae (quorum genua ante Baal curvata non sunt) ex sacra Scriptura et orthodoxis Ecclesiasticis Scriptoribus congestus et editus a Rev. in Christo Patre ac Domino D. Joh. Leisentritio, utriusque Lusatiae administratore ecclesiastico etc. et Collegiatae simul et

in honorem amarissimae Passionis Christi altare tam majestate quam sculptura egregium atque augustum extruxit, ditavitque non parvis redditibus, ut singulis diebus Veneris sacra in illo fierent, mortisque Dominicae memoria coleretur... Deinde vero quae fuit illius in divino illustrando cultu industria? qui in exornandis sumptus altaribus? estne altare aliquod in choro, quod Leisentritius vel non de novo extruxisset, vel non aliquo modo illustrasset? est ne Tabula, quae illius pictatem non loquatur? potestne hanc ignorare Sacristia, quam tanto et vestium sacrarum et vasium argenteorum apparatu locupletavit? estne angulus aliquis in Choro, locus in templo, in quo vel pietatis vel industriae Leisentritianae non extarent vestigia? quid dicam de organis Capituli, quae ipse ante annos non multo superiores non parvis sane sumptibus restauravit, multisque tum artificiis auxit, tum vocibus? quid de Campana illa cruci Dominicae consecrata, quam etiam in turri esse voluit, ut nunc nullus fere in templo locus ab illius memoria vacuus esse videatur.

<sup>68)</sup> Schöttgen a. a. D. S. 335 f.

Parochialis Ecclesiae Budiss, Decano et Pastore catholico. Anno M. D. LXXI 69).

Die lutherische Neuerung legte ein Hauptgewicht auf den Rirchengejang und bediente fich desfelben als eines fehr tauglichen Mittels zur Darlegung und Verbreitung ihrer antikatholischen Lehrmeinungen. Leifentrit fah sich dadurch aufgefordert, den Gesang in gleicher Beise zu cultiviren und als ein Mittel zur Befestigung des fatholischen Bolfes im Glauben ber Kirche zu gebrauchen. Die erste zu diesem Behufe von ihm zusammengestellte Liedersammlung erschien unter dem Titel: "Geistliche Lieder und Pfalmen der alten Apostolischen rechte und mahrgläubigen Rirche 2c. Budiffin 1567." Seche Jahre barauf trat diefe Sammlung in bedeutend vermehrter und verbesserter Ausgabe an's Licht unter dem lateinischen und deutschen Titel: "Catholicum Hymnologium Germanicum orthodoxae vereque Apostolicae Ecclesiae, in quo ejusmodi cantiones et Psalmi continentur, qui ante et post conciones, tum apud sanctiss, communionem, et aliis iisque distinctis temporibus partim in templo, partim etiam intra domesticos parietes toto anno commode et apposite secundum usitatam Ecclesiae catholicae melodiam tutoque adhiberi possunt, ex sacra pagina et verbi divini doctoribus (una cum praecedentibus ceremoniarum expositionibus luculentis) ad Dei optimi maximi gloriam et suae sacratissimae Ecclesiae aedificationem pio proposito fine diligentissime congestum et jam denuo revisum, auetum et elaboratum a Reverendo Dno Johanne Leisentritio Decano Budiss. etc. Catholifch Gefangbuch voller geistlicher Lieder und Pjalmen der alten Apostolischen recht- und wahrgläubigen Christlichen Kirche, so vor und nach der Predigt, auch bei der H. Communion und fonst in dem Hause Gottes, Zutheil auch in und vor den Baufern, doch zu gewöhnlichen Zeiten, burche gange Bahr, ordent= licher Weiß, nach Chatholischer Kirchen-Meloden, mögen sicher gesungen werben, aus göttlichem Wort und S. Geschrifft Lehrern (mit vorhergehenden schönen Unterweifungen und Auslegungen der Ceremonien) Gott zu Lob und Ehr, auch zu Erlangung und Erhaltung Allgemeiner Christlichen Rirchen, aufis fleißigst und Christlichste zusammen bracht, abermals revidiret, gemehret und gebeffert durch den Chrwürdigen Berrn Joh. Leifentrit den Eltern, Thum-Dechant zu Budiffin 2c. Budiffin 1573 70).

Dieses Leisentrit'sche Gesangbuch, überhaupt eines der ältesten katho- lischen Gesangbücher in deutscher Sprache 71), fand solchen Beifall und

<sup>69)</sup> Schöttgen a. a. D. S. 336.

<sup>60)</sup> Schöttgen a. a. D. 3. 337 f.

<sup>71)</sup> Das alteste ift das Bebe'ide vom 3. 1537. C. "Bebe's Gejangbüchlein

solche Verbreitung 72), daß es binnen zehn Jahren dreimal aufgelegt wurde 73).

Die Religionsneuerung im 16. Jahrhunderte trat gegen die fatholische Rirche mit folden Ginrichtungen in die Schranken, welche des Bestechenden und Berlockenden für Leute aller Stände nicht wenig an sich trugen. Dazu gehörte nebst Anderm der Gebrauch der Bolfsfprache bei allen got= tesdienstlichen und religiösen Handlungen. Je mehr die Lutheraner durch den Gebrauch des Dentschen bei ihren öffentlichen Andachten und bei der Taufe und beim Abendmahle unter bem deutschen Bolfe bereits Eroberungen ge= macht hatten, desto mehr fand sich Leisentrit bestimmt, das Deutsche als rituelle Sprache in seinem Sprengel einzuführen, um dadurch bas fatholische Bolf in der obern und niedern Lausitz im Glauben der Lirche gu erhalten. Er machte damit den Unfang bei dem Berfehen der Rranfen, indem er feiner Geiftlichfeit behufs beffen eine Ugende vorschrieb, die zu Röln 1578 in Quart erschien, unter bem Titel: Liber parochialis, continens formas et modos Germanico idiomate contextos, quibus Pastores Catholici per utramque Lusatiam hoc periculoso tempore instructi, suos aegrotos parochianos indifferenter visitare, consternatosque juxta verbi divini exigentiam erigere, atque ad salutarem poenitentiam simul et dignam Sacrae Eucharistiae sumptionem instruere et erudire, praesertim etiam postulante mortis necessitate eosdem pie consolari, atque agonisantes in indissolubili Ecclesiae catholicae vinculo et unitate salutifere conservare, adversusque varias Sathanae et Haereticorum tentationes, ad coelestis vitae gaudia rite promovere valeant. Quibus annexa est omnium haereseon protestatio cum sufficienti instructione, ubi potissimum orthodoxa Catholica ecclesia (quam sacro in Baptismatis fonte quivis professus est, et extra quam nulla salus existit) investiganda, invenienda et vere credenda sit, cum reliquis scitu necessariis. Per reveren dum D. Joann. Leisentritium, utriusque Lusatiae Administratorem

vom Jahre 1537, das älteste katholische Gesangbuch, herausgegeben von Hoffmann v. Fallersleben. 12. Hannover 1853."

Oratio funebr. (3.329): Testantur (L. industriam) varii generis scripta edita, praesertim vero maximo labore, maximaque industria et ingenio perfectum, ac absolutum omnibus numeris Hymnologium germanicum duabus partibus constitutum, quod quam late in usum extremarum etiam Germaniae partium diffusum sit, quamque utile et necessarium, nemini vestrum qui non nullas Germaniae provincias peragrastis, non constare arbitror.

<sup>73)</sup> Die erste Ausgabe (Budissin 1573) erschien mit einer Widmung an Kaiser Maximilian II., die dritte (Budissin 1584) mit einer Dedication an den päpstlichen Nuntius zu Wien, Johann Franz Bonhomi. Bischof von Vercelli-

Ecclesiasticum etc. Decanum Budissinen. etc. Latine et Germanice. Col. 1578. 4. <sup>74</sup>). Eben so führte er den Gebrauch des Deutschen bei Spendung der heil. Taufe ein <sup>75</sup>), indem er seiner Geistlichkeit ein Taufbuch in die Hände gab, das den Titel führte: Forma Germanico idiomate baptisandi infantes, pro utriusque Lusatiae Misnensis Dioecesis Parochis et Sacellanis. Cölln. 1585. 4.

Es fehlte zur Zeit Leisentrit's auch nicht an Shen zwischen Katholiken und Lutheranern. Die Bestimmungen, denen gemäß solche Shen giltiger und erlaubter Weise eingegangen werden konnten, verzeichnete Leisentrit in seiner "Constitutio matrimonialis Catholicis et Augustan. Consessioni addictis servanda. 1572."

Indem Leisentrit so bemüht war, seine Geistlichkeit und das katholische Bolk der Lausitz wider die auf sie andringende lutherische Neuerung zu wassen und im katholischen Glauben zu beseitigen, unterließ der gewandte Streiter nicht, diese Religionsneuerung in der Person ihres Urhebers, der die Autorität eines Evangelisten und Propheten für's deutsche Volk für sich in Anspruch nahm, direct anzugreisen — in der Schrist: Commendatio et Doctrina Martini Lutheri, quinti Evangelistae et Germanicae Prophetae, partim ex aliorum, partim sui ipsius scriptis obiter excerpta per Joh. Leisentritium, Ecclesiae Budissin. Decanum etc. 1360 76).

Während Leisentrit in seiner Stellung als Dechant des Bautener Capitels und Verweser des Meißnischen Bisthums in der Lausitz eine so großartige Thätigkeit zum Schutze des katholischen Kirchenwesens gegen das Andringen des Lutherthums entsaltete, verlor er nicht aus den Augen, seine Wachsamkeit besonders auf den Wandel der Geistlich en und auf sorzsältige Beobachtung der klösterlichen Zucht zu richten; und je mehr er selbst in seiner Frömmigkeit, rastlosen Thätigkeit und Pslichtersüllung als erweckendes Vorbild Allen voranlenchtete, desto wirtsamer war sein Einschreiten gegen Ausschreitungen von Geistlichen und sein Andringen auf genaue Befolgung von Ordensregeln 77).

<sup>74)</sup> Schöttgen a. a. D. S. 339 f.

Oratio funebr. (3.320): Latinam catholicamque baptizandi formulam in germanicum idioma salva verborum rerumque omnium Hypostasi fideliter transtulit, ac pro usu Ecclesiarum hujus provinciae typis edidit, non ut aliquid innovaret, quod quidam calumniabantur, sed imperitam plebeculam, quae ceremoniis et verbis latinorum, ut non intellectis, sie in contemptum et suspicionem adductis, a Catholico baptizandi ritu ad novum defectura fuerat, a proposito falsaque persuasione revocaret. Ceremonias vero illas tam erudite explicuit, ac nervosis argumentis, testimoniisque confirmavit.

<sup>76)</sup> Schöttgen a. a. D. S. 338.

<sup>77)</sup> Oratio funebr. (3. 321): Quid de diffluentibus quorumdam Ecclesiasti-

Wenn Leisentrit in so ausgezeichneter Weise auf dem Gebiete des Geistes den Ansorderungen seiner firchlichen Stellung entsprach, so war er auch in gleicher Weise bemühet, als Hanpt des Bautzener Tomstiftes das materielle und zeitliche Wohl desselben nach Kräften zu wahren und zu fördern, indem er das nicht geringe Einsommen seiner Präbende auf das Uneigennützisste zum Besten der Kirche und des Capitels verwendete. So hatte er den heil. Kreuzaltar bei St. Peter auf seine Rosten errichtet, ein neues Pfarrhaus mit großen Kosten erbaut und für Restauration der Collegiatsirche große Summen verwendet. Dieß Alles schenste er der Kirche und dem Capitel nebst seiner reichen Büchersammlung auf der General-versammlung im I. 1569 78).

Dem Decan Leisentrit war auch die Verwaltung des Capitelvermögens und die Obsorge des ganzen Hauswesens übertragen worden; und wie er Allem, was ihm oblag, mit gewissenhaftem Eiser entsprach, so besorgte er auch als Procurator des Capitels die ihm obliegenden Geschäfte mit eben so viel Umsicht und Sorgsalt, als Ersolg für das Beste des Capitels.

Am Domstifte zu Bauten bestand, wie gleich Eingangs bemerkt wurde, die gemeinschaftliche Lebensweise der Geistlichen in voller Kraft. Die Canoniser sammt allen andern an der Collegiattirche dienenden Geistlichen führten gemeinsamen Tisch. Auf den Schultern des Procurators lag die Last, nicht blos für die Verpslegung der Capitelgeistlichkeit, sondern auch für jene der an der Domschule angestellten Geistlichen, Lehrer und der gesammten Schüler zu sorgen. Alle Einnahmen und Ausgaben gingen

corum ac dissolutis moribus dicam? quos sane severis legibus atque poenis in officio continuit, quid de Monasteriis illis in quibus visitatoris partes sustinebat? potuissetne majori cum solicitudine pracesse illis atque praefuit, qui non solum literis et admonitionibus Deo ordinique suo devotas illas personas ad pietatem excitabat, sed et postpositis suis rationibus ipse frequentissime ad illas sese conferebat, ut oculis ipsis conspiceret, quid deesset, quid absonum a regulis esset, qua quidque ratione corrigendum, quid illarum rei familiari jacturae, quid compendio esse videretur. Nunquam adventus ejus absque aliqua fructuosa eorum, quae non recte fierent, emendatione, numquam absque gravissima commonitione, nunquam ab insigni aliquo illarum emolumento vacare poterat.

<sup>78)</sup> Statuten a. a. D. S. 33 f. und Oratio funebr. (S. 327): De domo Parochiae, de aedibus reliquis nihil dico, est enim in propatulo ita illius liberalitas et Oeconomia, ut quoque nostros oculos conjeccrimus, non deesse possint, quae ipsum de Capitulo praeclare meritum esse luculentissime contestentur. — Non solum templa imaginibus, et aris, res Capituli aedificiis variisque emolumentis locupletavit, sed et Decanatus hujus officium Administrationis Ecclesiasticae dignitate plurimum illustravit.

durch die Hand des Procurators; und es darf kaum angedeutet werden, wie groß die auf dem Procurator liegende Last war, und welcher Genauigsteit, Pünktlichkeit, Umsicht und Energie es bedurfte, dieses Amt zur Zufriesbenheit und zum Nuten des Capitels zu verwalten.

Auf der Generalversammlung im Jahre 1569 legte Leisentrit so befriedigende Rechnung seiner Verwaltung, daß Alle erkannten, wie überaus verdient er sich gemacht, und mit Vitten nicht abließen, um Leisentrit zur Weiterführung der Procuratur, die er niederlegen wollte, zu bewegen <sup>79</sup>).

Zur sicherern und bessern Unterhaltung des großen Hausstandes hatte das Domstift in der Bautzner Vorstadt einen Meierhof oder ein Vorswerk, ohne das, so große Summen es auch jährlich kostete, die Herren vom Capitel mit den andern Geistlichen und Scholaren besonders bei der damals herrschenden Pest nicht hätten bestehen können. Sein Fortbestand wurde als so nothwendig erkannt, daß die Verwaltung desselben dem Dechant, der nachwies, mit welch' großer Mühe und Veschwerde er das Vorwerk in seinem Bestande erhalte, nicht abgenommen, sondern auf die Vitten der Capitularen von demselben für seine ganze Lebenszeit gegen testamentarische Uebergabe übernommen wurde 80).

R. D. Joannes Leysentritius tanquam Capituli Procurator seu perceptorum et exponendorum dispensator de omnibus utpote perceptis et expositis in majorem et minorem fiscum spectantibus, insperatam profecto, hoc est sufficientem nihilque sinceritatis et integritatis desiderantem viva voce et particulatim desuper confectis notis scriptis atque signaturis dedit rationem, qua optime meritus est de misere afflicta Ecclesia. Cum autem justas recenseret causas, ob quas amplius non posset nec vellet agere Procuratorem, indefessis precibus DD. Capitularium ductus Procuraturam recepit ad se, de data ratione honeste quietatus. Statuten a. a D. S. 33.

<sup>80)</sup> Promontorium sive allodium in usum eo commodius cibandarum personarum ecclesiae erectum est, licet magnis sumptibus et laboribus annuatim servetur; attamen hoc tempore pestis nisi hanc commoditatem personae ecclesiasticae habuissent pro necessariis servandis et in civitatem mittendis, fame et aliis molestiis coacti fuissent et Canonici et Vicarii perire etc. Unde decretum est, ut ita et pro illius sive Decani sive Procuratoris (qui mensam pro sacerdotibus servat et scholares pascit) usu retineatur. Ex quo autem R. D. Decanus varia referebat et probabat, quanta cum difficultate in suo esse dictum promontorium teneat et gubernet. Unde Capitulo illud statim redditurus esset etc. Tunc Dni Capitulares precibus ipsum vicerunt, quod Dnus Decanus istud ad se receperit et immediate atque sine ulla remuneratione (quoad vixerit et in loco manserit) eo frui debeat, et post obitum se relicturum Capitulo cum omnibus vaccis, capris, suibus et reliquis aliis animalibns, quae et qualiter in usu habeat. Nec non omnes agros cum segetibus debitis ornatos et provisos sive ornandos et providendos per suos testamentarios traditurum et praesentaturum Capitulo honeste promisit. Ebendaselbst 3. 36.

Ebenso verdankte das Capitel der Sorgfalt seines Dechants, daß das Franziskanerkloster zu Budissin und der demselben gehörende Wald ihm erworben <sup>81</sup>) und Lehngüter, von denen durch Nachlässigkeit des Capitels ein nicht geringer Theil bereits versoren und in Erbyüter übergegangen war, dem Domstifte erhalten wurden <sup>82</sup>).

Wenn wir auf die vielseitige Thätigkeit Leisentrits und die großartigen Erfolge derselben zurückblicken und fragen, wodurch es demselben
unter den schwierigen Berhältnissen seiner Zeit und seines Wirkungstreises
gelang, auf dem religiös-kirchlichem Gebiete so Bedeutendes zu erzielen und
auch die zeitliche Lage des Domstiftes zu verbessern und zu heben, so wird
uns zur Antwort: das Großartige, was Leisentrit als Berweser des Bisthums Meißen in der Lausitz, als Decan des Bautzner Capitels und Procuratur des Domstiftes schuf und leistete, ist nebst der Glaubensstärte,
mit welcher ihn der Herr ausgerüstet hatte, besonders Einer hervorspringenden Eigenthümlichkeit seines ganzen Wesens zu danken, die in seinem
Geschlechtsnamen "Leisentrit" ihren eben so treffenden als schönen Ausdruck gefunden hatte.

Leisentrit war von Natur aus mit solcher Ruhe, Bedächtigkeit, Gelassenscheit und Sanstmuth des Geistes ausgestattet, daß es ihm gelang, die schwiesrigsten Geschäfte zu einem glücklichen Ende zu führen. Umsichtig und bedächtig griff er Alles an; er wußte sich zu biegen und zu schmiegen, ohne seiner Würde etwas zu vergeben; leutselig und höslich gegen Jedermann, war er besonders heftigeren Naturen gegenüber ungemein sanst und gelassen; bei Allem, was er unternahm, vertraute er mehr auf Ueberlegung als auf Ueberlegensein, mehr auf rechtzeitig als schnelles Handeln, mehr auf Leutsseligteit als Strenge, mehr auf Geduld als Unwille; Stürmen und Poltern

silvam Monasterii simul et Monasterium Ordinis Seti Francisci Budissin. qua ratione Rdus Joannes Leysentritius una cum caeteris attinentiis Capitulo procuravit, privilegia desuper confecta et data docent. Ebenda selbst S. 36.

Praeterea decretum est unanimiter quoad bona feudalia, quorum aliqua et non postrema pars miro artificio per negligentiam antecessorum oppressa erat, eademque bona tandem tanquam hereditaria relicta et vendita fuerant. Hoc cum D. Decanus expertum habeat et Dnis Capitularibus sufficienter notum faceret, data est opera, quod modis quibuscunque fieri poterat omnibus, illa jam assignata repetita et undique (feudalia esse bona et non hereditaria) proclamata sint, eorumque possessoribus novis serio injunctum, ut quilibet illorum a Ven. Capitulo literas ad bonum feudale necessarias (ut moris est) primo omnium petat, accipiat et eas postulante necessitate (sub poena privationis) exhibeat, et quotiescunque possessor moritur, Capitulo omnium optimum equum vel loco ejus triginta thaleros tradat. Ebenbafelbst ©. 37.

war nicht seine Art, sondern er trat bei allen Berhandlungen sanft und leise auf <sup>83</sup>).

Diese Geisteseigenthümlichkeit Leisentrits war es vorzüglich, der das Bautzner Capitel seinen Bestand verdankte, und ob der ihm selbst die Kaiser wichtige Verhandlungen übertrugen <sup>84</sup>).

Es konnte nicht fehlen, daß die hervorragende Geisteskraft und die ausgezeichneten Leistungen Leisentrits, die ihn für einen noch höhern Posten in der Kirchenregierung in hohem Grade qualificirten, bei dem kaiserlichen Hofe Anerkennung fanden §5). Um so bestremdender ist es, daß der römische

<sup>53)</sup> Oratio fune br. (3. 317 f.): Lente et circumspecte ille omnia, cum in his negotiis de pace incunda, tum in reliquis omnibus pro temporum occasione natis, nihil inconsiderate, nihil temere, nihil praefracte, nihil insolenter, nihil aspere. Erat enim ita a natura mirabiliter comparatus, ut cuivis hominum generi. quam aptissime sese posset, ita tamen, ut virum bonum et honestum decet, accommodare. Rem omnem initio, si cum immitioribus et obstinatis agendum esset, quasi quibusdam humanitatis cuniculis pertentabat, quos si satis non emolliisset, verborum copiis et authoritatis pondere subsequebatur. Omnia tamen prius comitate quam austeritate etiam apud infimae conditionis homines experiunda voluit. Neque etiam ita erat aut facilis in omnes, aut nimium familiaris, aut ita gravis, ut morosus videri posset seu insolens, quorum alterum contemptum, alterum odium et invidiam conciliat, sed ita sane mores temperabat suos, ut apud omnes et authoritatem tueretur, et amorem sui conservaret. Etsi vero etiam non deerant interdum, magis ii ad docendum quam ad regendum idonei. magis in literis versati, quam in rebus gerendis exercitati, quibus ea Leisentritii moderatio non admodum probabatur: tamen is apud animum suum sapienter videbatur perpendere ... quod nimia civilitate et humanitate redderet potestatem securiorem atque diuturniorem. S. 330 f):) Quanta erat in illo et dictorum et factorum moderatio. quantum in rebus agendis judicium, quanta in consiliis dandis tarditas, in capiendis et inveniendis celeritas? itaque hoe vocabulum ipsum amabilissimum, (Leisentritius) quasi lente progrediens, quam belle et nomine et omine, quod ajunt, in illius mores institutaque toto illo vitae curriculo consentiebat? -Omnia prius consiliis quam viribus, maturitate quam celeritate, humanitate quam severitate, patientia quam indignatione experiri voluit,

Oratio funebr. (S. 331): Ejus prudentia consilioque non solum Capitulum tanquam Atlante coelum fulciebatur, verum et Imperatores in multis negotiis utendum esse censuerunt, quibus ille fuit a consiliis et in causis gravissimis saepissime Commissarius.

<sup>25)</sup> Der Budiffiner Scholarch Ruperti erwähnt in seiner Leichenrede auf Leisentrit (oratio funebr. S. 325 f.): Memini, Reverendissimum et Illustriss. Principem Martinum Episcopum Wratislaviensem, cum e familia ipsius essem atque in cubiculariorum numero, tempore quodam, cum Leisentritii forte fieret mentio, fiebat vero pro veteri eorum conjunctione quam saepissime, affir-

Stuhl, dessen unmittelbare Interessen in der Lausitz der Decan Leisentrit mit solcher Thatkraft und so großartigem Erfolge vertrat, es an einer besons deren Anerkennung dieser eminenten Verdienste so sehr sehlen ließ, daß Leisentrit sich darüber selbst schmierzlich beklagte 86). Er führte den Titel eines päpstlichen Comes Palatinus 87) und war päpstlicher wie kaiserlicher Protonotarius 88), Capellan des Papstes, Occtor der Theologie und Canos

- ben päpstl. Runting Joh. Franz Bonhomi, Bischof von Bercelli, klagt Leisentrit: Quoties apud Suam Sanctitatem et Caesareas Suas Majestates tum scriptis tum oretenus etiam laboravi etc. Sed laterem, ut ajunt, lavi, vanis et splendidis promissionibus ad hanc usque horam lactatus sum, et ne minimum quidem expensarum, laborum maximorumque vitae periculorum aut ullam gratiam consecutus sum. Filii seculi istius prudentiores sunt in sua generatione filiis lucis . . . Quae res non parum animum meum exeruciat restinquitque (ut verum fatear) illum meum fervorem, qui in exercendo officio deberet esse (Oratio funebr. S. 323).
- Die Oratio funebr. (S. 324) begeht einen offenbaren Mißgriff, wenn sie sagt: Imperator Maximilianus D. memoriae in numerum, dignitatem atque ordinem suorum Palatinorum Comitum Leisentritium uti bene de Repub. Christiana meritum retulit et collocavit. Leisentrit war, wie der Titel der Oratio sunebris selbst ganz richtig angibt, Aulae Saeri Palatii Lateranensis Comes (s. oben S. 170 Note 4.), und mit dieser päpstlichen Chrenwitrde war das Privilegium verbunden, in der Theologie und im Rechte zu graduiren; dieses Borrecht wurde aber ob des damit getriebenen Mißbrauchs wegen diesen Comitibus von Papst Pius V. durch Constitution vom 1. Juni 1568 entzogen laut Decret. L. VII, (3, 4): de Comitibus Palatinis. Es bleibt daher fraglich, ob die Oratio sune br. (S. 325) nicht einen weiteren Verstoß beging, wenn sie sagte: Nihil hie dies de caeteris privilegiis extraordinariis, quae Leisentritio concessa caeteris comitibus Palatinis cum ipso non suere communia, de potestate creandi Doctores et Magistros cujuscunque sacultatis etc.
- Leisentritius et Apostolicae Sedis et Imperii Romani fuit Protonotarius, quae dignitas tanto major et luculentior fuit in hoc quam in caeteris, quanto latius et liberius non solum in civitatibus et judiciis Imperii, sed in toto Christianorum orbe creati ab illo, quam caeteri Notarii jus suum Tabellionatus exercere possunt. Die Ehrenwirde eines päpstlichen Protonotarius, welche heute selbst bloßen Pfarrern verliehen wird, hatte damals einen höheren Werth und Bedeutung, indem selbst der päpstliche Nuntius am Wiener Hofe, Melchior Vilia, sich keiner höhern Auszeichnung erfreute (s. oben Urkundl. Bericht S. 153)

mare, certe se exploratum habere, vacante aliquando Episcopatu quodam, eum ab Imperatore Maximiliano suffragiis Capituli accedentibus, vocatum et electum omnibus precibus et excusationibus dignitatem illam a se removisse atque declinasse.

nicus zu Prag und Olmitys). Da Leisentrit i. J. 1584, wo er gegen den päpstlichen Nuntius Bonhomi, sich beklagte, daß er vom Apostolischen Stuhle keinerlei Gnadenbezeugung erlangt habe, bereits durch 24 Jahre das Bisthum Meißen in der Lausitz administrirte, also die bischösliche Juriszdiction in diesen Markgrafschaften ausübte 90), so wäre es freilich eine seiner Stellung entsprechende Auszeichnung gewesen, wenn ihm der heilige Stuhl den Gebrauch der bischöslichen Insignien oder Pontificalien zugestanden hätte 91). Daß er dieser Auszeichnung nicht gewürdigt wurde, kränkte Leisentrit, und ist um so auffälliger, als er ohne Zweisel mit dem päpstlichen Gesandten am kaiserlichen Hose auf gutem Fuße stand.

Nachdem wir die öffentliche Wirtsamseit Leisentrits uns vor Augen gestellt haben, werfen wir zum Schlusse seiner Lebensschilderung noch einen Blick auf die Art und Weise, wie er sich alltäglich bewegte und seine Laufbahn hienieden schloß.

Leisentrit war ein Vorbild priesterlicher Frömmigkeit und unausgesetzter berussmäßiger Thätigkeit. In der Tagesordnung Leisentrits waren die ersten Morgenstunden Gott geweiht. Hatte er dem Gebete obgelegen, das Opfer dargebracht und das geistliche Stundengebet verrichtet, so begab er sich an die Arbeiten und Geschäfte, welche sein Ant als Bisthumsver-

Diese Prädicate werden dem Dechant Leisentrit vom Nuntius Bilia und dem Bischofe von Meissen gegeben (f. Urkundl. Bericht S. 151 und 156). An den Metropolitancapiteln zu Prag und Olmütz bestanden niemals Ehrenscanonicate; darum war Leisentrit im Besitze von wirklichen Prädenden an beiden Capiteln, und ein solch' gleichzeitiger Besitz mehrerer Canonicate war damals, insbesondere bei Geistlichen von adeliger Abkunst, nichts Seltenes.

<sup>90)</sup> Unterm 15. Dec. 1582 hatte der päpsts. Runtius Bonhomi ihm diese Jurisbiction auf's Neue übertragen, indem er schrieb: "Non est, quod solitum officium spirituale in provincia ista exercere ulla ratione verearis, quando non Episcopi tantum, qui jam resignavit, potestate, sed etiam Apostolica nisus illud suscepisti, atque exercuisti, Imperatoris quoque voluntate atque authoritate accedente. Quare si fortasse novam facultatem necessariam esse duxeris, ego illam tibi his litteris rursus concedo, aeque liberam atque amplam, ut illam hactenus habuisti exercuistive; imo vero, si forte illa aliqua ex parte desicere videretur, aut tu ampliorem cuperes, id tibi nunc facultatis concedo, ut ea omnia officia, quae ad Episcopalem jurisdictionem quavis ratione pertinent, libere praestare et obire possis ac licite valeas, inseiis etiam vel reclamantibus quibuscunque aliis, qui se etiam Episcopos istius dioecesis aut corum Vicarios seu Officiales dicerent, aut legitime electos constitutosve affirmarent (die handscrifts. Annales Budissinenses Blatt 66 und 67).

<sup>91)</sup> Dieses papstl. Privileg wurde dem Dechant des Bautener Capitels erft unterm 23. Januar 1744 verlieben (dieselben Annales. Bl. 67).

weser und Decan von ihm verlangte, sowie an die Besorgung alles dessen, was die Ordnung des großen Hauswesens von ihm als Procurator des Capitels sorderte. Blieb ihm nach Erledigung seiner Amts= und Beruss= geschäfte vor dem Mittagmahle noch einige Zeit übrig, so verwendete er sie zur Erholung in seiner Bücherei. Hier war sein liebster Aufenthalt, unter den Vätern und Lehrern der Kirche, den Classistern des Alterthums und der Neuzeit, aus deren Geistesblüthen er gleich der emsigsten Biene sammelte, was er zur Belehrung seines Elerus und Voltes bedurste <sup>92</sup>). In gleicher Weise verbrachte Leisentrit den Nachmittag mit Gebet, Gottesdienst, Amts= geschäften und Lesen und Schreiben. Der selbst unablässig Thätige konnte keine Müßigen um sich sehen; und war auch keine nothwendige Arbeit zu verrichten, ließ er doch Niemand, der zum Capitel gehörte, ohne Beschäfstigung <sup>93</sup>).

Diese rastlose, durch 35 Jahre im Dienste der Kirche und des Capitels zu St. Peter in Budissin von Leisentritt aufgewendete Thätigkeit hatte seine körperliche Kraft erschöpfet, und als ihn im November 1586 die leibeliche Schwäche aus's Krankenbett warf, fühlte er, daß seine Auslösung nahe sei. Die Gottergebenheit, welche Leisentrit durch sein ganzes Leben bewährt hatte, flößte ihm am Ende desselben eine außerordentliche, ja bewundernswerthe Geduld und bußfertige Gesinnung ein, und mit den Gnadenmitteln der Kirche gestärft, entschlief er ruhig und sanst, wie er gelebt, im Herrn, und unveränderte Lieblichkeit lag auf dem Antlitze des Erblichenen <sup>94</sup>).

Oratio funebr. (331): Ullam diei partem, praesertim matutinum tempus ante prandium otio vel nihil agendo nequaquam poterat traducere, semper legebat, semper scriptitabat, si absoluto precum suarum penso a negotiis publicis et domesticis sibi vacare poterat, quae vero caeteris magni laboris, maximae molestiae videntur esse, ea ipse animi relaxandi gratia tractanda conficiendaque sibi putavit. (3.328): Bibliotheca perpetuum erat illi a publicis negotiis diverticulum, in hac tanquam in horto amoenissimo dispaciabatur, flores optimos Patrum et Doctorum colligebat fructusque decerpebat nobilissimos, quos ad vescendum non solum suis Lusatianis, sed et omnibus Catholicis, quotquot sunt ubique terrarum, liberalissime magnoque tum labore, tum rei familiaris detrimento proposuit atque erogavit.

<sup>•3)</sup> Eadem (S. 331): Nihil aegrius ferre atque videre poterat quam familiam otiosam, itaque ne otio torpesceret, saepe etiam laboribus non valde sibi necessariis occupatam volebat.

Oratio funebr. (S. 331 ff.): Patientia et poenitentia erat in ipso, quoad decumberet, maxima plane admirabilis et inusitata. Nam cum a recondita quadam naturae vi divinatrice, mentisque admonitus augurio, dissolvendum esse corpus persentisceret, omnes vitae mortisque suae rationes ad divinam voluntatem conformavit, saepeque usurpans logon illum exitirion B. Martini

Es starb aber Johannes Leisentrit von Juliusberg, der siebenundzwanzigste Decan des Bautzener Collegiatsstiftes, dem er über 27 Jahre vorgestanden, nachdem er das Bisthum Meißen in der obern und niedern Lausitz durch mehr als 26 Jahre administrirt hatte, am 24. November 1586 95),

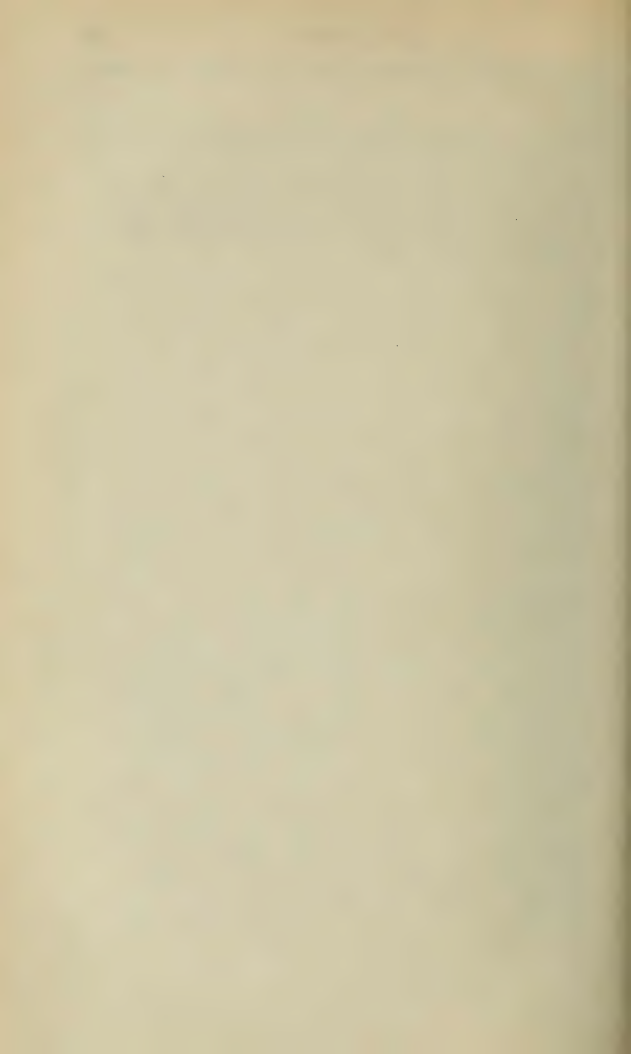
Episcopi Turonensis, Domine, inquit, si populo tuo sum necessarius, non recuso laborem, sin minus, fiat voluntas Tua. Poenitentia vero de peccatis quae et quanta illius fuit, qui post sitim ardentissimam, vomitus creber, cibi nausea, medicamentorum fastidium, et tandem ut si Atrophia totiusque corporis marasmus sequeretur, intelligens, in communi hominum theatro Mimum vitae suae sat commone confectum esse, non vulgari submissione animi verbisque nudis illis confessus est peccata sua sacerdoti, sed amarissimis lacrimis dolorem animi contritionemque de peccatis iterum atque iterum declaravit, atque pridie quam animam exhalaret, vix detineri potuit a ministris, quin sellae insidens in templum portari volucrit, ut et Sacris memoriae passionis Christi interesset, et peccata sua, viso illius corpore, qui pro se in cruce pependisset, pro more suo deplangeret. Sed quem desiderabat, quo fidebat uno, quem unum in ore habebat, quem quoad linquae compos esset, piis precatiunculis ad imitationem sibi praedictis, palam invocabat, cui animam commendabat suam, quem denique spirabat, ad eum, ut speramus et cupimus, salutari Sacramentorum viatico instructus, sequenti die placide et composite ex hac vita discedens, evolavit, suaeque in Christum sive fiduciae, sive certe piarum cogitationum reliquit non obscura in ipsa vultus ultima immutatione vestigia, multique funus illud recens praesertim videntes, nunquam sese tam amabilem placidamque vultus constitutionem in ceteris mortuis vidisse affirmarunt.

95) So ift auf dem Titel der "Oratio Funebris" deutlich und bestimmt angegeben: decessit ex hac vita VIII. Calend. Decemb. Anno sesqui millesimo octoagesimo sexto (f. oben S. 170 Rote 4). Hiemit ftimmt der "Urfundl. Bericht" (S. 149 N. 15) überein, indem es in der Rote heißt: "sein Ende ereignete fich 1586, den 24. Nov." Dagegen bezeichnen zwei Grabschriften in ber Kirche von St. Beter zu Bauten den 23. Nov. als Tag seines Ablebens, indem es auf der einen beißt: Catholice obiit anno Domini 1586. die 23. Nov. et multis pro fide exantlatis laboribus fessus tandem hunc sibi ad quietem locum elegit - und auf der andern: moritur in fide Catholica et spe resurrectionis, vigesima tertia die Novembris auni M.D.LXXXVI, cujus exanime corpus hoc sub lapide sepultum quieseit. (Schöttgen a. a. D. S. 334). Wir halten die Angabe des 24. November für die richtige, denn die Oratio funebris murde unmittelbar nach dem Singange Leisentrits gehalten und mit ihrer Angabe stimmt ber "Urfundl. Bericht" überein, mahrend die Epitaphien erft fpater gefett murben, wobei ein Berftog um Einen Tag leicht unterlaufen konnte. Auch erscheint der 24. November als Sterbetag Leisentrits, wenn man auf die folgende Angabe seines Alters fieht; denn mare er am 23. November gestorben, so mare er nicht 59 Jahre, 6 Monate und breizehn Tage, sondern nur zwölf Tage über die genannte Beit alt geworben.

n dem Alter von neunundfünfzig Jahren, sechs Monaten und dreizehn Tagen 96).



<sup>26)</sup> So bezeugt bestimmt der "Urkundl. Bericht" (s. oben S. 149) und in Uebereinstimmung mit dieser Angabe heißt es bei (Schöttgen a. a. D. S. 334):
"Martin Meister in annalibus Gorlicensibus (in Seript. Rer. Lusat. T. I. P. 2.
p. 47. a) meldet, daß er 59 Jahre, 6 Monate und 13 Tage alt geworden."
Die Angabe dieses seines Alters läßt uns im Zusammenhalt mit seinem Tode
am 24. November 1586 erkennen, daß Leisentrit am 11. Mai des Jahres 1527
geboren war (s. oben S. 169).



# IX.

# Papst Clemens XIV.

Eine biographische Skizze

mit besonderer Rücksichtnahme auf die durch ihn vollzogene Austhebung der Gesellschaft Jesu und auf die Art seines Todes.

Die genealogischen und chronologischen Daten über den im "Borworte" charakterisirten, mir unvergeßlichen und theueren A. von Ocskah verdanke ich der freundlichen Güte des hochw. Herrn Ludwig Adler aus dem Predigerorden, welcher, als er Prior des Kaschauer Dominikaner-Convents war, auf meine Bitte diese, lange vergebens von mir gesuchten Daten aus dem bischösslichen Archive in Kaschau erhob.

# Vorwort.

In der Bildungsanstalt für Weltpriester zum heil. Augustin in Wien, in welcher ich in den Jahren 1828-1831 den höheren theologischen Studien oblag, hielt i. 3. 1830 der erste Studiendirector. Anton von Deskay, Borlesungen über die Aufhebung des Jesuitenordens. Derselbe, am 5. Juni 1795 zu Pilejt im Zempliner Comitate geboren, mar ein Sohn der katholischen Eltern Emerich Ocstan de Ocsta und der Ignatia, gebornen Baronesse v. Splenni. Er murde dem geistlichen Stande gewidmet, und mit einem reichen Talente des Beistes ausgestattet, legte er die philosophischen und theologischen Studien mit so ausgezeichnetem Erfolge zurück, daß ihn sein Ordinarius, der Erzbischof von Erlau, in das von dem f. f. Hof- und Burgpfarrer, Dr. Jacob Frint, i. 3. 1816 errichtete höhere Bildungsinstitut für Weltpriefter in Wien fendete, obwohl derfelbe, bereits Doctor der Philosophie, wegen Mangel des canonischen Alters, noch nicht Priester war. Die Weihe des Presbyter erhielt er zu Wien am 2. August 1818, und wurde an der Wiener Universität nach Ablegung aller strengen Brüfungen zum Doctor der Theologie promovirt, worauf er in seine Diöcese zurückfehrte, und von seinem Erzbischofe in dessen Ranglei und als Ceremoniar verwendet wurde, wie der Erlauer Erzbischof unterm 22. März 1822 in einem an den obersten Kanzler, Fürsten Metternich, über ihn erstatteten Berichte fagt: Est ille (Antonius Ocskay) nunc in Cancellaria mea ecclesiastica, in qua tractat negotia dioecesana et horum praxin imbibit, in publicis vero functionibus meis agit Ceremoniaiium archiepiscopalem. Das Botum bes Erlauer Erzbischofs war behufs seiner beabsichtigten Ernennung jum f. f. hofcaplan und Studiendirector im Frintanen m (fo murde in8gemein die höhere Bildungsanftalt zum h. Augustin nach seinem Stifter genannt) eingeholt worden, welche denn auch unterm 14. März 1823 erfolgte. Die Hofcaplane und Studiendirectoren ungarischer Ration hatten von jeher den nächsten Anspruch auf Domherrnstellen in Ungarn, und so fehlte es nicht, daß Ocstan am 5. Juni 1829 von Seiner Majestät Raifer Franz das durch die Ernennung des Burgpfarrers Frint zum Bischofe von St. Bölten erledigte Canonicat in Grogwardein erhielt. Aus dem nicht geringen Einkommen desselben verwendete der Studiendirector alljährlich bedeutende Summen auf Bildungsmittel aus der firchlichen und profanen Literatur, und niemals wendete fich ein Zögling des Inftitutes zur Befriebigung eines besonderen literarischen Bedürfnisses fruchtlos an die Liberalität Ocstan's, welcher bis jum 3. 1832 in der Anstalt verblieb. Um 17. Februar jenes Jahres murde er zum wirfenden Statthaltereirathe in Ofen ernannt, und als folcher unterm 14. Mai desfelben Jahres zum Titularbischofe von Bacs. Der Boften eines geiftlichen Rathes bei der ungarifchen Statthalterei war in der Regel nur eine Vorstufe zu einem Bisthume; aber Ocskan mußte lange warten, ebe er ein folches erlangte. Endlich murbe er am 22. November 1838 jum Bischofe von Raschau ernannt, empfing als folder die Bischofsweihe am 18. August 1839 durch den Bischof von Stublweißenburg, Ladislaus Freiherrn Bartoczy, nahm am 1. October 1839 Besitz von dem Raschauer Stuhle und starb zu Dien am 13. September des Revolutionsjahres 1848.

Je höher und lebendiger das Interesse mar, mit welchem die Borlesungen, welche dieser gelehrte Mann über theologische Literaturgeschichte und wichtige Episoden aus der Rirchengeschichte hielt, allgemein gehört murden, weil sie eben fo fehr das Ergebnig des fleißigsten Quellenstudiums waren, als fich durch unparteiische Würdigung der Charaftere und der Erscheinungen in der Geschichte der Kirche auszeichneten, wie durch eingestreute geistreiche und pifante Bemerkungen fesselten; um so mehr fand ich mich getrieben, seine in lateinischer Sprache niedergeschriebenen Aufzeichnungen\*) über die Aufhebung der Befellschaft Jesu durch Papit Clemens XIV. in deutscher Bearbeitung zu veröffentlichen, als in der bewegten Zeit der Jahre 1830 und 1831 der Rampf gegen die Jesuiten in der Presse an der Tagesordnung mar. Mit Zuftimmung Dostan's, der mir zu diesem Behufe seine handschriftlichen Aufzeichnungen fehr bereitwillig überlaffen hatte, ließ ich die von mir gefertigte Schrift bei dem allgemeinen horror vor der öfterreichischen Cenfur im Auslande drucken, und fie erschien unter dem Titel: "Wie lebte und ftarb Ganganelli? Mit steter Rudficht auf die neueren Behauptungen ber

<sup>\*)</sup> Da in der höbern Bildungsanstalt zu Wien bas vielsprachige Desterreich vollsständig vertreten mar, mußten alle Vorträge in lateinischer Sprache gebalten werden.

Freunde und Gegner Ganganelli's aus Quellen bearbeitet von 3mmanuel Reichenbach. Neustadt a. d. Orla 1831, bei Johann Carl Gottfried Wagner. VIII. 56 S. gr. 8."

Bei meiner Entfernung vom Druckorte waren viele Fehler unterlaufen, und im Anhange der Schrift der Bericht des spanischen Gesandten Monnino ganz unvollständig abgedruckt worden. Bon der Strömung jener Zeit fortgerissen hatte ich im Vorworte der Abneigung von der ich gegen die Jesuiten erfüllt sei, lauten Ausdruck gegeben, um als unparteiischer Mann dort zu erscheinen wo ich die gegen sie erhobenen Anklagen und Beschuldigungen zurückzus weisen mich genöthigt sah.

Da die Freunde und Gegner der Jesuiten sich über Clemens XIV. und die von ihm vollzogene Auschebung der Gesellschaft Jesu in den parsteischsten Bezeichnungen und Urtheilen noch immer ergehen, und die Behauptung. Papst Clemens XIV. sei von den Jesuiten vergistet worden, als eine aussgemachte Thatsache auch in Werken, die auf wissenschaftlichen Werth Ansspruch machen\*), zu lesen ist; dürfte eine unparteiische Würdigung Papst Clemens XIV. und der bedeutungsvollsten That seines Pontisicates, sowie der Zeugen über Ursache und Art seines Todes ein bleibendes Interesse in Anspruch nehmen. Eine solche Würdigung versuchen die folgenden Blätter zu geben, in denen die Kritif eine vollständige Umarbeitung meiner i. I. 1831 veröffentlichten Schrift nicht verkennen wird, der ich dieselbe auf Grund der von Reumont, Theiner, Ravignan u. A. über Clemens XIV. herausgegebenen Werke unterzogen habe.

<sup>\*)</sup> So in der Allg. Enchklopädie von Ersch und Gruber, 18 Theil. S. 322 "Längst war sein Tod prophezeit und oft war er durch heimliche Schreiben vor verbrecherischen Absichten versteckter Jesuiten gegen sein Leben gewarnt worden. Dennoch war es den Verruchten gelungen, ihm ein Gift beizubringen, welches seine Kräfte langsam verzehrte, und sein Leben am 22. September 1774 im Alter von 69 Jahren endigte." Man traut kaum seinen Augen, wenn man die Unterschrift "Voigt" erblickt.

Wenn der Geschichtschreiber sich alle Zeit auf einen so erhabenen Standpunkt stellen soll, daß der Menschen niedrige Leidenschaften sich zu ihm emporzuschwingen nicht vermögen, so ist dieß besonders nothwendig, wenn er das Wirken und Geschick des Papstes Clemens XIV. der Welt vor Augen stellen will.

Denn hört man die Bewunderer dieses Papstes, so gibt es nichts Erhabeneres als das Genie Ganganelli's, so ist teine Gelehrsamkeit umsfassender, keine Klugheit ausgezeichneter, keine Frömmigkeit und Tugend erhabener, als die ihres Ganganelli, so hat auch nie ein so glänzendes Gestirn den Stuhl Petri geschmückt, als der Alles überstrahlende Ganganelli.

So verschwenderisch aber diese über ihren Helden das Küllhorn des Ruhmes ausschütten, und sich kaum der Thrünen enthalten können, daß dieser Mann durch das Gift der Jesuiten, wie sie meinen, der Welt entrissen wurde, mit eben so viel Krastanstrengung stürzen Andere den von seinen Verehrern dis in den Himmel erhobenen Ganganelli in die finstersten Tiesen der Unterwelt, und es ist seine Art von Lästerung, mit der sie seine Andenken nicht beschimpsten. Denn sie schildern ihn der Welt als einen unwissenden, gottlosen, schwachen Menschen, als einen Götzendiener, als einen Feind der alten Satungen und als einen Verfolger des Priesterthums 1); sie nennen ihn einen Höfling, einen niedrigen Schmeichler der Bourbonen, einen Ianssenisten, einen Verräther und Verletzer der Kirchenrechte, einen durch die Künste der Simonie oder durch Gewalt auf den Stuhl Petri gelangten Usurpator, welcher schon als Jüngling allen niedrigen Lüsten ergeben, um die Folgen seiner Ausschweisungen durch Merfur zu vertreiben, sich durch

<sup>1)</sup> Nach Ganganelli's Tode beftete man in Rom bffentlich die Inschriften an: Idolorum cultor — Canonum destructor — Sacerdotum persecutor. Das Erste spielte auf sein vortreffliches Museum, das Andere auf sein Verbot der Verkündigung der Bulle "In coena Domini," und das Letzte auf die Unterdrückung der Zesuiten an. S. Walch's neueste Religionsgeschichte. Lemgo 1775. 5. Theil. S. 281

den unvorsichtigen Gebrauch desselben einen Giftstoff in seinen Körper gepflanzt habe, dessen unheilbringende Folge sein Tod gewesen sei 21.

Bei solchen in so schrossen Gegensätzen sich ergehenden Urtheiten, durch welche Einige in ungemessenen Lobsprücken Ganganellis ihren Haß gegen die Jesuiten auszudrücken, Andere durch schimpsliche Herabsetzung desselben die Ehre der Jesuiten zu retten suchen, wollen wir unparteiisch berichten, was wir über Elemens XIV. bei den verlässigsten Zeugen gefunden, seine Thaten vor das prüsende Tribunal der Geschichte rusen, und uns bemühen, unbeschadet durch die Schla und Charybdis hindurchzusteuern.

## 1. Canganelli's Berkunft und Gintritt in den Minoritenorden.

Am 31. October — einem Tage, welchen die Annalen der Kirchensgeschichte als den traurigen Tag des ansgebrochenen großen occidentalischen Schisma bezeichnen — im Jahre 1705 wurde Elemens XIV. in dem unansehnlichen Städtchen des Kirchenstaates S. Archangelo nächst Rimini (dem blühendem Ariminium der Römer) geboren 3. Johann Vincenz Anton Ganganelli sollte nach dem Bunsche seines Baters, der Arzt war, sich ebenfalls dem ärztlichen Beruse widmen; Vincenz hatte aber seine Neigung dafür und fühlte sich von anderen Studien angezogen, behuss deren er nach Rimini geschickt wurde. Der junge Ganganelli verband mit seinem ausgezeichneten Talente solchen Fleiß in Erlernung der Elemente des gelehrten Bissens, daß er, der kaum die Knabenjahre zurückgelegt hatte, dem Vischose der Stadt ein lateinisches Gedicht weihen konnte.

Die Vermögensumstände seines Baters waren nicht die schlechtesten; er verlor aber in einem Processe sein ganzes Vermögen und härmte sich darob so, daß er, noch ehe sein Sohn zum jungen Manne herangereist war, starb. Daß dieser die Studien fortsetzen konnte, verdankte er zuerst seinem Oheime, und nach dem Tode desselben der freigebigen Unterstützung des Grafen Barnaldi, eines mailändischen Patriciers.

<sup>2)</sup> Raftner in Dr. Benkert's Allg. Religions- und Kirchenfreund. 1828. E. 1381 f.

<sup>3)</sup> Ju dem biographischen Abrisse, welcher dem Bullarium P. Clemens XIV. voransteht, heißt es: Laurentius Ganganelli . natus in loco s. Archangeli Ariminensis dioecesis die 31. octobris 1705 (Bullarii Rom. Continuatio. Tom. IV. Romae 1841. p. III.). In der Constitution vom 1. April 1772 über das Recht der Stadt ss. Archangeli, Straßenausseber zu bestellen, neunt Papst Clemens XIV. dieselbe seinen Geburtsort: utilitati et comoditati civium et incolarum oppidi Nostri s. Archangeli Ariminensis dioecesis. in quo nati sumus, propensiori paternae charitatis studio consulere non praetermittimus (Bullar. 1. c. p. 412).

218 Ganganelli nach zurückgelegten Humanitätsstudien über die Wahl eines Standes mit sich zu Rathe ging nad unschlüssig inter Saxum et Sacrum schwankte, traf er auf einem Spaziergange mit eimem Ordensmanne zusammen, mit welchem er ein Gespräch anknüpfte, und staunte nicht wenig, als er fand, welch' ein gebildeter, nur Gutes und Edles denkender Geift in dem Monchsgewande ihm begegnete. Diese Erfahrung machte auf Ganganelli einen folden Eindruck, daß in ihm, dem bisher Studien und Uebungen der Frömmigkeit eine füße Gewohnheit waren, der heiße Wunsch entstand, sich dem Ordensstande zu midmen, und er beschloß, ein Glied der gablreichen Familie des heil. Frang von Affifi zu werden. — Zwar suchten fein Mäcen und andere Freunde Ganganelli von seinem frommen Entschlusse abzubringen, ihm die Ehrenstellen und Glücksgüter vorstellend, die seiner in ber bürgerlichen Gesellschaft warten, und zu benen er sich nun den Zugang verschließen wolle; allein - treu seinem Entschlusse antwortete er: Wenn euch Sittenreinheit am Herzen liegt, wo blüht diefe freudiger als unter ben Genoffen des heil. Frang! Sollte es mir aber um Chrenftellen zu thun fein, so miffet, daß mir felbst jum Gipfel des hohen Priefterthums ber Eingang nicht verschloffen ift in jener Gefellschaft, beffen Zögling einst Sixtue V. mar, um beffen Haupt das Diadem Petri glängte.

Ganganelli wurde im 3.1723 in den Minoritenorden 4) aufsgenommen und dem Kloster in Urbino zugetheilt, daher er sich auch, seinen Namen unterzeichnend, Urbinas nannte 3). In diesem Convente bestand er das Prüfungsjahr, erhielt den Namen Franciscus Laurentius, vollendete die philosophischen Studien zu Pesaro, wurde darauf zu Lehrämtern in Uscoli und Mailand befördert, und endlich, um den Wünschen des Cardinals Albani zu entsprechen, von den Ordensobern in das von Sixtus V. zu Rom erbaute Collegium des heil. Von aventura aufgenommen, um hier die theologischen Wissenschaften zu lehren 6).

- 4, Ordo Fratrum Minorum S. Francisci Conventualium, welcher in Desterreich insgemein ber "Minoritenorden" genannt wird, zum Unterschiede von dem Ordo Fratrum Resormatorum S. Francisci Seraphici, insgemein "Franzisfaners orden" genannt.
- 5) Dieß verantaßte bei Einigen die Meinung, Ganganelli sei aus Urbino gebürtig gewesen.
- ber 1740, wie P. Clemens XIV. in seiner A ocution vom 24. November 1770 selbst sagt: Hace (hodierna dies) enim illa dies est, qua sex abhine lustris Noster in Urbem adventus Nostrorum tum superiorum voluntate decretus fuit, anetoritateque ae jussu confirmatus (Bullar, Rom, Conon, IV, 248).

# 2. Der Minorit Ganganelli ein Verehrer und Lobredner der Gesell-schaft Tesu.

Wurden im Collegium des heil. Bonaventura zu Rom literarische Wettkämpse auf dem Gebiete der theologischen Wissenschaften angestellt, so leitete dieselben nicht nur der Rector des Collegiums, P. Laurenz Ganganelli, sondern er pslegte auch die Streitsätze mit einem Vorworte einzuleiten. So bevorwortete er auch eine theologisch-historisch-kritisch-dogmatische Abhandlung ein, welche P. Joseph Martinelli, ein Minorit der Provinz Bologna, zu vertheis digen hatte?), die er — auf Geheiß seines Lehrers Ganganelli — dem heil. Ignatius, dem Stifter der Gesellschaft Jesu, als Zeichen seiner Erzgebenheit gewidmet hatte. Wenn Ganganelli in diesem Vorworte besonders die ausgezeichneten Leistungen und Verdienste der Iesuiten in allen Zweigen der theologischen Wissenschaften pries ), so zeugt diese Thesenweihe auf verrechendste von den freundlichen Beziehungen, welche in dieser Zeit zwischen

<sup>7)</sup> Sie führte den Titel: Diatriba theologico-historico dogmatica, sancto Ignatio Loyolae, inclytae Societatis Jesu Patriarchae in devotionis argumentum nuncupata a P. Josepho Martinelli ex Bononiense Ordinis Minorum S. Francisci Convent. Provincia, Collegii S. Bonaventurae in urbe alumno; concertationis Moderatore P. Magistro Laurentio Ganganelli Urbinate, praefati collegii Regente ac Rectore. Romae MDCCXLIII. S. die Schrift: Sensa Rom. Pontificium, Clementis XIV. praedecessorum etc. Amstelodami 1776. pag. 54.

<sup>8)</sup> Er sagt unter Anderm: Si de qua enim sacrae facultatis parte instituissem concertationem, quam vos latere vel leviter mihi suspicari contigisset, tot praeclarissimi e Societate vestra viri illico prodiissent, qui me protinus a quavis suspicione revocassent. Si namque de abditis Scripturae sensis cogitassem disserere, hinc Salmeronis prolusiones, inde Cornelii, Tirini aliorumque commentaria occurrissent. Si de re historica periculum facere constituissem, hine Binii, Labbaci, Harduini, Cossartii et celeberrimi Sirmondi obversati essent labores. Si scholasticum agmen parassem, hinc Gregorii de Valentia in sentiendo maturitatem, Suaresii in hoc rerum genere amplitudinem, Vasquesii acerrimum in perserutando ingenium, centenorumque aliorum conatus aspexissem. Si demum cum fidei hostibus pedem conferre atque Ecclesiae jura vindicare gestiero, num validam Bellarmini doetrinam declinare potoro? Num potero aurea Dionysii Petavii pro catholicorum dogmatum defensione monumenta praeterire? Si certum voluerim mihi certaturo consciscere patrocinium, certumque mihi spoponderim de pugna triumphum, quocumque oculos verterim, inclytae Societatis vestrae occurrent undique Viri in quovis doctrinae genere praestantissimi. Quid enim modo in literarum republica exoptari amplius potest, quod vel a Majoribus vestris excogitatum non sit, vel florentissimo eruditionis apparatu defaecatum. deinceps a vestris non fuerit expolitum exornatumque? S. Sensa Rom, Pontificum I, c. p. 57 f.

Ganganelli und dem Jesuitenorden bestanden<sup>9</sup>). Es ist daher eine ganz unbegründete Meinung, daß Ganganelli als ursprünglicher Franziskanermönch eine geheime Abneigung oder ein ungünstiges Vorurtheil wider die Jesuiten in seinem Herzen trug <sup>10</sup>).

#### 3. Ganganelli wird Cardinal.

Als in einem solchen literarischen Streite — wie der erwähnte des Martinelli — Laurentius Berti<sup>11</sup>) einen Vortrag Ganganelli's gehört hatte, pries er ihn mit großen Lobsprüchen und nannte ihn eine ganz besondere und vorzügliche Zierde Rom's. Selbst Benedict XIV., welcher damals (1740—57) den päpstlichen Thron zierte, dieser strenge und treffende Würsdiger fremder Verdienste, bezeichnete Ganganelli als einen Mann, der zu großen Erwartungen berechtige, empfahl ihn sehr nachdrücklich dem Generale der Minoriten, und ernannte ihn 1746 zum Consultor sacri Officii.

Schon diese Anerkennung beweiset hinlänglich, Ganganelli sei nicht der stumpse Kopf und bleierne Mensch gewesen, als den ihn seine Feinde schildern, und wir wollen für den Beweis seiner seinen und umfassenden Bildung uns um so weniger auf die Briefe beziehen, welche Caraccioli als Briefe Ganganelli's in französischer Sprache herausgegeben hat 12)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Der Berf. der Edrift "Seusa Rom. Pontificum" schreibt pag. 54 in der Rote: Quanta ubique fuerit ac praesertim Romae Societatis Jesu in Seraphicum ordinem Minorum S. Francisci Convent. benevolentia, quanta utrimque animorum conjunctio, testatur haee thesium nuncupatio, quae in fronte hae veluti amicitiae tessera insignita est: "Obsequium profiteri literario munere constitui, ut agnoscatur bene, cum his misceri animorum foedus, qui cumulatiorem gratiam Religioni referre noverunt (Symm. lib. 3. Epist. 79) et in Prolusione: "firmandum autem animum censui hae thesium nuncupatione, quam nemo, ut reor, vellicare poterit, nemo carpere, nemo criminari. Postulabat enim id primum ca praecipua humanitas, qua inclyta Societas vestra Seraphicum nostrum ordinem complecti ubique consuevit. Id praeterea postulabat devinctissima Institutoris mei observantia, quam vobis se debere testatur, et profiteri se gestit."

<sup>10)</sup> E. die Bemerkungen von J. P. Kastner über die angebliche Vergiftung P. Ctemens XIV. in Dr. Benkerts Allg. Religions- und Kirchenfreund. Würzburg 1828. E. 1376.

<sup>11)</sup> Einer der berühmtesten Theologen des vorigen Jahrhunderts. S. Freiburger Kirchenlexikon I. 859.

Luigi Antonio Caraccioli (Marchese) von vornehmer neapolitanischer Familie, zu Paris 1721 geboren, lebte meistens in dieser Stadt, wo er sich mit schrifts stellerischen Arbeiten beschäftigte und am 29. Mai 1803 starb. Seine Vie du Pape Clement XIV. erschien zuerst in Amsterdam und Paris 1775. S. die

als die Aechtheit der Briefe mit Recht in Zweifel gezogen wird <sup>13</sup>), obwohl wir nicht in Abrede stellen, daß Ganganelli, seit er in Rom ledie und in ausgebreitete Berbindung mit geistlichen und weltlichen Personen kam, einen starken brieflichen Verkehr unterhalten habe. Denn wenn ihm nur irgend eine Mußestunde gegönnt war, weihte er dieselbe der freundschaftlichen Versbindung mit Fremden, vorzüglich Franzosen und Engländern, auch Spaniern, welche in Rom zusammenströmten. Zu dem Zwecke hatte er, als er bereits 40 Jahre alt war, noch die engländische und französische Sprache erlernt; er schrieb sein Tagebuch französisch, ja versertigte in französischer und selbst in engländischer Sprache Gedichte.

Doch diese Beschäftigungen thaten der pünktlichen Erfüllung seiner **Pflichten** keinen Abbruch; G. lag mit allem Fleiße dem Amte eines Rathes bei der Congregation der römischen Inquisition 14) ob,

Schrift: Ganganelli — Papst Clemens XIV. — Seine Briefe und seine Zeit. Vom Versaffer der römischen Briefe (A. v. Reumont). Berlin 1847. S. 40 f. — Caraccioli's Buch über Clemens XIV. erschien in deutscher Uebersetzung unter dem Titel: Das Leben des Papstes Clemens XIV. (Ganganelli) aus dem Französischen des Herrn Caraccioli übersetzt. 2. Aust. Frankfurt und Leipzig 1776. Da dieses sein Buch großes Aussehen machte, gab Caraccioli zu Paris 1776 Briefe Ganganelli's in zwei Bänden heraus, welche nicht minder eifzig gelesen wurden.

- 13) Gegen die Aechtheit vieler dieser Briefe sprach der Umstand, daß in der ersten Ausgabe das Datum der Briefe mit der Zeitgeschichte nicht übereinstimmte. Diese Anachronismen wollte zwar Caraccioli auf die Unausmerksamkeit der Schriftsetzer wälzen; allein diese Ausflucht kann man so wenig gelten lassen, als wenn die Anachronismen, aus denen man das Unterschobensein den Decretalen Jsidor's beweiset, der bloßen Nachlässisseit der Abschreiber zur Schuld gelegt werden wollten. Auch die unbestimmten leberschriften der Briefe: an einen Arzt, einen jungen Religiosen, Prälaten, Provincial, an eine Aebtissin, so wie der Umstand, daß die Briefe nicht in ihrer Ursprache, sondern nur in leberssetzung von Caraccioli bekanntgemacht wurden, war nur geeignet, den Berdacht ihrer Uuächtheit zu steigern.
- 14) Sie ist die erste unter den fünfzehn von P. Sixtus V. durch die Bulle Immensa vom 22. Jan. 1587 eingeführten Congregationen, welcher der Papst selbst ob der Bedeutung ihrer Verhandlungen vorzusitzen pslegt. Bullar. Luxemb. 1727. II. 667. P. Benedict XIV., welcher Ganganelli zum Consultor dieser Congregation ernannte, gibt in seiner Bulle Solicita vom 9. Juli 1753 den Bestand des Personals und den Geschäftskreis derselben S. 3 also an: Ex pluridus constat S. R. E. Cardinalibus a Summo Pontisice delectis, quorum alii S Theologiae, alii Canonici Juris doctrina, alii ecclesiasticarum rerum peritia, munerumque Romanae Curiae exercitatione. prudentiae demum ac proditatis laude conspicui habentur. His adjungitur unus ex Rom. Curiae praesulibus quem Assessorem vocant, unus etiam ex ordine Praedicatorum S. Theo-

mit einem Fleiße, welcher ihn mit dem Purpur belohnte. — Als nämlich der Nachfolger P. Benedict XIV. († 3. Mai 1758), Elemens XIII. (gewählt 6. Juli 1758) das Collegium der Cardinäle bis auf die Zahl siebenzig zu ergänzen beschlossen hatte, wählte er am 24. September 1759 zweiundzwanzig vorzüglich aus der Zahl Jener, welche Glieder verschiedener Congregationen und Tribunale waren und sich durch unbescholtene Sitten, durch Alugheit, Wissenschaft, Gewandtheit in Geschäften, Ersahrung, durch Alusdauer in der Arbeit und Ergebenheit gegen den apostolischen Stuhl auszgezeichnet hatten. Unter diesen war der Letzte Ganganellischen Stuhl auszehreich ihm den Titel von der Kirche des heil, Laurentius in pane et perna, welchen er später mit jenem von der Kirche der zwölf Apostel vertauschte.), an welcher das Kloster bestand, in dem Ganzganellisebte.

Als Cardinal zeichnete sich Ganganelli in allen Congregationen, deren Mitglied er war, durch seinen Scharssinn und seine theologischen Kenntnisse so sehr aus, daß sein Gutachten stets den Vorzug erhielt und von Allen wie ein Gesetz befolgt wurde. Besonders verehrungswerth machte ihn aber, daß er die Einsachheit und Armuth der klösterlichen Sitte streng beibehielt <sup>17</sup>).

logiae Magister, quem Commissarium apellant, certus praeterea Consultorum numerus, qui ex utroque Clero saeculari ac regulari assumuntur, alii demum praestantes doctrina viri, qui a Congregatione jussi de libris censuram instaurant, iisque Qualificatorum nomen tributum est. De variis in praefata Congregatione iisque gravissimis rebus agitur, in primis autem de causis fidei ac de personis violatae Religionis reis. Bullar. Bened. XIV. tom. IV. 116

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Allocutio habita in Consistorio secreto feria secunda die 24. Sept. 1759: XXII Fratrem Laurentium Ganganelli Ordinis Minorum S. Francisci Conventualium S. Theologiae Magistrum et Sancti Inquisitionis Officii Consultorem. Bullarii Rom. Continuatio. Tom. I. Romae 1835. pag. 250 s.

Laurentius Ganganelli, S. R. E. presbyter Cardinalis, tituli sanctorum duodecim Apostolorum. Bullar. Rom. Contin. Tom. IV. p. III.

<sup>17,</sup> Dr. Augustin Theiner, Geschichte des Pontificates Clemens XIV. nach unedirten Staatsichriften aus dem gebeimen Archive des Baticans. Leipzig und Paris 1853. I. Bd. S. 252. — Als der Cardinal Rezzonico, Neffe des P. Clemens XIII. dem Ganganelli, da dieser sein College geworden war, einen Auditor, einen Hausbosmeister und einen Obermundsoch geben wollte, erhielt er von ihm zur Antwort: Da der Auditor eine vertraute Person sein muß, werden Sie für gut finden, daß ich mir denselben nach meinem Ermessen wähle; was den Haushofmeister und Obermundsoch betrifft, so wird mir mein Fra Francesco statt deren dienen, denn ich bin entschlossen, immer wie ein gemeiner Ordensgeistlicher zu leben. Caraccioli Leben des B. Clemens XIV. 2, Aust. Franks. u. Leipzig. 1776.

## 4. Ganganelli's haltung unter dem Pontificate Clemens XIII.

Unter dem Pontificate Clemens XIII. wurde das Schifflein Petri von sturmbewegten Wogen unsanft hin und her geworfen, welche der immer höher steigende Haß gegen den Jesuitenorden in Verbindung mit dem sich immer lauter und stärker aussprechenden, der Kirchengewalt abholden Geiste der Neuzeit aufgeregt hatte.

Mit verständiger Nachgiebigkeit und weiser Mäßigung hatte Papst Benedict XIV. den schon unter seiner Regierung sich ankündenden Sturm gegen die Gesellschaft Jesu<sup>18</sup>) und die Hierarchie zu beschwichtigen gewußt; sein Nachfolger jedoch gab sich dem Glauben hin, das immer heftiger aufstretende Unwetter werde vor dem Machtworte des päpstlichen Stuhles sich legen. Aber Clemens XIII. täuschte sich; die Jesuiten, arger Berbrechen beschuldigt, wurden aus Portugal, Frankreich, Neapel und Parma vertrieben — trotz aller Schritte und Maßregeln, welche der Papst zu Gunsten der Jesuiten gethan und ergriffen hatte <sup>19</sup>).

Zu dem an Umfang wie Tiefe immer mehr zunehmenden Ingrimme gegen die Jesuiten kam das Bestreben der Machthaber, die Rechte und Freiheiten der Kirche zu beschränken und das Band, welches die Katholiken aller Känder an die römische Kirche knüpft, so viel wie möglich zu lockern. Unter allen Fürsten ging hierin der Herzog Ferdinand von Parma am Weitesten. Der Papst trat den Ausschreitungen desselben in einem Breve vom 30. Jänner 1768 entgegen, in welchem alse Verfügungen des Herzogs in Kirchensachen als ungiltig erklärt, die Parmesaner von der Besolgung

S. 173. Eben so schrieb Ganganelli unterm 1. Oft. 1759 an einen Präsaten: "Ich bleibe nach wie vor im Aloster der Apostel unter meinen lieben Ordenssbrüdern, deren Gesellschaft mir sehr werth ist. Auch denke ich an meiner Lebenssweise nichts zu ändern, und mein sieber Fra Francesco wird mir eine ganze Dienerschaft ersetzen: er ist stark, wachsam, voll Eisers. Reumont, Ganganelli. Berlin 1847. S. 302.

<sup>15)</sup> In Voraussicht der Dinge, die da kommen würden, sprach er einst zum General der Jesuiten Centurioni (aus Genua 1755): es ist sicher, daß ich einen Nachsfolger haben werde, aber es ist nicht sicher, daß Sie einen haben werden. Casracciolia a. D. S. 125.

<sup>19)</sup> Er machte den Fürsten brieflich und durch seine Gesandten die dringendsten Vorstellungen, schried zu gleichem Zwecke an die französtischen Cardinäle Bernis, Roban, Choiseul, Rochechouart und an einflußreiche Bischöse (s. mehrere dieser Schreiben in der Schrift "Sensa Rom. Pontisieum" p. 67 ss.) und bestätigte, nachdem die Gesellschaft Jesu bereits in Portugal und Frankreich unterdrückt war, dieselbe auf's Neue unter großen Lobsprüchen durch die Constitution "Apostolieum" vom 7. Jänner 1765 (s. dieselbe ebenda p. 102—111.)

berselben losgesprochen und alle an dem Erlasse jener Verfügungen Betheisligten mit Censuren — der Lossprechung des Papstes vorbehalten — belegt wurden. Diese Maßregel des Papstes hatte die traurigsten Folgen. Die bourbonischen Fürsten, welche auf den königlichen Thronen Frankreichs, Spaniens und der beiden Sicilien saßen, verlangten von Clemens XIII. die Zurücknahme des wider ihre Verwandten erlassenen Breve, und als der Papst sich hiezu nicht verstand, wurden in Frankreich die dem römischen Stuhle gehörigen Grafschaften von Avignon und Venaisssin, und in Neapel die Herzogthümer von Benevent und Pontecorvo mit Beschlag belegt, und die Bulle "In Coena Dominis wurde nicht nur in den Staaten der Bourbonen, sondern auch in allen Ländern Europa's proscribirt.

In dem Cardinalscollegium war gegenüber den Maßregeln, welche der Papst in der Jesuitensache und den andern sirchlichen Angelegenheiten erzgriff, ein Zwiespalt über die Opportunität derselben entstanden, indem eine pars minor aber sanior der Cardinäle diese Maßnahmen weder als Einzgebungen einer weisen und besonnenen Politik, noch einer richtigen Kenntniß und gebührenden Würdigung der Verhältnisse erachtete. Zu dieser mit den Maßregeln Clemens XIII. unzufriedenen Partei der Cardinäle, welche sich insbesondere von der Berathung über das gegen den Herzog von Parma einzuhaltende Versahren sern gehalten hatte, gehörte auch Ganganelli, der gegenüber der wider den Herzog ergriffenen Maßregeln äußerte: non anathematum, sed veniae esse tempus. — Uebrigens hatte sich der Cardinal Ganganelli bei den großen Schlägen, welche die Gesellschaft Jesu während des Pontificates Elemens XIII. bisher getrossen hatten, so wenig als ein Gegner derselben erwiesen, daß er vielmehr noch in dem Conclave zur Wahl des Nachfolgers Clemens XIII. als Jesuit galt 20).

Die Mißerfolge seiner bisherigen Bemühungen und die immer stärker werdende Zahl der fürstlichen Gegner des heil. Stuhles legten endlich Papst Clemens XIII. nahe, durch Aufhebung der Jesuiten den Fürsten die Hand zu bieten; allein sein unvermutheter Tod vereitelte die Aussührung dieses Vorhabens <sup>21</sup>). Er hatte noch am Feste Mariä Lichtmeß (2. Febr. 1769)

<sup>20)</sup> E. Theiner Beich. des Pontificates Clemens XIV. a. a. D. 1. 219.

Dieß ventet P. Clemens XIV. in seiner Constitution Dominus ale Redemtor, frast deren er den Zesuitenorden ausbob, in den Worten an, mit denen er das Andringen der bourbonischen Höse, welche die Zesuiten bereits aus ihren ländern vertrieben batten, bei P. Clemens XIII. um Ansbedung der Gesellschaft schildert: §. 24 Ratum vero habentes, remedium hoc (die Vertreibung der Jesuiten) firmum esse non posse, ac universo christiano orbi reconciliando accommodatum, nisi Societas ipsa prorsus extinqueretur ac ex integro supprimeretur, sua ideired apud praesatum Clementem XIII. praedecessorem exposuerunt studia

die Kerzenweihe verrichtet, und vor dem Mittagmahle Mehrere vor sich gelassen; als er aber des Nachts sich zu Bette begeben wollte, befiel seine Brust eine große Beklemmung und ein Schlagfluß tödtete ihn.

### 5. Das Conclave nach dem Tode Papft Clemens XIII.

Am 15. Februar begaben sich die in Rom anwesenden 27 Cardinäle zur Wahl eines neuen Oberhauptes der Kirche in's Conclave. Die Wahl wurde jedoch auf die Vorstellungen der beim heil. Stuhle beglaubigten Gesandten der katholischen Mächte bis zur Ankunft der außer dem Kirchenstaate lebenden, besonders der spanischen und französischen, Cardinäle versschoben.

Mittlerweile, ehe alle auswärtigen Cardinäle angekommen und ernstlich zu einer Wahl geschritten worden war, erschien Raiser Joseph II. in Rom. Er war am 15. März 1769 um 6 Uhr Morgens, unter dem Namen Graf von Falkenstein, unverhofft dort angelangt und in der Villa Medicis abgestiegen. — Der Großherzog von Toskana, der dem Raiser um einige Tage nach Rom vorangeeilt war, ließ Nachmittags am 16 März dem Cardinal Alexander Albani seinen Besuch im Conclave anzeigen. Zusällig hielt der Cardinal Spinola am solgenden Tage seinen seinen Einzug in dassselbe. Albani ersuchte somit den Fürsten, seinen Besuch auf denselben zu verschieben und mit diesem Cardinale in's Conclave einzutreten, weil auf diese Weise die gegenseitige Freude desto größer sein würde, und er das ganze versammelte heil. Collegium begrüßen könnte. Der Großherzog nahm freudig so ehrenvolles Anerdieten an und begab sich Donnerstag gegen 5 Uhr Nachmittags an die Thüre des Conclave's <sup>22</sup>.

Wie groß war das Erstaunen Aller, als man zugleich in seiner Gesellsschaft den Raiser, seinen Bruder, erblickte, der in einfacher Rleidung ohne das

ac voluntatem, et qua valebant auctoritate et precibus, conjunctis simul votis expostularunt, ut efficacissima ea ratione perpetuae suorum subditorum securitati, universaeque Ecclesiae bono providentissime consuleret. Qui tamen praeter omnium expectationem contigit ejus dem Pontificis obitus rei cursum exitum que prorsus impedivit (Bullar. Rom Contin. IV. 613.).

<sup>22)</sup> Theiner a a. D. I. 183. Nach dieser Schilderung Theiners wären die Brüder Joseph und Leopold am 17. März im Conclave gewesen; das officielle Protofoll aber, welches hierüber im Conclave aufgenommen wurde, gibt ausbrücklich den 16. März als den Tag an, an welchem dieser hohe Besuch stattfand. Siehe Clementis XIV. P. M. Epistolae et Brevia selectiora. Edidit Augustinus Theiner. Paris 1852. pag. 340 ss.

geringfte Abzeichen feiner Burbe, nur mit dem Schwerte umgurtet, erfcbien. Die drei Cardinale 23, capi d'ordine genannt, gingen ihm fogleich bis gur Thur des Conclave entgegen, um ihn zu begrußen, sowie der altere Carbinal Alexander Albani 24), der ihm die toekanischen und mailändischen Carbinäle und den Cardinal Orfini vorstellte. Rach einer furgen Unterredung ersuchte ihn Albani, in das Conclave einzutreten und führte ihn bei der Sand, was auch Orfini mit dem Großherzog von Tostana that. Das gahlreiche Gefolge beider Fürsten blieb an der Thur. — Kaum war der Kaifer eingetreten, erzählt der Cardinal Orfini, so wollte er den Degen ablegen - mit der Bemerkung, es zieme sich nicht, an folch' erlauchtem und ehr= furchtsvollem Orte bewaffnet zu erscheinen; doch der Cardinal erwiderte ihm mit der größten Zuvorfommenheit: im Gegentheile, er möge benfelben nur wieder anlegen, da er ja in Kraft feiner Burde der rechtmäßige Bertheidiger der Kirche mare. - Bon dem foniglichen Saale, wo fich der erfte Eintritt befindet, begaben fich beide Fürsten in die nahen Capellen, die Sirtinische und die Paulinische; in der letteren wird das Allerheiligste Sacrament aufbewahrt.

In dieser Capelle waren 18 Betstühle aufgestellt zum Gebrauche der Cardinäle; der Kaiser und der Großherzog snieeten in ihnen nieder, während die sie begleitenden Cardinäle auf dem Boden snieeten, und verweilten längere Zeit im Gebete. Sie besuchten dann zwei angrenzende Zellen, die große Loge, und kehrten dann wieder in den königlichen Saal zurück, wo sie sich mit den Cardinälen, die sie in einem Halbkreise umgaben, unterhielten. Der Kaiser führte überall das Wort und empfing von Allen den Titel "Kaiserliche Majestät." Er behandelte die Cardinäle mit der größten Höfzlichseit und ließ es durchaus nicht zu, daß sie vor ihm das Haupt entzblößten. Als ihm der Cardinal Alexander Albani und die Cardinäle, seine Unterthanen, die Hand küssen wollten, versteckte er sie in die Hosentaschen; er wünschte sämmtliche Cardinäle der Reihe nach kennen zu lernen 25)

<sup>23)</sup> Rach dem officiellen Protofolle bei Theiner 1. c. waren es der Cardinalbischof von Präneste, Stoppani, der Cardinalpresbyter Boschi und der Cardinaldiacon Beterani.

<sup>24)</sup> Der andere Cardinal dieses Namens, Johann Franz Albani, war von der Kaiserin M. Theresia für die bevorstebende Papstwabt mit dem Gebeimniß der Exclusive betraut worden, da der Cardinal Pozzobonelli Erzbischof von Maisand, den der kaiserliche Hof früher damit betraut hatte, wegen Unwohlseins seinen Cintritt ins Conclave bis in die ersten Tage Aprils hatte verschieben müssen. The in er a. a. D. I. 166.

<sup>25)</sup> Theiner a. a. D. I. 183 f. Bei dieser Borstellung aller Cardinale ereignete sich, mas Caraccioli (a. a. D. S. 40) und Theiner (a. a. D. I. 252) in Be-

Er fprach immer italienisch und zwar mit ber größten Vertigkeit, zeigte eine außerordentliche Lebendigkeit und Gewandtheit im Antworten. Besondere Aufmerksamkeit verdient seine Erwiderung, die er den Cardinalen gab, als fie ihm bemerkten und zugleich den Grund angaben, warum das Conclave nach dem Tode Clemens XII. fechs Monate gedauert hatte: "Wenn die Berren Cardinale jett fo benten werden, wie sie es bei der Wahl Bene-Dict XIV. thaten, fo wird nicht allein die Zeit von feche Monaten, sondern auch die eines Jahres gut angewandt sein." — Ersucht von den Cardinalen Mexander Albani und Buffalini, den neuen Bapft zu beschützen, damit er die gegenwärtigen Unruhen beschwichtigen fonne, antwortete er: "Mit Ihrer Alugheit werden Sie es besser im Stande sein, wenn Sie Einen erwählen. ber nicht das Allzuviel, ne quid nimis, verlangt, und die Sachen, wie man ju fagen pflegt, nicht auf die Spitze treibt." - Den beiden Cardinalen Albani und einigen Anderen, als fie ihm ihr Gesuch erneuerten, die Lirche zu beschützen in seiner Eigenschaft als Kaiser und nach dem frommen Bebrauche des erlauchten Hauses von Desterreich, das stets durch seine Frommigkeit sich ausgezeichnet, erwiderte er: "Es ware gut, daß der Papft, der im Geiftlichen alle Gewalt hat und unfehlbar ift, nicht auch dieselbe Gewalt im Weltlichen der übrigen Staaten ausüben wollte, und vor Allem mußte er, wenn es sich um Kürsten handelt, auch Höflichkeit und gute Manieren anwenden." Im Ganzen antwortete der Kaiser auf Alles sehr passend, und verließ gegen halb sieben Uhr das Conclave unter den größten Söflichfeiten, und wünschte Jedem die Erreichung seines Wunsches 26).

Wie dieser Besuch des Raisers, vildete auch die seierliche österreisreichtsche Huldigungs Sesandtschaft einen merkwördigen Zwischensfall in der Geschichte des Conclave, aus dem Cardinal Ganganelli als Papit hervorgehen sollte.

Maria Theresia und Joseph II. wollten dem heil. Collegium auf eine feierliche und ungewöhnliche Weise ihre tiefe Verehrung an den Tag legen,

treff des Card. Ganganelli erzählen. Der Kaiser sprach bei seinem Besuche des Conclave nicht das mindeste Wort zu Gunsten des Card. Ganganelli und vermuthete nicht einmal, daß er der künftige Papst sein würde, — ja, weil er ihn im schwarzen Rleide sah, hielt er ihn für einen gemeinen Priester, und da er sich über das prunklose Aeußere desselben verwunderte, entgegnete ihm Gan ganelli: "Ich bin ein Sohn des h. Franziskus und trage die Tracht der Armuth." — Angesichts dieser beglaubigten Berichte erscheint als Fabel, was Ridler im österr. Archiv sür Geschichte 1831. N. 1. S. 4 über die Begegnung des Kaisers und Ganganelli's erzählt, und in meiner Schrift über Ganganelli S. 14 s. steht.

<sup>26)</sup> Theiner a. a. D. I. 185.

wegen der ehrenvollen Aufnahme, die Joseph II. in Rom gefunden. Der Graf von Raunit-Rietberg, faiferlicher Gefandter am Hoje von Reapel, Sohn des Fürsten gleichen Ramens und Großkanzlere des deutschen Reiches - nach Bitt vielleicht des größten Staatsmannes feiner Zeit - erhielt den Auftrag, sich als außerordentlicher Gefandter beim Conclave nach Rom zu begeben, um demselben, sowie später dem neuen Papite, der aus ihm hervorgehen würde, im Ramen des Kaisers und der Kaiserin-Mutter die übliche Huldigung darzubringen. Raunit follte diesmal einen außerordentlichen Yurus entfalten. Sein hof hatte ihm für die Dauer diefer Besandtschaft eine halbe Million Gilbergulden angewiesen. Er stattete zweimal dem heil. Collegium seinen feierlichen Besuch ab, am 27. April im Namen des Raifers, und am 1. Mai im Ramen der Raiferin, jedesmal mit einem Gefolge von fechzehn der schönsten faiserlichen Hofmagen, die eigens hierzu in Wien verfertigt worden waren, und mit mehreren hundert Bedienten in neuen, von Gold und Silber schimmernden Trachten. Gang Rom bewunberte die ungewöhnliche Pracht dieses Gesandten; selbst Berr von Aubeterre (der frangofische Gesandte) gesteht, an jo vielen großen Höfen er sich auch als Gejandter befunden, und so vielen öffentlichen Hoffeierlichkeiten er auch in Frankwich, Spanien und Reapel beigewohnt, so habe er doch nichts Großartigeres gesehen, als die Huldigungsgesandtichaft von Raunit 27).

## 6. Cardinal Ganganelli wird zum Papite gewählt.

Rach diesen Unterbrechungen und nach Ankunft der spanischen und französischen Cardinäle schritt man im Conclave zur Wahl des Papstes.

Einige Autoren, unter Anderen S. Priest (histoire de la chûte des Jesuites. 2. ed. Paris. 1846), haben dem Einfluß oder der Gewandtheit der spanischen Cardinäle die Wahl des Nachfolgers Clemens XIII. zugeschrieben. Andere schreiben diese Wahl sehr unlautern Einflüssen und insbesondere den Ränken zu, welche der französische Cardinal de Bernis angewendet habe <sup>28</sup>). "Man würde" — bemerkt Caraccioli — "allen Geschichtschreibern

<sup>27)</sup> Theiner a. a. D. I. 208.

<sup>&</sup>quot;Das Conclave, aus welchem Clemens XIV. bervorging, batte unter den bedenklichsten Umständen stattgesunden. Intrigue, Simonie und Einschückterung
nabten sich demielben auf eben so freche als großartige Weise. Der spanische
Cardinal de Solis und der französische Cardinal de Bernis batten die Wahl
Ganganellis durchgesetzt, nachdem dieser die augenblickliche Aussöhnung mit
Barma zugestanden, und niehr als wahrscheinlich zu der Erklärung sich berbeigelassen batte, daß der Papst die Gesellschaft Jesu unterdrücken könne und daß
die Ausbehung ibm vortbeithaft erscheine. Freiburger Firchentexikon II,
619. V. 567

widersprechen, wenn man vorgabe, daß weder Cabalen noch Parteien in bem Conclave vorgehen; aber man hat immer bemerft, dag Derjenige, auf welchen die Cardinä!e anfangs ihr Angenmert gerichtet hatten, niemals zur papstlichen Burde gelangte. Auf einmal erhebt sich eine Wesimnung, welche bie Oberhand gewinnt, die Stimme zu Gunften eines Cardinals, an den man gar nicht gedacht hatte, vereinigt, und Diejenigen, die ihn gewählt haben, felbst in Verwunderung setzet" 29). Dies war gang und gar der Fall bei der Wahl Ganganelli's - laut den verläffigsten, von der unbebefangenften Seite stammenden Berichten. B. Cordura nämlich aus der Gefellschaft Jeju 30), der alle näheren Umstände der Wahl aus dem Munde der Cardinale Fantuzzi, Borromeo und der beiden Albani erfahren, berichtet also: "Cardinal Ganganelli hatte stets, vom Beginn des Conclave an, zwei oder drei Stimmen gehabt; jedoch unter der Menge der Cardinäle dachte Reiner einstlich daran, ihn zum Bontificate zu erheben. 3mmerhin aber war es eine erstaunliche Sache, daß zwei oder trei Wähler ihm mit Beharrlichkeit ihre Stimme gaben. Um weisten feiner Wahl ontgegen war ohne Zweifel der Cardinal Caftelli, der fich durch seine Frommigfeit und Gelehrsamkeit ein großes Gewicht im heil. Collegium erworben und darum über viele Stimmen verfügte. Mit einem Male und wider alle Erwartung erflärte dieser Cardinal, daß er nach ernstlicher Erwägung der Angelegenheit vor Gott zu der Ansicht gefommen, wie unter den gegenwärtigen Umständen bas Pontificat Reinem eher zufomme, als dem Cardinal Ganganelli. plötliche Sinnesänderung eines Mannes von dem Ansehen Castelli's machte tiefen Eindruck auf seine Collegen, und fortan begannen die bisherigen ent= schiedenen Gegner dieser Wahl dem Cardinal Ganganelli sich geneigt zu bezeigen 31)." — Im Frühscrutinium des 18. Mai stieg Ganganelli schon

<sup>26)</sup> Caraccioli Leben des P. Clemens XIV. 2. Auft. Frkf. u. Leipzg. E. 38.

<sup>30)</sup> Aus den Handschriften des P. Cordara, Brief N. 6. Archiv al Gesu — mitgetheilt in der Schrift: Die Pontificate Clemens XIII. und Clemens XIV. von P. X. von Ravignan aus der Gesellschaft Jesu. Nebst meistens bisber ungedruckten Aktenstücken herausgegeben von J. A. Moriz Briibl. Münster 1855. S. 169.

Wenn schon hieraus zur Genüge erhellet, wie wenig der französische Einstuß zur Wahl Ganganelli's mitwirfte, so wird dieß vollends durch die Briefe des Card. Bernis und des französischen Gesanden bestätigt, die noch am 16. und 17. Mai an die Wahl G. nicht dachten. "Es ist nicht leicht, schrieb Bernis dem Herrn v. Anbeterre am 16. Mai, Ganganelli's Gesinnungen zu erratben. Ich weiß, daß Monsign. Aspurn (der span. Gesandte) und Sie, herr Gesandter, eine gute Meinung von ihm baben. Er bat sich wenig darum bestimmert, mir dieselben Ideen von ihm zu geben; und von Allen, die für das Papstthum als den Höfen angenehm bezeichnet sind, würde ich es am wenigsten wagen, in ihm

auf fünfzehn, und im Abendscrutinium auf neunzehn Stimmen 32), Sohin famen, berichtet P. Cordara weiter, die Führer ber verschiedenen Parteien zusammen; sie wollten sich vergewissern, ob der Cardinal Rezzonico, des vorigen Papites Neffe, der Wahl G. feinen Widerstand entgegensetzen wurde. Wohl hatte Rezzonicco gute Gründe dazu; vermöge der ihm eigenen Büte und Willfährigkeit antwortete er indeß, daß er sich den Unsichten der Uebrigen fügen würde, da sie Jenen für würdig hielten, daß er jedoch immerhin wünsche, vorher einen Versuch zu Gunften des Cardinals Fantuzzi ju machen. Aber diefer in demfelben Augenblicke fehr zur rechten Zeit erscheinend, erklärte energisch, weder wolle er vorgeschlagen sein, noch wünsche er, daß irgend wer für ihn rede. Man schloß daher, daß nun nichts weiter übrig, als Gewißheit über die Unsichten ber andern Cardinale zu erlangen. Inzwischen war die Nacht weit vorgerückt, und von den Cardinalen waren Mehrere zur Ruhe gegangen. Aber ohne Berzug und auf dem Fleck begann man von Zelle zu Zelle zu gehen und die Stimmen zu fammeln. Reiner versagte, ausgenommen der Cardinal Orfini, der vergeblich ausrief, Banganelli sei ein vermummter Jesuit; aber es ward nicht auf ihn gehört. Da nun die Cardinale die Uebereinstimmung vollkommen fanden

ben Bächter der Kirche zu erblicken, wenn er erwählt würde." - In einem zweiten Schreiben, bas Bernis nach bem Nachmittagsicrutinium biefes Tages an benielben Befandten richtete, fagte er: "Es ift flar, Banganelli ift Jesuit und bat fich mit ihnen abgefunden. Die Bofe werden bei biefem Ordensmann den Kürzeren zieben. Ich weiß, wir baben unsere Befeble; wir werden aber auch wegen biefes Ereigniffes nicht verantwortlich fein." Theiner a. a. D. I. 218 f. Und ber frangofiide Geiandte Anbeterre idrieb an ben Bergog v. Choiseul am 17. Mai: "Der Cardinal von Bernis benachrichtigt Gie obne Broeifel, Berr Bergog, von den gebeimen Umtrieben, welche die Spanier obne alles Wiffen unferer Cardinale mit den Albani angefnüpft baben, um den Banganelli bormarts gu bringen. Man bat auch mir ein Gebeimniß daraus gegemacht und die erfte Kunde biervon habe ich durch ben Card, von Bernis erbalten. Monfignor Afpuru, zu dem ich mich auf der Stelle begab, bat mir Alles gelängnet, und war er mit mir aufrichtig, was ich bezweifte, jo wußte er bievon nicht mehr als ich. Dieses Berfahren ift freilich nicht ehrlich; doch das ift bas Beringfte, vorausgesett, daß man Butes thut; wie es geschiebt, ift gleichgiltig. Meine Furcht ift nur, die Spanier werden die Betrogenen der Albani jein, und somit unser ganges Werk verderben. Uebrigens ichließen fich unsere Carbinale für Dieje Babl uni ren Befehlen gemäß an bie Spanier an, wir wollen nun das Rejultat abwarten. Wenn man nichts weiß, fann man auch nichts berichten." (Theiner a. a. D. I. 218.) Dag die Spanier Die Treibenben, wie dieß Bernis und Aubeterre meinten, nicht waren, lebrt der Bericht Cordara's.

<sup>32)</sup> Theiner a. a. C. 1. 220.

zu Gunsten Ganganelli's, so verfügten sie sich nach seiner Zelle und füßten ihm die Hände, indem sie ihm die frohe Kunde brachten, daß er Papst wäre. Am nächstfolgenden Morgen wurde er gewählt nach der gebräuchlichen Form, und zwar mit Einstimmigseit, so daß man sagen darf, seine Wahl zum Pontificate sei das Geschäft weniger Stunden gewesen 33).

Die hohen Wähler versammelten sich in der Frühe des fommenden Tags (19. Mai) zum Scrutinium, und groß war Aller Erfigunen und noch größer die Freude, als Ganganelli mit der vollen Stimmeneinheit aus ber Bahlurne hervorging! Giebenundvierzig Cardinale maren im Conclave anwefend. Zwei von ihnen mußten an diesem Tage wegen Kränklichkeit bas Bett hüten und fonnten nicht in's Scrutin fommen; doch auch ihre Stimmen waren für Ganganelli, der nun mit 46 Stimmen gewählt murde 34). Die feinige gab er seinem Todseinde, dem Cardinal Rezzonico, der in allen Scrutinien während ber gangen Zeit des Conclave auch nicht eine Stimme erhalten hatte; fo fehr mar er gefürchtet, ja verhaßt wegen des Einflusses, den er unter Clemens XIII., feinem Better, ausgenbt hatte. Alle Cardinale, Reiner ausgenommen, Freunde wie Feinde des Gemählten, erblickten in biefer wunderbaren Wahl den Ginger Gottes, und befannten einstimmig, daß sie nur Sein Werk sein könne 35) Und der Jesuit Ravignan begleitet die obenstehende Erzählung des P. Cordara mit der Bemerkung: "Dieser auf gewichtigen Autoritäten fugende Bericht ertlärt in glaubhafter Beife, wie die Freiheit der Stimmengebung unter den Cardinalen mit dem Drucke von Außen, der auf dem Conclave lastete, sich vertragen konnte. Es ist ein feierliches Zeugniß für die Vollgilrigkeit und Unantastbarkeit der Erhebung bes Cardinals Ganganelli auf den apostolischen Thron 36)."

Als der einhellig Gewählte von dem Decan des Cardinalscollegiums, Cavalchini, gefragt wurde, ob er die Last des Pontificates auf seine Schultern nehmen wolle, antwortete er: "Nach dem Papstthum muß man nicht streben, aber es auch nicht verschmähen!" — Der neue Papst wollte nach Sixtus V., der auch ein Sohn des heil. Franz gewesen, sich Sixtus VI. nennen, Cavalchini brachte ihn aber hievon durch die Borstellung ab, daß dieser Name seit der strengen Regierung Sixtus V. bei den Römern nicht beliebt sei; und so wählte er den Namen seines Vorgängers, der ihn zum Car-

<sup>33)</sup> Bei Ravignan a. a. D. S. 169 f.

<sup>34)</sup> Theiner a. a. D. I. 220. Im Bullarium dagegen heißt es: Laurentius Ganganelli . . plenis suffragiis electus fuit in summum Pontificem feria sexta, die 19 mensis maii 1769. Cardinales in conclavi praesentes crat 46 comprehenso electo (Bullar. Rom. Contin. IV. pag. III.).

<sup>35)</sup> Theiner ebendaselbst.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ravignan a. a. D. S. 170 f.

Bingel, Kirchenhistor. Schriften. II.

binal erhoben. Darauf wurde die Wahl dem auf der Piazza versammelten römischen Bolke durch den Cardinal Camerlango mit den Worten verkündigt: Annuncio vobis gaudium magnum; Papam habemus Eminentissimum ac Reverendissimum Dominum Laurentium Ganganelli, qui sibi imposuit nomen Clementis XIV.

Da Clemens XIV. nur Priester war, so war der Empfang der Bischossweihe die nächst bevorstehende heilige Handlung, zu deren Empfange er sich durch drei Tage vorbereitete; er benachrichtigte aber, während er den Exercitien oblag, die vornehmsten Fürsten Europa's durch eigenhändige Schreiben von seiner Wahl. Er wurde zum Bischose am 28. Mai durch den Cardinal-Subdecan Lante — Cavalchini war frant — consecrirt und am 4. Juni mit der Tiara gefrönt 37); aber erst am 26. November nahm er Besitz von der Lateran-Kirche 38), wo ihn der Cardinal-Erzpriester Nerius Corsini mit den Worten empfing: Ecce, beatissime Pater, sacrosanctae Ecclesiae Lateranensis claves, Pontiscatus Tui insignia! Hanc Ecclesiam collabentem visus est olim in somniis Innocentio humeris suis sustentare s. Franciscus. Et sorte in illo visus es Tu, beatissime Pater, quem dissicillimis Ecclesiae temporibus ex illius samilia eduxit Deus et praeelegit ad regendam Ecclesiam suam! Itaque, beatissime Pater, communibus votis Tibi virtutem ex alto, Tibi omnia sancta et laeta precamur.

#### 7. Canganelli als Papft Clemens XIV.

Die vorzüglichste Sorgfalt des Papstes Clemens XIV. nahm die Wiederherstellung des Friedens in der Christenheit und die Befanf-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Consecratus fuit in episcopum ab eminentissimo D. Friderico Marcello, episcopo Portuensi et s. Rufinae, Cardinale Lante, sacri collegii subdecano vices gerente eminentissimi D. Caroli Alberti Cardinalis Guidoboni Cavalch in i, episcopi Ostiensis et Veliterni, ejusdem s. collegii decani, in basilica Vaticana die dominico 28 maii illius anni (1769). Coronatus vero fuit die dominico 4 subsequentis mensis junii (Bullar. Rom. Contin. IV. pag. III.)

Die Kirche St. Johann von Lateran, auf dem Berge Celio gelegen, führt am Frontispiz in goldenen Buchstaben die Aussichrift: Sacrosancta Lateranensis Ecclesia, Omnium Urbis et Orbis Ecclesiarum Mater et Caput. Der kostdarste Schatz dieser Kirche sind die unter dem Hochaltare ausbewahrten Häupter der Apostelfürsten Petrus und Baulus. — Auf dem Zuge zu dieser seiner bischössischen Kirche pslegt der Bapst zu reiten. Auch Clemens XIV. ritt, aber — das edle Roß warf den Reiter ab, weßhalb er einen Wagen bestieg. Bei dieser Gelegenheit äußerte er: Ascendi ut Petrus. descendi ut Paulus. — Bald darauf ging auch ichon ein Bilt in der Stadt herum, welches den b. Ignatius in Wolken zu

tigung der unter seinem Borgänger bewegten Fluthen der Christenwelt in Anspruch. Er ließ daher Nichts unversucht, um die Gemüther der Könige zu beruhigen, und die öffentliche Meinung zu beschwichtigen und zu friedlichen Gesinnungen zu bewegen. Ja, es war ihm Nichts so werth und ansgenehm, was er nicht hinzugeben bereit war als Opfer zur Wiederherstellung des Friedens

Den Anfang zur Herbeiführung des Friedens machte er mit Portugal; indem er nicht nur an den König ein Schreiben richtete, das in der verbindlichsten Sprache abgefaßt war, sondern auch einen Berwandten des mächtigen königlichen Ministers Pombal zum Cardinal erhob. Er bestätigte ferner den als Bischof präsentirten Pereira, dessen Schristen die päpstliche Censur proscribirt hatte, und bezeigte dem Könige sein Bergnügen über diese Wahl; und als der in eine schwere Krantheit verfallene König der Gesahr entrissen war, seierte Elemens XIV. selbst als Dankopfer ein seierliches Hochamt mit Absingung des Ambrosianischen Humnus 40).

Auch dem König von Spanien suchte er sich verbindlich zu machen. Er schickte daher nicht nur den neugebornen Infanten durch einen Gesandten geweihte Windeln, sondern lieferte auch einen Augustinermönch, welcher in

bem vom Pferde herabgeworfenen Papste sprechend vorstellte: Saul, Saul, warum verfolgst du mich! Unter dem Bilbe stand geschrieben: Saulus autem conversus.

<sup>39)</sup> In ber Bulle "Dominus ac Redemtor" §. 2 sagt er: "Hoc ipsum potiori quadam ratione Nobis divinitus traditum reconciliationis verbum et ministerium, ubi primum evecti fuimus ad hanc Petri sedem, in memoriam revocavimus.. et pro viribus satisfacere contendimus.. ut cogitationes et consilia pacis Nobis et universo dominico gregi Deus infundere dignaretur, ad eamque consequendam tutissimum Nobis firmissimumque aditum reserare. Quinimo... eo semper fuimus animo constantique voluntate, et quemadmodum pro christianae reipublicae quiete et tranquillitate nihil a Nobis praetermittendum esse censuimus, quod plantando aedificandoque esset quovis modo accommodatum, ita eodem mutuae charitatis vinculo expostulante ad evellendum destruendumque, quidquid jucundissimum etiam Nobis esset atque gratissimum, et quo carere minime possemus sine maxima animi molestia et dolore, prompti aeque essemus atque parati (Bullar. Rom. Contin. IV. 607.).

Siehe die überschwänglichen Lobsprüche, welche Clemens XIV. dem Könige Joseph von Portugal in seinen Allocutionen an das Cardinalscollegium am 24. Jänner, am 6. August und am 24. November 1770 ertheilt, und die nibt minder überschwänglichen Aeußerungen der päpstlichen Freude über die Aufenahme des päpstlichen Nuntius in Portugal und die wiederhergestellten freundlichen Beziehungen zwischen dem h. Stuhle und dem Hose von Lissaben (Bullar Rom. Contin. IV. 136, 215, 248 s.).

Spanien gegen die Jesuiten gezeugt, sein Zeugniß aber widerrusen und sein Heil in der Flucht gesucht hatte, an den König aus, und versprach, die Seligsprechung des Johannes v. Palafox und Mendoza, der Bischof von Angelopolis und Osma im spanischen Amerika um die Mitte des 17. Jahr-hunderts gewesen <sup>41</sup>), für welche sich Spaniens Könige um seiner Streitigseiten mit den Iesuiten willen lebhaft interessirten, nach Kräften zu fördern.

Clemens XIV. wollte, um die Tochter des Königs von Frankreich mit dem heiligen Schieier zu schmücken, selbst eine Reise nach Paris unternehmen <sup>42</sup>). — Den Bitten der Kaiserin Maria Theresia wegen Verminderung der Zahl der Feiertage gab er sehr geneigtes Gehör <sup>43</sup>), und fam der Bitte Josephs wegen Ertheilung der Dispens vom Hindernisse der Blutsverwandtschaft zuvor.

Nicht nur durch freundliches Entgegenkommen suchte Papst Elemens XIV. sich unmittelbar die regierenden Häupter verbindlich zu machen, sondern auch durch sein Benehmen gegen die Gesandten und Geschäftsträger dersselben beim heil. Stuhle, denen er nicht nur alle Aufmerksamkeiten erwies, sondern auch erlaubte, in seiner Gegenwart Sitz zu nehmen, welche Auszeichnung besonders den Spaniern und Franzosen zur großen Befriedigung gereichte.

Auch waren diese verschiedenen Gunstbezeugungen nicht ohne allen Ersfolg; aber sie waren auch Ursache, daß die Herrscher, auf so große Nachssicht des Papstes vertrauend, noch Größeres verlangten. Denn bald schritten sie zur Aufhebung von Klöstern, und reformirten nach Gefallen in kirchslichen Dingen. Die Letzte war auch hierin die Kaiserin Maria Theresia.

Die Nachsicht Papst Clemens XIV. verletzte die Gemüther Bieler in Rom, und man rieth dem Papste, diese fühnen Bestrebungen durch Blize zu lähmen; er aber antwortete: anathematum non est tempus, sed veniae. — Er verbot auch die Verfündigung der Bannbulle in Coena Domini. Dadurch gewann er zwar noch mehr die Fürsten; aber die Bourbonen wurden durch alle diese Maßnahmen Clemens XIV. nicht bewogen, die dem heil. Stuhle unter seinem Vorgänger entrissenen Landschaften wieder zurückzugeben.

<sup>41)</sup> Ueber die zwischen ihm und den Jesuiten ausgebrochenen Streitigkeiten, siehe die a. g. Schrift: "Sensa Rom. Pontisicum. Appendix V. De controversia Angelopolitana. p. 151 ff.

<sup>42)</sup> Siehe die Allocution im geheimen Consistorium vom 11. November 1771, (Bullar. Rom. Contin. IV. 348 s.).

<sup>43)</sup> S. Breve vom 22. Juni 1771 in der "Sammlung der landesfürstl. Gesetze und Verordnungen in Publico-Ecclesiasticis vom J. 1767—82. Wien 1784, 3 46 ff. und Jaksch Gesetzlerikon. 2. Bd. Prag 1828. S. 283 ff.

Bei allen Acten seiner Regierung bewegte sich Papst Clemen & XIV. mit großer Selbstständigkeit, indem er über seine Intentionen nicht nur sehr schweigsam war 44), sondern auch die Cardinäle selten zu Rathe 30g 45).

Die Einfachheit und Armuth der klösterlichen Sitte bewahrte Gansganelli eben so gewissenhaft wie erbaulich auch auf dem Stuhle Petri <sup>16</sup>). Sein Fra Francesco blieb auch nach Erhebung zum Pontificate sein Diener und Koch, sein Vertrauter und Factotum <sup>47</sup>).

### 8. Die Aufhebung der Gesellschaft Jesu.

Die wichtigste und folgenreichste Handlung Bapst Clemens XIV. ist die durch ihn vollzogene Aushebung der Gesellschaft Jesu, welche nur in der Unterdrückung des mächtigen Ordens der Templer durch Papst Clemens V. am 2. Mai 1312 ein Seitenstück hat. Es war für Jeden, der nach Clemens XIII. den päpstlichen Stuhl bestieg, eine gebieterische Nothe wendigkeit, zur Befriedigung der bourbonischen Höse und zur Verhütung eines Schisma zwischen Kom und den bourbonischen Reichen die Aushebung des Jesuitenordens auszusprechen 48). Diese unabweisliche Forderung ers

<sup>44) &</sup>quot;Ein Regent, der viele Vertraute hat, sagte er, wird unsehlbar beherrscht und oft verrathen. Ich schlafe ruhig, wenn ich versichert bin, daß ich mein Geheims niß allein besitze. Was man nicht sagt, wird nicht geschrieben." (Caraccivlia. a. a. D. S. 62).

<sup>45)</sup> Als sich im Namen aller Cardinäle der ältere Albani hierüber gegen den Papst unter Hindeutung auf die Bullen seiner Vorgänger beklagte, erwiderte Clemens XIV.: Ich kenne diese Bullen; aber auch ich wurde als Cardinal nicht gefragt; auch wissen die Cardinäle nicht mit Stillschweigen Das zu würdigen worüber berathschlagt wird; denn das ist in Jedermanns Munde, was in den Consistorien der Cardinäle verhandelt wird.

Theiner a. a. D. I. 252. — "Da man ihm vorstellte, daß die päpstliche Bürde mehr Pracht erfordere, begnügte er sich mit folgender Antwort: Weder S. Petrus noch S. Franziskus haben mich gelehrt, prächtige Tasel zu halten; und als der Obermundkoch kam und ihn inständig bat, ihn im Dienste zu behalten, sagte er zu ihm: Er soll sein Gehalt nicht verlieren, aber um ihn in seiner Kunst zu üben, will ich meine Gesundheit nicht verlieren." Caracciolia. a. a. D. S. 67.

<sup>47)</sup> Reumont, Ganganelli a. a. D. S. 302.

<sup>48)</sup> Feder andere Papst als Clemens XIV. (wenn er auch ein Freund der Jesuiten gewesen wäre) würde solcher Macht nicht haben widerstehen können, und wenn er dieses Unternehmen gewagt hätte, so würde er Rom irgend einem beftigen Sturme ausgesetzt haben. Clemens XIII. selbst hatte sich auf seinem Todbette' entschlossen, sie (die Jesuiten) aufzuheben, und die Sache würde desto seltsamer

fannte ohne Zweisel schon der Cardinal Ganganelli, und als ihm die Vorssehung die päpstliche Macht und Autorität verlieh, war die Anwendung derselben zur Unterdrückung der Gesellschaft Jesu bei Elemens XIV. eine beschlossene Sache <sup>49</sup>). Dennoch zögerte der Papst lauge mit der Aussührung dieses Beschlusses; ja, er war so weit davon entfernt, die Iesuiten gleich nach Antritt seines Pontificates auszuheben, daß er vielmehr für ihre Missionen Ablässe ertheilte und ihren Orden mit großen Lobsprüchen hervorshob <sup>50</sup>), obwol er sich nicht verbergen konnte, wie solches Lob von den Feinsben der Gesellschaft Iesu würde ausgenommen werden.

Es vergingen vier Jahre, ehe Papst Clemens XIV. zur Ausführung seines Vorhabens fam, weil er in Allem, was die Sache der Jesuiten betraf, nicht nur das tiefste Stillschweigen beobachtete 51), sondern auch mit großer

gewesen sein, da er sich wider sein eigen Werk (die Bulle Apostolicum) hätte erklären müssen. Caraccioli a. a. D. S. 115. Bergl. oben & 217. Note 19.

<sup>49)</sup> Dieß fett das Breve B. Clemens XIV. vom 30. November 1769 an Konig Carl III. von Spanien außer allen Streit, welches in Uebersetzung des italienischen Originals lautet: "Wir halten es für unsere eigentliche Pflicht, Guer f. Majestät Rachricht zu geben über Unsere Absichten, die immer dabin gielen, Ihnen augenscheinliche Beweise für die Erfüllung unserer Berbindlichkeiten gu liefern. Wir haben Uns angelegen fein laffen, Die Documente gu fammeln, deren Wir Uns bei Abfaffung bes verabredeten Motu proprio bedienen müffen, durch welches Wir bor ber ganzen Welt das weise Benehmen G. M. bei Bertreibung der unruhigen und aufrührerischen Jesuiten rechtfertigen werden. Da Wir allein bieran arbeiten muffen, und mit fo vielen andern Sorgen beladen find, fo rührt hiervon feineswegs die Bernachläffigung, fondern die Bergogerung ber, die nothwendig geworden ift für die gute Leitung einer so wichtigen Angelegenheit. Wir ersuchen E. D., fein Migtrauen gegen Uns zu faffen, mabrend Bir gesonnen find und Und damit beschäftigen, dem Publicum unwiderlegbare Beweise Unferer Wahrhaftigfeit zu geben. Wir werden auch ber flugen Erwägung E. D. Unferen Plan in Betreff ber ganglichen Aufhebung biefer Befellschaft vorlegen, beffen llebermachung in turger Beit fattfinden wird n. f. w. Theiner, Clementis XIV. Epistolae etc. Paris. 1852. pag. 37.

<sup>30)</sup> In ber Enchesica "Coelestium" vom 12. Juli 1769 sagt Clemens XIV: Coelestium munerum thesauros, quorum dispensatores esse Nos voluit Altissimus, libenter iis impertimur, quos pro sua in Deum et proximos charitate, et christianae relegionis zelo animarum salutem omni studio procurare intelligimus; quo in genere cum societatis Jesu religiosos habeamus, eosque inprimis, quos dilectus filius Laurentius Ricci ejusdem societatis Jesu praepositus generalis ob hane causam hoe ipso et consequentibus annis in diversas provincias christianae reipublicae mittere constituit." Bullar. Rom. Contin. IV. 24.

<sup>51)</sup> S. oben Rote 49 das Schreiben bes Papftes an den König von Spanien.

Umsicht versuhr, welche ihm gebot, erst dann zur Aushebung der Gesellsschaft zu schreiten, wenn er dessen sicher sein würde, daß man in allen katholischen Staaten die Maßregel des Papstes in Bollzug setzen werde. Es mußte daher die Sache mit jenen katholischen Fürsten verhandelt werden welche die Aushebung der Jesuiten noch nicht begehrt hatten, wie der König von Sicilien, der deutsche Kaiser und die Kaiserin Maria Theresia <sup>52</sup>). Erst als Elemens XIV. sich der Zustimmung derselben versichert hatte, schritt der Papst zur Lösung dieser schwierigen Ausgabe und bereitete sich hierzu

<sup>52)</sup> Bas die Raiserin, die zur Unterdrückung der Jesuiten nur febr schwer au bestimmen war, doch endlich bewogen habe, zu derselben ihre Buftimmung ju geben, ift noch immer mit dem Schleier des Geheimniffes bedect und es wird vielleicht immer bleiben. Dr. Ignaz Aurel Fegler in f. Buche: Rudblide auf meine siebzigjährige Bilgerschaft. Breslau 1824. S. 166 f., und hormanr, Taschenbuch für vaterl. Geschichte Wien 1831, G. 55, geben als endlichen Beweggrund Beichten ber Kaiserin an, welche ihr Beichtvater, ein Jesuit, niedergeschrieben und die Elemens XIV. ihr aus Rom zugeschickt habe. Gegenüber solchen Erzählungen, welche die Jesuiten bes großen Berbrechens, das Beichtgeheimniß verrathen oder das Beichtfiegel gebrochen zu haben, beschuldigen, dringt fich das gerechte Bedenken auf, ihnen ein solches Verbrechen auf bloges "man sagt" zur Last zu legen. — Dr. Jakob Stern, k. k. Hofcaplan (zur Zeit Maria Theresia's) ber als Titularpropst von Jvanzia zu Hetzendorf bei Wien in Penfion lebte und sich einer fehr ausgebreiteten Renntniß der Tagesgeschichte erfreute, erzählte dem Berfaffer (1830) über diese Ungelegenheit Folgendes: "Die bringenden Borstellungen der bourbonischen Sofe an Theresia wegen Aufhebung der Jesuiten hatten bei derfelben nicht alle Wirkung verfehlt. Ihr Sohn Joseph verzögerte aber die Ent= icheidung der Raiserin längere Zeit. Diefer hatte nämlich oft seine Abneigung gegen die Jesuiten unverhohlen ausgesprochen und wie er nicht begreifen könne, daß die Mutter so lange das Unwesen dieser Leute im Staate dulbe. Theresia pflegte aber ftets gerade das Gegentheil zu thun, was der nicht minder große und edle Sohn der großen Frau wünschte. — Da kam eines Tages der Abt von St. Dorothea - sein Name ist mir entfallen - zu Theresia und handigte ihr einen von ihrem Beichtvater, bem Jesuiten Campmuller, geschriebenen Bettel ein, welcher eine ihrer letten Beichten enthielt. Der hauptinhalt sollen Gewiffensscrupel über die unlängst statt gefundene Theilung Polens gewesen fein. Therefia gab nun ihre Stimme zur Aufhebung der Gefellichaft und foll an Ganganelli diesen Borfall des verletten Beichtfiegels als Grund berichtet haben, warum sie die Jesuiten in ihren Staaten nicht mehr wolle bestehen laffen." Dagegen muß man bemerken : die Gewiffensbedenken, welche die erhabene Frau, die über dem Geschicke ber öfterr. Staaten durch vierzig Jahre als Schutzengel waltete, über die Theilung Polens hegte, sprach dieselbe febr offen gegen alle ihre Rathe aus; und wenn ber Beichtvater ber Raiferin berlei Bedenten berselben niederschrieb, verletzte er so wenig ein Beichtgeheimniß, als die Raiferin diefelben nur in der Beichte außerte.

burch Gebete vor. Schon zwei Tage vor Pfingsten, am 28. Mai (1773), begann er eine geiftliche Retraite, die vierzehn Tage dauerte, mährend welcher er nur den firchlichen Functionen beiwohnte, und den Ministern der Sofe feine Audienz ertheilte, um in desto größerer Sammlung den Beiftand Gottes zu erflehen. Zwei Tage vor dem Feste der Apostelfürsten unternahm er zu gleichem Zwecke eine zweite geistliche Retraite, und begann barauf fogleich die üblichen Bader, die er diesmal bie in de: August verlängerte. Auch während dieser ganzen Zeit ertheilte er Niemanden außer dem Cardinal-Staatsfecretar Audienz. In diefer Zuruckgezogenheit arbeitete er gemeinschaftlich mit bem Cardinal Zelada im tiefften Geheimniß das Aufhebungsbreve aus, von dem er bereits den 22. November des verfloffenen Jahres den Entwurf ge= macht hatte, und unterschrieb es mit aller nur möglichen Ruhe am 21. Juli 1773 ohne es übrigens noch befannt zu machen 53). Angesichts dieses urtundlichen Berichtes über die Ruhe des Geistes, mit welcher Papit Clemens XIV. bas Schriftstud "Dominus ac Redemptor" 54), fraft bessen er die Gesellschaft Jesu unterdrückte, unterschrieb, erscheinen die Angaben über die Seelenangit, mit welcher er diefen Act vollzogen, und die Geifteszerrüttung in welche er unmittelbar darauf verfallen sein soll 55), als unglaubwürdige Historchen.

<sup>53)</sup> Theiner a. a. D. II. Bb. S. 331. — Carraccioli a. a. D. S. 245, theilt einen Brief aus Rom vom 18. Jänner 1774 mit, in welchem es heißt: "Nachdem er das berühmte Anfhebungsbreve unterschrieben hatte, sagte er, indem er sich auf seinen Schreibtisch sebnte: Nun ist sie denn also geschehen, diese Aufhebung. Es gerenet mich nicht. Ich habe mich nicht eher dazu entschlossen, als nachdem ich zuvor Alles untersucht und mit reissicher Ueberlegung erwogen batte, und weil ich sie für nützlich und nothwendig zur Bohlfahrt der Kirche gehalten habe. Ich habe geglaubt, es sei meine Pflicht, solches zu thun, und wenn ich es nicht gethan bätte, würde ich es noch thun: aber diese Aushebung wird mich das Leben kosten."

Siehe dasselbe unten im Anhang A. — Dieses päpstliche Schreiben wird von den Einen mit "Breve", von Andern mit "Bulle" oder "Constitution' bezeichnet. Der Inbalt desselben ist ein solcher, ber nach dem Sthl der Eurie nur in einer Bulle seine Erledigung findet; auch spricht für den Charafter des Schriftmückes als Bulle die lleberschrift des Papstes und das "Ad perpetuam reimemoriam", so wie die in den Schlußparagraphen beigefügten derogatorischen Klauseln, während für die Eigenschaft der Urfunde als Breve das immer nur in bestimmte Personen, nicht aber, wie die vorliegende, an die ganze Kirche gerichtet ist, nur die Aussertigung "sub annullo piscatoris" spricht. Der Abbe Proyart meldet in einem Schreiben an die Prinzessin Sophie v. dobensche aus Saint-Germain-en-Laye 12. September 1805 (Anhang zu Ravignan's o. a. Schrift S. 423): P. Pius VII. habe sich über Clemens XIV. also geäußert: "Ich babe Alles mit den geringsten Umständen von einem Präs

## 9. Würdigung diefer papftlichen Makregel.

Das apostolische Schreiben, fraft dessen Papst Clemens XIV. die Gesellschaft Jesu unterdrückte und aufhob, gibt zur Beurtheilung dieser päpstlichen Maßregel sowohl im objectiven als subjectiven Betrachte den besten Maßstab, indem es sowohl die Berechtigung des Papstes zu diesem

laten erfahren, ber in Diensten Clemens XIV. stand und in die meinigen über= trat, demfelben Pralaten, der ihm die Aufhebungsbulle gum Unterzeichnen por legte. Gleich nach der Unterzeichnung wirft er die Feder auf die eine und das Bapier auf die andere Seite; er verliert den Ropf." - Diefes in gar fonderbare Berfionen in Rom herumgebotene Marchen lautet bei Cretineau-Joly (Clement XIV. et les Jesuites pag. 330 s.) also: "Clemens XIV. hatte es (Br. Dominus ac Redemtor) mit Bleiftift unterschrieben mahrend ber Nacht und auf einem Fenster des Quirinals. Man erzählt - und wir haben diese Nachricht aus dem Munde selbst Gregor XVI. — daß Ganganelli, nachdem er einen Act von so hober Bichtigkeit bestätigt batte, ohnmächtig auf den marmornen Fußboden hinfiel, und erft am andern Morgen aufgehoben wurde. Diefer Tag war für ihn ein Tag ber Bergweiflung und ber Thränen; denn nach einem handschriftlichen Berichte, den der berühmte Theolog Vincenz Bolgeni hinterlaffen hat, erzählte ber Card. v. Simone, damals Auditor des Papstes, diese entsetzliche Scene folgender Beise: Der Bapft befand fich fast nacht auf seinem Bette; er jammerte und von Zeit zu Zeit horte man ihn wiederholen: D mein Gott, ich bin verflucht, die Solle ift meine Behausung; es ift keine Rettung für mich! Bruder Frang, fo drudte fich Simone aus, bat mich, dem Papfte mich zu nahen und ihn anzureden. Ich that es, aber der Papft erwiderte mir nichts und sagte immer: die Hölle ift meine Behausung! Ich suchte ihn zu beruhigen, aber er schwieg. Eine Biertelstunde verfloß; endlich blickte er mich an und fagte zu mir: Ach, ich habe das Breve unterzeichnet, und es ist kein Rettungsmittel mehr! Ich erwiderte ihm, es gebe wohl noch eines und er könne das Decret gurudnehmen. Das geht nicht mehr, rief er aus, benn zu dieser Stunde ift vielleicht schon der Courier, der es nach Spanien trägt, abgereift! Je nun, heiligster Bater, sagte ich ihm, ein Breve widerruft sich durch ein anderes. D mein Gott, knüpfte er an, das geht nicht mehr. Ich bin verdammt. Meine Behaufung ift die Solle; es gibt feine Silfe mehr! Geine Bergweiflung banerte nach der Erzählung des Simone eine gute halbe Stunde . . . . Er wurde verrückt; benn vom 21. Juli 1773 an hatte er nur noch einige Bernunftblige. In der Beschichte der Bapfte ift er der Erfte und Lette, ber diese Degradation ber Menschheit erfuhr." - Go Cretineau-Joly. Siehe die Bemerkungen Theiners über diefe "Reihe ber extravagantesten, sich gegenseitig widersprechenden, ja physisch unmöglichen Absurditäten" in f. Geschichte des Pontificates Clemens XIV. a. a. D II. 347 ff.

Acte der Aufhebung außer Widerspruch sett, als sich über die Gründe, welche Papst Clemens XIV. zu dieser Maßnahme bewogen, offen und beutlich ausspricht.

Was zuerst die Frage nach dem Rechte des Papstes betrifft, einen religiösen Orden aufzuheben, so erleidet es schlechthin keinen Widerspruch, daß der Papst, welcher die Fülle aller Rechte in sich trägt 56) und in der Kirche Alles vermag, was nicht wider das göttliche Recht läuft, kirchliche Ordenssinstitute aufzuheben ebenso berechtigt ist, wie dem selben ausschließlich das Recht zusteht, dergleichen Orden zu approbiren, d. h. ihnen den Recht se bestand in der Kirche zu verleihen. Wie dieß ihr Recht die Päpste gegensüber den regulären Instituten allezeit geübt haben, hat Papst Elemens XIV. in der Constitution Dominus ac Redemptor §§. 4—13 in aller Breite dargelegt. Bei Uebung dieses Rechtes walteten die Päpste nicht als Richter, vor deren Stuhle die betreffenden Orden ihre Sache zu vertheidigen besut gewesen wären, sondern als ober ste Verwalter der Kirche, welche bei ihren Maßnahmen sich allein von den Maximen der Klugheit und Opportunität bestimmen lassen 57).

Wenn nun der Papst kraft seines höchsten und unbeschränkten Verwaltungsrechtes in der Kirche einem regulären Orden den weitern Rechtsbestand in jedem Falle gültiger Weise entziehen kann, so thut er dies
auch erlaubter Weise, wenn innere Zustände des Ordens und äußere
Verhältnisse die fernere Aufrechthaltung desselben im allgemeinen Interesse
der Kirche minder räthlich erscheinen lassen. Daß Papst Clemens XIV. den
weiteren Fortbestand der Gesellschaft Tesu unverträglich mit dem Frieden und
der Wohlsahrt der christlichen Welt ansah, und er eine fernere segensreiche Wirfsamseit dieses Ordens bei den obwaltenden Verhältnissen seiner Zeit als unmöglich erkannte, hat er auf's Unzweideutigste ausgesprochen 58), und in sehr
eingehender Weise die Gründe dieser seiner Ueberzeugung dargelegt, indem
er in einem historischen Ueberblicke auf die Anfänge und den Fortgang des Institutes der Gesellschaft Tesu zeigt, wie dasselbe fast vom Anbeginn durch
Streit im Innern und nach Außen zu Klagen und Beschwerden Veranlassung
gegeben, das öftere Einschreiten des Apostolischen Stuhles nöthig gemacht,

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) c. 1. de constitutionibus in VI. (1 2): Romanus Pontifex jura omnia in scrinio pectoris sui censetur habere.

Dominus al Redemtor §. 14. — Es ist daher keine treffende Behauptung, die im Artikel "Jesuiten" (des Freiburger Kirchenlezikon V. 568) aufsgestellt wird: "Bis jetzt waren schon viele geistliche Orden aufgehoben worden, die Gesellschaft Jesu aber war der Erste, der ohne Proces, Untersuchung und förmliches Urtheil einem unverdienten Loose erlag."

<sup>58)</sup> Dominus ac Redemtor §. 26.

seiner Bestimmung entgegen sich mehr und mehr bem Treiben weltlicher Geschäfte, politischer und Regierungsangelegenheiten hingegeben und dadurch bei weltlichen Fürsten sich in Migcredit gebracht habe: wie die Klagen und Beschwerden gegen den Orden zur Zeit seines Borgangers Papit Clemens XIII. immer höher gestiegen, so daß die Könige von Frankreich, Spanien, Bortugal und der beiden Sicilien, um größeren Uebeln vorzubeugen, gezwungen gewesen seien, die Glieder des Ordens aus ihren Staaten zu . verbannen, und diese Fürsten nicht abgelaffen haben, mit allem Nachdrncke von dem genannten Papfte die gangliche Aufhebung der Gefellschaft als das einzige Mittel zur Beruhigung der driftlichen Welt zu verlangen, und nicht minber nach dem Tode desfelben auch an ihn dieses Verlangen zu ftellen nicht unterlassen haben 59). — Dies maren die Gründe, welche Papst Clemens XIV. nach langer Erwägung der wichtigen und bedeutungsvollen Angelegenheit in die Nothwendigkeit versetzten, im Interesse der Ruhe des driftlichen Staates der Gesellschaft Jesu, welche fortan die reichen Früchte, um deren willen fie eingesetzt worden, zu bringen außer Stande fei, ben ferneren Rechtsbestand in der Kirche zu entziehen 60).

Wenn Papst Pius VII. durch die Constitution "Sollicitudo omnium ecclesiarum" vom 9. August 1814 die Gesellschaft Jesu für den Umkreis der ganzen Kirche wieder herstellte, so that er dies kraft desselben Rechtes, vermög dessen Papst Clemens XIV. die Gesellschaft aushob, und die Gründe, welche ihn zu dieser Wiederherstellung bewogen, entziehen den Motiven des Papstes Clemens XIV. zur Aushebung der Jesuiten so wenig ihr Gewicht, als es eine unbestreitbare Wahrheit ist, daß andere Zeiten andere Maßregeln erheischen 61).

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Ibidem §§. 15-24.

<sup>60)</sup> Ibidem §§. 25 et 26.

<sup>10</sup> Wenn der Nachfolger des Papstes Csemens XIII. im Freihurger Kirchensteyikon (II. 617—21) wiederholt der "unglückliche" Papst Csemens XIV. genannt wird — offenbar nur, weil der Berfasser jenes Artifels die Aushebung des Jesuitenordens als eine unglückliche Maßregel ansieht, — so steht dieß nicht im Einklang mit der Anschauung P. Pius VII., welcher in seiner genannten Constitution seinen Borgänger P. Csemens XIV. felicis recordationis nennt. — Wenn es ebendaselbst (V. Bd. S. 569) heißt: "Durch die Bulle Sollicitudo omnium ecclesiarum wurde das Breve Csemens XIV. feierlich widerzussen und jede gegen die Gesellschaft Jesu darin enthaltene Anklage als unbegründet erklärt," so wird Jedermann, der die genannte Constitution P. Pius VII. (Bullar. Romani. Contin. Tom. XIII. p. 323 ss.) einsieht, diese Behauptung als ungegründet erkennen, wenn er auch nicht in Borhinein überzeugt wäre, daß die den Päpsten zur Seite stehende Beisheit densselben nahe legt, keine Maßregel ihrer Borgänger einer Censur zu unterziehen.

Eine unparteiische Bürdigung aller Umstände und Berhältniffe, welche Bapft Clemens XIV. jur Aufhebung der Jesuiten drängten, nimmt daber feinen Anstand, das Urtheil zu unterschreiben, welches Ravignan über diesen Papft und den bedeutungsvollsten Act desselben fällt, indem er schreibt: "Bon seinen Zeitgenoffen ift diefer Papft auf gang entgegengesette Weise beurtheilt worden. Die Ginen haben ihn fehr hochgestellt; und das waren im Allgemeinen Diejenigen, welche der Kirche, ihrer Freiheit und ihren Rechten wenig gewogen waren; Andere haben ihn zu fehr erniedrigt, das waren Ratholiten, die aber den fritischen Umständen, in welchen der Papst sich damals befand, feine Rechnung trugen. 3ch habe mich damit begnügen müssen, die Thatsachen mit Aufrichtigkeit und Mäßigung darzustellen, indem ich den Absichten nicht zu nahe trete, deren Beurtheilung Gott allein gebührt. Uebrigens genügt die historische Wahrheit: Die freie und ohne Simonie geschehene Wahl, ungeachtet der simonistischen Absichten und bes äußern Druckes der Höfe, indem unter den Cardinalen die Zelanti fogar Banganelli ihre Stimme gaben; die ungemeinen Schwierigfeiten jener Epoche, der moralische Zwang, den die Mächte beständig auf Clemens XIV. ausübten, um ihn zu nöthigen, die Aufhebung der Jefuiten auszusprechen, die Bergeblichkeit der halben Magregeln und Fristverlängerungen, die er ihnen entgegensetzte; die Umgebung und der Einfluß von Personen, die gegen die Gefellschaft auf das Feindlichste gestimmt waren 62), die Drohungen die Befürchtungen eines Schisma, von denen der von Charafter so sanfte Papft bestürmt murde; Alles dieses bildete eine Berkettung von Urfachen, die auf das Bemüth des Papstes einen starken Eindruck machen mußten. Er hat sich demnach überreden können, daß es der Vortheil des Friedens erheische, seiner Zuneigung und Achtung für die Gesellschaft Jesu Schweigen zu gebieten, und dieselbe den traurigen Forderungen jenes unglücklichen Zeitraumes zum Opfer zu bringen. Dies ift, glaube ich, die Wahrheit und die Bäpste haben nichts Underes nöthig als die Wahrheit." So der Jesuit Ravignan 63).

<sup>62)</sup> Unter diese geborten vorzüglich die spanischen Gesandten Azpuru und Monino, von denen Caraccioli (a. a. D. S. 65) sagt: Der Prälat Azpuru, spanischer Minister, welcher sich so viele Mühe gab, den Tod der Gesellschaft zu beschleunigen, starb selbst, ehe er etwas zu Ende gebracht hatte. An dessen Stelle wurde Monsignor Monino ernannt. Der ist eine Natter, sagten die Anhänger der Jesuiten, welche sich immersort um den Papst schlingt, und ihn von Zeit zu Zeit sticht, um ihn zur Vertisgung der Gesellschaft zu reizen.

<sup>63)</sup> A. a. D. €. 291 f.

#### 10. Vollzug der Anfhebungssentenz.

Vor Bekanntmachung der vom 21. Juli 1773 datirten Constitution "Dominus ac Redemtor" rief Papst Clemens XIV. am 6. August die fünf Cardinäle Corsini, Marefoschi, Carasa, Zelada und Casali, sowie die zwei Prälaten Macedonio und Alfani zu sich, und eröffnete diesen seinen Beschluß, sowie die Ursache, den ganzen Hergang der Sache und die besons deren Umstände <sup>64</sup>); und sie ermangelten nicht, zu allem Vernommenen ihre beifällige Zustimmung auszudrücken <sup>65</sup>).

In Folge bessen beschloß der Papst, das Aushebungsdecret vollziehen zu lassen, und ernannte zu diesem Behuse eine besondere Congregation, bestehend aus den genannten fünf Cardinälen, zwei Prälaten und zwei Theologen, welche er mit unumschränkter Gewalt ausrüstete, Alles vorzusehren, was die Unterdrückung der Jesuiten betrifft, indem er zugleich die Mitglieder dieser Congregation mit der der Lossprechung des Papstes vorbehaltenen Excommunication bedrohte, wenn sie mit einem Worte verrathen würden, was in dieser Congregation verhandelt wurde.

Am dritten Tage nach Errichtung der außerordentlichen Congregation, d. i. am 16. August, wurden nach Untergang der Sonne alle Collegien der Jesuiten in Rom mit Soldaten besetzt, das Prosessaus, in welchem der Ordensgeneral Ricci 66) wohnte, mit Soldaten und Stadtwachen um zingelt; und mit Bewaffneten umgeben begaben sich die fünf Cardinäle und Alfani in den Speisesgal, wohin alle Bewohner des Hauses gerusen wurden. Hier wurde der päpstliche Erlaß "Dominus ac Redemtor" verleien und die Jesuiten umsten schwören, seine Schätze zurückhalten zu wollen. Man begab sich hierauf in die Sacristei, durchsuchte alle Winkel des Hause und der übrigen Collegien und schleppte die gefundene Masse von Gold und Silber in die päpstliche Schatzkammer. Der Papst, um den Ausgang der Sache besorgt, blieb die ganze Nacht wach, und erhielt durch den Präslaten Macedonio um zwei Uhr Nachts die Kunde, daß Alles ruhig abzgelausen sei.

<sup>64)</sup> Constit. über Einsetzung der Congregation in Angelegenheiten der Jesuiten vom 13. August 1773: Nos eisdem omnibus causas ipsas, totamque rei gestae seriem, ejusque singulares etiam circumstantias aperuimus ac uberrime patefecimus (Bullar. Rom. Contin. IV. 621).

<sup>65)</sup> Ebendaselbst: Perlectisque Nostris litteris praedictis ipsi omnia per Nos gesta et in eis contenta quam maxime et unanimiter commendantes omnem promereri laudem agnoverunt, putarunt ac crediderunt.

<sup>66)</sup> Lorenzo Ricci, der 18. General der Jesuiten, geboren zu Florenz 1703, erwählt am 21. Mai 1758, gestorben in der Engelsburg am 24. Nov. 1775.

Selbstverständlicherweise machten diese Vorgänge iu Rom nicht nur das größte Aufsehen, sondern riesen auch unter Geistlichkeit und Volk, bei denen die Jesuiten sich nicht geringer Sympathien erfreuten, sehr mißbilligende Artheile über die päpstliche Maßregel hervor; insbesondere aber wurde das Verfahren gegen den Generalobern der Gesellschaft, Ricci, der in enge Haft auf die Engelsburg gebracht wurde <sup>67</sup>), fast allgemein als eine harte, nicht zu rechtsertigende Maßnahme verurtheilt.

Vollkommen befriedigte die Aufhebung des Ordens nur die Gewalts haber in den bourbonischen Reichen, die denn auch nicht fäumten, dem Papste zum Zeichen ihrer Befriedigung die Rückerstattung der dem heil. Stuhle unter seinem Vorgänger entrissenen Kleinodien anzuzeigen <sup>68</sup>). Auch im deutschen Reiche und in den österreichischen Ländern fand die Unterdrückung der Gesellschaft, wenn auch Joseph II. und Maria Theresia sich mit derselben einverstanden erklärt hatten, nicht die Aufnahme, welche Papst Clemens XIV. erwartet haben mochte, und die Vollziehung der Aufhebungsbulle stieß hier auf nicht geringe Schwierigkeiten, da nicht alle Bischöfe sich beeilten, die päpstliche Anordnung zu vollstrecken, und die Kräfte zur Besetzung besonders der Lehrämter, welche die Jesuiten an hohen und niedern Schulen bisher inne gehabt, gänzlich mangelten <sup>69</sup>).

<sup>67)</sup> Am 22. September 1773 um fünf Uhr Nachts. Walch, Religionsgeschichte Lem qo 1. Thl. S. 273.

<sup>6\*)</sup> In der Allocution am 17. Jänner 1774 über den wieder erlangten Besitz von Avignon, Benaissin, Benevent und Pontecorvo versichert Clemens XIV.. daß die Wiedererstattung von Seite der Könige Frankreichs und beider Sicilien aus freiem Antriebe derselben ohne irgend eine vorhergegangene Bitte, Mahnung oder Verhandlung von Seite des Papstes erfolgt sei. "Atque ut omnem cogitationum Nostrarum rationem vobis aperiamus, propterea Nobis neque instandum atque urgendum, ac ne agendum quidem cum iis unquam duximus. Integram hanc illis laudem reservandam arbitrati sumus (Bullar. Rom. Contin. IV. 666.).

<sup>69)</sup> So heißt es z. B. in dem Reichs-Hof-Raths-Gutachten in Sachen die Abolirung des Jesuiten-Ordens betreffend (Conclusum die 6. Nov. 1773. lect. et appr. die 16. cj. m.): Ew. kais. Majestät haben mittelst eines unterm 7. Oct. nup. erlassenen Decreti allergnädigst zu besehlen geruhet: Nachdem an Allerhöchst-Dieselbe von Päbstlicher Heiligkeit jüngsthin zweh, den 21. Julii und 13. Aug. a. c. gesertigten Bullen, wegen Aushebung des Jesuiten-Ordens, nebst einem von denen Päbstlichen Nuntien an die Bischöffe erlassenden Circular-Schreiben mitgetheilet worden . . .: Als habe Reichs-Hof-Rath ohnverzüglich gründlich und zuverlässig an Ew. sais. Majestät davon, und über die ganze Lage der Sache ein ausgiebiges Gutachten zu erstatten. Und da an Ew. kais. Majestät der Magistrat der Reichs-Stadt Augsburg Catholischen Theils mit einer allerunterthänigsten Borstellung vom 11. Sept. wegen oberwähnter Auf-

### Der König Friedrich von Preugen aber wies auf's Entschiedenfte

hebung des Jesuiten = Ordens fich gewendet habe: fo fene Allerhochst Dero fernere gnädigste Willens Meinung, daß ebenfalls darüber das rechtliche Gutachten ehebaldigst allergehorsamst abgegeben werde . . . Ad 1 mum ift ber Gegenstand der Babstlichen Bullae vom 21. Jul. obnstreitig von der Beschaffenheit, daß solche ehender nicht an die Bischöfe im Reich batte erlaffen, viel weniger von diesen zum Bollzug gebracht werden follen, bis fie erft vorher Ew. faif. Majestät zur Ginsicht vorgelegt und untersucht, und durch allergnädigst Dero darauf in behörigen Beg erfolgtes Placitum regium ausdrücklich begnehmigt worden . . . Bann auch an sich, ob ein in Deutschland von Jahrhunderten her bestandener Orden von dem Babst allein ohne Borwissen und Ginwilligung Ew. fais. Majestät tanquam Supremi Ecclesiarum Germanicarum Advocati ganz supprimiret werden fonne? noch einigem Unftand unterworfen ware; Go wird jedoch solches ben dem Jesuiter-Orden in Rücksicht jener ihm zu statten kommenden faiferl. Privilegien wohl niemals, und um so weniger eintreten, je befannter derfelbe feiner ursprünglichen Berfaffung gemäß mit lauter gemeinnützigen Berrichtungen, wie da sennd, die Erziehung und Unterricht der Jugend, nebst Bestellung öffentlicher Lehr= und Predigt-Memtern, beschäftigt gewesen, deren mit ihme verhängten Aufhebung einen febr wesentlichen Einfluß auf das allgemeine Befte, Rube und Wohlstand bes gesammten deutschen Reichs, vorzüglich auch in Betreff der darinnen obwaltenden Berschiedenheit der Religionen, mürket, so fort das Borwiffen und Begnehmigung deffen Allerhöchsten Oberhaupts zu zeitlicher Borkehrung ber hierunter nöthig findenden Magregeln, allerdings nothwendig machet . . . In dem von dem Catholischen Magistratischen Antheil zu Augsburg an Ew. fais. Majeftät erstatteten Bericht wird vorgestellet, die dem Bestphälschen Frieden gemäß paritätische Verfassung dieser Stadt; die von derselben sich so nennende Augspurgische Confession; die in eben diesem Friedens = Instrumento Art. 5. §. 7. jedem Religions-Theil allda ausdrücklich reservirte cura templorum et Scholarum suarum; das Interesse der sowohl einheimisch- als auswärtigen febr gablreichen Schul-Jugend; die für die Jefuiten militirende Possession anni normalis; die bei Eliminirung derselben besorgliche Conflictus über ihre Grundstücke, so viel andere Frrungen, Scandala, ja wohl gar sehr mögliche tumultus seditiosi, sezeten ihn in eine viel ftartere Berlegenheit, als in der fich feine Vorfahrer zu jener Zeit befunden, da diese Societaet und ihr dasiges Collegium nach vielen Widersprüchen sich endlich etablirt habe. Die Jesuiten hätten die Catholische Schul-Jugend bestens und unermüdet unterwiesen, sich durch Predigen besonders distinguiret, und den Kranken und Sterbenden, Dürftigen und Bedrängten, Tag und Nacht Beiftand geleiftet, welches Zeugnis man ihnen, ohne im geringsten darum ersucht worden zu sein, öffentlich geben muffe; die äußerste Berlegenheit, worinne Magistrat sich befinde, das der ftudirenden Jugend nöthige Lehr-Amt mit gleichtüchtigen Subjectis zu rechter Beit zu besetzen u. f. w. diese vermußigte ibn, Ew. fais. Majestät um die Berfügung gu bitten, daß das dortige Jesuiten-Collegium in seiner vorigen Gestalt und Bustand fernerweit erhalten, mithin dasjenige vermieden werde, was der Gegenstand seiner Sorge für bas ibm anvertrante Stadtwesen fene. 3 wolf Reichsdie päpstliche Anordnung zurück 70), und nicht minder die Kaiserin Katharina von Rußland. — Die Jesuiten selbst aber unterwarfen sich schweigend überall dem vom Papste über ihren Orden ergangenen Spruche der Untersbrückung, indem sie ihr Ordenskleid ablegten, und — wenn auch hie und da noch in Gemeinschaft — als Weltpriester lebten.

Solche Erfahrnisse konnten auf das Gemüth des Papstes Elemens XIV. nur den empfindlichsten und betrübendsten Eindruck machen, und sie waren in Verbindung mit den bei der Herausgabe der Staaten von Avignon und Benevent dazwischen getretenen Verwicklungen 71) und den in Umlauf gesetzten Verkündigungen seines nahen Todes 72) ganz geeignet, seinen Geist

Hofraths = Gutachten wegen des Jesuiter-Ordens. Bon Job. Jakob Mojer. Stuttgart 1775. S. 3-6 u. 28 f.

<sup>7</sup>º) Murr in f. 28 Briefen über Die Aufbebung bes Jesuitenordens, 1774. E. 38 : Mis Ge. Majeftat gu Ende Augusts in Breslau maren, gerubten Gie gu einem ber geschicktesten Manner ber Beiellschaft Jeju gu fagen: Geb er obne Rummer. 36 werde Die Jeinicen in meinen Staaten erhalten und ichliten. Der Papft bar mir nichts zu befehlen, und Riemand. 3ch babe ber Kaiferin im letzten Trieten versprochen, Die katholische Geistlichkeit in Statu quo gu erhalten. 3ch balte mein Bort; und wenn ein Jeder thun fann, mas er will, jo verjage ich alle übrigen Pfaffen, und bebalte end. Und G. 68 f.: Friedrich der Große verbot allen Biidofen in feinen Staaten bei ichwerfter Strafe, bas papftlide Breve bekannt gu machen. Gben leie ich im erften Stifte ber gothaifeben gelehrten Zeitrung E. 5. folgendes Schreiben E. M. bes Königs von Prengen vom 13. September 1773 an ten Abbe Colombini, feinen in Rom residirenden Agenten, wodurch bas, mas ich Ihnen oben gemeidet babe, beftatigt wird. Abbé Colombini. Vous direz à qui voudra l'entendre, pourtant sans air d'ostentation ni d'affectation et même vous chercherez l'occeasion de le dire au Pape ou à son prémier ministre, que touchant l'affaire des Jésuites. ma resolution est prise de les conserver dans mes Etats tels qu'ils ont été jusqu'ici. J'ai garanti au traité de Breslau in statu quo la religion catholique et je n'ai jamais trouvé de meilleurs prêtres à leurs égards. Vous ajouterez que puisque j'appartiens à la classe des hérétiques, le saint Père ne peut pas me dispenser de tenir ma parol ni du devoir d'un honnete homme et d'un Roi. Sur ce, Abbé Colombini, je prie Dieu qu'il vous ait en sainte garde. Signé Frederic."

<sup>71)</sup> E. Theiner a. a. D. II. 507.

<sup>73)</sup> S. hierüber unten im Anhange D. den Bericht des spanischen Gesandten. Caraccioli aber a. a. D. S 139 erzählt: "Man wußte nicht, wie man einen Zettel, der an ihn (Clemens XIV.) geschickt worden war, und worauf weiter nichts, als nur diese vier Buchstaben stunden P. S. S. V. auslegen sollte, als er sogleich mit unerschrockenem Tone sagte: dieß bedeutet: Presto Sara Sede Vacante — bald wird der heilige Stuhl erledigt sein."

mit Sorge, Unruhe, Angst und Schwermuth zu erfüllen 73), wenn auch biese Leiden des Geistes in den letzten Monden seines Lebens durch förper-liche Krankheit nicht erhöht worden wären.

#### 11. Krankheit und Tod Papft Clemens XIV.

Schärfe seines Blutes herrührenden Flechten sowohl im Gesichte als an den Händen, von denen er besonders in den letzten Jahren und in der heißen Jahreszeit so geplagt wurde, daß er die wunden Hände mit Handschuhen bedecken mußte. Nebst diesem Uebel litt der Papst noch an andern aus derselben Quelle stammenden frankhaften Zuständen, nämlich am Scorbute, wovon mehrere untrügliche Kennzeichen vorhanden waren, sowie an Hämorrhoiden. Diese llebelstände suchte der Papst durch Besörderung der Ausdünstung zu beseitigen, indem er sehr warme Kleidung trug, beinahe anhaltend Bewegung machte, auch in den heißesten Monaten die Fenster seines Zimmers verschlossen hielt, und im Bette sich ungewöhnlich zudeckte. Wan bemerkte schon in den letzten Tagen des Februar 1774 eine Versänderung in dem Gesundheitszustande des Papstes 74). Die slechtenartigen

<sup>73)</sup> Der Arzt Salicetti spricht in seinem Gutachten über Krankheit und Tod Clemens XIV. (f. unten Unhang C.) von der beständigen, starken und unruhigen Bewegung des Geiftes, in der er fich feit langer Zeit befand und die fehr eingreifend auf seine Nerven wirkte, sowie von einem argwöhnischen Wesen und beißendem Rummer des Papstes. — Der h. Alphons von Ligori schrieb am 25. August 1774: Ich hore von verschiedenen Seiten, daß der Papst hochst niedergebeugt ift, daß er fich eingeschloffen halt, und fich um die Beschäfte nicht fümmert. Betet zu Gott, daß er den Bapft von dieser tiefen Schwermuth befreie. Demfelben Gedanken begegnet man wieder in einem Briefe vom 5. Geptember (Ravignan a. a. D. E. 289). - Daß aber Diese Unruhe und niedergedrücktheit des-Geistes bei Clemens XIV. feineswegs sich bis zur Geiftes. ftorung, Bahnfinn oder Berrücktheit, Die ihn auf Monate oder Wochen des Gebrauches der Vernunft beraubt habe, gesteigert habe, ift nicht nur durch das Gutachten Salicetti's, den Bericht des spanischen Gefandten (Anbang D.), die von Saint-Priest (histoire de la chute des Jesuites 2. Mufl. Paris 1846) beigebrachten Belege von Zeitgenoffen und von Theiner in f. urfundlichen Geschichte des Pontificates Clemens XIV. widerlegt, sondern vorzüglich durch Die öffentliche Wirksamkeit des Papftes nach bem 21. Infi 1773 anger Streit gefett, die burch fehr viele auch von uns erwähnte Acte, sowie bie im geheimen Confistorium am 6. Juni 1774 auf den Tod Ludwig XV. gebaltene Allocution (Bullar. Rom. Contin. IV.) constatirt ift.

<sup>74)</sup> S. Gutachten Galicetti's.

Safte marfen fich nicht mehr mit der früheren Leichtigfeit nach ber haut hin, und die Ausdunftungen murden schwieriger und feltener, besonders feit dem 25. Marz jenes Jahres. Un diesem Tage, dem Feste Maria Berkundigung, begab sich der Papst im feierlichen Zuge zu Pferd nach der Kirche ber heil. Jungfrau sopra Minerva bei den Dominicanern, um der üblichen päpstlichen Capelle beizuwohnen. Auf dem Wege dahin wurde er von einem ungeheueren Platregen überfallen, und während Alle aus seinem Gefolge die Flucht erariffen, setzte er muthig den Weg fort 75), und wohnte gleichwohl dem feierlichen Gottesdienste bei, nachdem er in aller Gile blos die Rleider gewechselt hatte. Es ist begreiflich, daß der Aufenthalt in dieser überhaupt feuchten und fühlen Kirche auf die Körperconstitution des Papstes, der dabei mit einem Ausschlage behaftet mar, welche viele Vorfehrungen vor Erfältung und ftete ftarte Barme erheischt, auf die Gefundheit üble Folgen haben mußte. Der Papst erholte sich jedoch bald wieder, aber nie mehr gänzlich 76). Un einem Tage der heil. Woche empfand Clemens XIV. nach dem Mittagessen eine Bewegung in der Brust, im Magen und im Bauche, wie von einer großen inneren Ralte. Er schrieb es aber einem Zufalle zu, und heiterte sich nach und nach wieder auf. Man bemerkte aber bald, daß ihm die Stimme entfiel. Er bekam eine seltene Art eines Katarrhs. beschloß daher wegen der Capelle, die am Diterjeste in der St. Petersfirche zu halten war, folche Magregeln zu ergreifen, daß die Capelle feinen Zug von Luft hätte. Jedermann aber bemerkte ben Berfall der Stimme des Papstes.

Der Papst fing darauf an Entzündungen im Munde und im Schlunde zu leiden, welche ihm eine außerordentliche Unruhe und Ekel verursachten. Man bemerkte, daß er den Mund fast immer offen hielt. Es ersolgten einige unterbrochene Erbrechungen, eine immer zunehmende Schwachheit im Leibe und auf den Füßen. Er verlor seine natürliche Leichtigkeit im Gehen. Er war zuweilen sehr schläfrig. Hierzu kamen Schmerzen im Unterleib und Zurückhaltung des Harns. Der Papst hatte so viel Muth, daß er diese Symptome zu verbergen suchte. — So währte es in den Monaten Mai, Juni und Juli fort. So sehr auch die Kräfte abnahmen, so verbarg er es . . . Im Juli sing der Papst an, ein Blutreinigungswasser zu trinken, dessen er sich alle Jahre wider ein gewisses salziges Wesen bediente, dem

Pei Erwähnung dieses Unfalls bemerkt Caraccioli a. a. D., S. 150: Als der Papst zurückgekommen war, lachte er sehr über seinen Muth und die Feigebeit seiner Begleiter. Sie baben bewiesen, sagte er, daß die Truppen des Papstes wirklich den Regen icheuen. Ich fürchte weder das Eisen, noch das Wasser, noch das Fruer, wenn es darum zu thun ist, meine Pflicht zu erfüllen.

<sup>16)</sup> I beiner a. A. D. II. Bd. S. 507.

er zur Sommerszeit ausgesetzt war. Er bemerkte aber gleich, daß es ihm Anfangs nicht so stark wie andere Jahre in die äußeren Theile des Leibes getrieben wurde. Im August aber kam dieser Ausschlag häufig. Dessens ungeachtet währte diese Schwachheit, das Halswehe, das Ofsenhalten des Mundes und der außerordentliche Schweiß immersort, und man sagte, daß der Papst diesen Schweiß deswegen beförderte, um in seiner Gesundheit wieder hergestellt zu werden 77).

Am Ende des August fing der Papst an, den Ministern Gehör zu geben, ohnerachtet seiner Schwachheit und einer Unruhe, die ihm seine Beschwerlichkeiten verursachten, welche auch Anlaß gaben, daß er seine natürsliche Minterseit und Leutseligkeit verlor, und leicht zornig und unbeständig werden konnte, jedoch sich noch immer durch seine natürliche Erziehung und heilige Moral beherrschen ließ, die Heftigkeit des Uebels damit besiegte und gegen Jedermann leutselig war 78).

Um 8. September, wo Clemens XIV. zu S. Maria del populo die Sache des ehrwürdigen Bonaventura de Potentia, eines Kloftergeistlichen, anpries, war feine Schwäche schon so groß, daß man ihn in einer Sanfte nach dem Quirinal zurückbringen mußte 79). Am 10. September aber, wo er zur gewöhnlichen Stunde nach der Villa Patrizi ging, murde er von einem Fieber und gänzlicher Entfräftung überfallen, weßhalb man ihm nach ber Rückfehr am rechten Arme eine Ader öffnete, wodurch ihm einige Ruhe verschafft wurde 80). Das Fieber verlor sich am 11. Morgens, und der Aussage der Aerzte nach war er diefen und den folgenden Tag gut. Man bemerkte eine Erholung der Kräfte, so daß der Papst nicht nur am 14 und 15. seine gewöhnlichen Spaziergänge zu machen, sondern auch nach Castell Candolfo auf das Land sich zu begeben gesonnen war. Aber am 15. fam die Schwäche wieder mit einem anhaltenden, bei Tag und Nacht mah, renden Schlafe bis in die Nacht am 18., in welcher er etwas wachte. Als er nun Morgens am 19. Fieber und eine große Entzündung im Unterleibe und eine Zuruckhaltung des Harns mahrnahm, öffnete man ihm wieder eine Ader, man bemerkte aber am Blute feine Entzündung 81)

<sup>(</sup>des Papstes) so sehr zerrüttet war, was mußte nicht die alte und unbesonnene Reigung, starken Schweiß zu bewirken, nach sich ziehen?

<sup>78)</sup> Bericht des spanischen Gesandten im Anbange D.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Caraccioli a. a. D., S. 177 f.

<sup>80)</sup> Salicetti in f. Gutachten.

Derselbe ebenda: Nach einem neuntägigen Stillstande brach ein neues Fieber aus und griff mit Buth einige Eingeweide im untern Leibe an. Es zeigte sich hierauf ein Spannen in der Gegend des Magens, ein-Durst, eine trockene Zunge,

Man drückte ihn am Unterleib, er empfand aber keinen Schmerz, hatte auch Bruft und Athem frei. Abends fam ein Brand bazu, daber man ihm wieder eine Ader öffnete, welches auch am 20. Morgens wiederholt murde, obwohl man im Bulje und am Bauche mehr Linderung verspürte, welche auch so zunahm, daß man am 20. glaubte, er hätte sich fehr gebessert. Aber diese Hoffnung verschwand mit der neuen Entzündung, welche ihn noch Abends befiel, fo daß man für nöthig hielt, ihm das heil. Biaticum zu reichen. Der Papft hatte hierauf eine unruhige Nacht. Man wiederholte die Aderlässe am 21, das Fieber hielt an; der Unterleib war so geschwollen, daß er nicht harnen konnte, fo daß man ihm Abends die lette Delung gab 82) Clemens XIV. empfing diefelbe zwischen neun und zehn Uhr in Gegenwart mehrerer Cardinale und der Generale der verschiedenen religiöfen Orden. und nachdem man furze Zeit darauf die üblichen Sterbegebete, die er mit den Umstehenden in rührender Andacht hersagte, verrichtet hatte, trat eine fanfte Agonie ein, und am andern Morgen zwischen sieben und acht Uhr entschlief er fauft und ruhig im Herrn 83.

Der Herr würdigte Papst Clemens XIV. in seinen letzten Stunden noch der besonderen Gnade, von der es im Canonisationsprocesse des heil. Alsphons von Ligori heißt: "Ter ehrwürdige Diener Gottes, zu Ariengo, einer kleinen Stadt seiner Tiöcese wohnend, fühlt eine Art Ohnmacht; es war am 21. September 1774. In einem Sessel sitzend, bleibt er ungefährzwei Tage in einem sansten und tiesen Schlase. Einer der Dienstleute wollte ihn wecken; sein Generalvicar indeß, Don G. Nicola di Rubino, besahl, ihn ruhen zu lassen, aber im Auge zu behalten. Nachdem er endlich erwacht war und alsbald die Klingel gezogen hatte, liesen seine Diener herbei. Da er sie ganz in Erstaunen sah, fragte er sie: "Was gibt es? Was es gibt, antworteten sie; zwei Tage sind cs schon, daß Sie nicht sprechen, nicht eisen und kein Zeichen des Lebens geben." "Ihr da" — entgegnete der Diener Gottes — hieltet mich für eingeschlasen; dem war aber nicht so. Ihr wißt nicht, daß ich hingegangen bin, dem Papste beizustehen, der bereits todt ist." Es währte nicht lange, so ersuhr man, daß Clemens XIV. am 22. Seps

ein barter und gespannter Puls. Man gebrauchte zwar gleich die fräftigsten Mittel der Kunst, aber vergebens. Das Fieber nahm die zwei folgenden Tage überhand. Es zeigte sich ummer deutlicher eine bösartige Entzündung, die Zusfälle waren bedenklicher, das Blut batte eine entzündete Kruste und diezu kam noch ein Schluchzen und der Auswurf einer gallenartigen slüssigen Materie, bis endlich die Lunge angegriffen wurde, und Clemens XIV. ein Opfer der tödtlichen Krankbeit wurde.

in Ber dit Des igoniiden Befandten. Anbang D.

<sup>13)</sup> Theiner a. a. C. II. Be. 3. 515.

tember in der 13. Stunde (zwischen 8 und 9 Uhr Morgens) gestorben war, d. i. gerade in dem Augenblicke, als der Diener Gottes die Klingel ges zogen hatte <sup>84</sup>).

Der Minoriten = General Alois Maria Marzoni 85) erließ am 27. September 1774 an seine Ordensbrüder ein Circulare über das Ableben, Elemens XIV., in welchem er sagte: Elemens XIV., der Ruhm und die Freude unseres Ordens, der Glanz und die Stütze des päpstlichen Thrones, hat seine Laufbahn am 22. September 1774 geendigt..., nachdem er von einer grausamen Krankheit verzehrt worden ist, welche in Zeit von wenig Monaten arg um sich gegriffen, und jene feste und starte Gesundheit, die er genoß, als er auf den Stuhl des hl. Petrus erhoben wurde, unverwerkt zerstört hat... Wir, die wir dis auf den letzten Augenblick bei ihm geblieben sind, und ihm die letzten Pflichten erwiesen haben, haben Solches mit Beswunderung, die mit der tiessten Betrübniß gemischt war, verrichtet, da wir seine Ergebenheit, seine Ruhe, seine Frömmigkeit und sein eifriges Gebet, so wie auch sein sehnliches Berlangen nach Empfang der himmlischen Gnaden gesehen haben seh.

#### 12. Die angebliche Vergiftung P. Clemens XIV.

Gleich nach dem Tode P. Clemens XIV. wurde sein Leichnam von dem Camerlengo besichtigt und nach gewohnter Weise von einem päpstlichen Notar ein gerichtliches Inftrument über den Tod desselben aufgesetzt. Nach Verlauf von 24 Stunden, am 23. September, wurde auf Befehl des Monssignor Archinto, Präsecten des päpstlichen Palastes, der Leichnam des Papstes von den beiden Chirurgen la Bossier und Biagi in Gegenwart der Aerzte Adinolfi, Salicetti, Lolli und vieler anderer Prosessoren der Medicin und Chirurgie secirt und einbalsamirt 87).

Wenn die Masse des Volkes überhaupt und allezeit geneigt ist, den Tod hochstehender Personen, so derselbe nach kurzer Krankheit und unter auffallenden Symptomen erfolgt, äußeren Ursachen zuzuschreiben, so war es nach dem Tode Elemens XIV. 88), der die mächtige Gesellschaft Jesu unter-

<sup>84)</sup> Ravignan a. a. O; S. 290.

So) Er war aus Mailand, ein vertrauter Freund Ganganelli's, und wurde um Generalcapitel des Ordens, das zu Rom im Kloster der h. Apostel am 18. Mai 1771 gehalten wurde, und welches P. Clemens XIV. mit einer Rede eröffnete, zum Generalobern gewählt. Reumont's Ganganelli, S. 43.

<sup>\*6)</sup> Caraccioli a. a. D. S. 190 f.

<sup>87)</sup> Siehe das Visum repertum über die Deffnung des Leichnams im Anbange B.

<sup>26)</sup> Man fand darin etwas Auffallendes, daß Diefer Tod gerade Ein Jahr nach

brückt hatte, und über dessen nahes Ende noch bei seinen Lebzeiten Boraussfagungen umliesen, allgemeine Meinung des Bolses, er sei nicht natürlichen Todes, sondern in Folge des ihm beigebrachten Giftes gestorben 89); und wer hätte Ursache gehabt, den Papst zu vergiften, als die Jesuiten oder ihre Anhänger?!

Da diese Meinung des Volkes in Rom sich auch nach Veröffentlichung des Besundes der Chirurgen über die Dessung des päpstlichen Leichnams offen aussprach und es sonach galt, das Volk eines Besseren zu belehren, und die Volksmeinung zu berichtigen, erhielt Natalis Salicetti, Arzt des päpstlichen Palastes, welcher Clemens XIV. zugleich mit dem Ordinarius dessehen, D. Adinolsi, behandelt hatte, den Austrag, ausrichtig und ohne irgend ein Vorurtheil die Geschichte der Krankheit, welche P. Clemens XIV. hinwegrafste, zu beschreiben, und erledigte sich dieses Austrages in seinem Gutachten vom 11. December 1774 90), indem er als ein solcher Mann, welcher der Wahrheit die Gerechtigkeit zu zollen schuldig ist, erklärte: "aus dem Krankheitszustande des Papstes könne man entnehmen, daß es nur eine innere, und keine änßere oder fremde Ursache war, die den Papst ins Grab brachte."

Dem Zeugnisse der Aerzte schenkte auch der spanische Gesandte zu Rom, Don Monino, Graf v. Florida Blanca, keinen Glauben; denn er stattete seinem Hofe von dem Tode Clemens XIV. einen Bericht ab, in welchem er nicht nur gradezu ausspricht, der Papst sei durch Gift aus der Welt geschafft worden, sondern zur Erhärtung dessen sich auf die eigene Ueberzeugung des Papstes von ihm beigebrachten Gifte <sup>91</sup>) und auf die von

der Haftnahme des Jesuitengenerals ersolgte, wie man dem Walch (neueste Meligionsgeschichte. Lemgo 1775, 5. Thl., S. 279) aus Rom schrieb: "Ich will Ihnen nur sagen, daß den 22. September 1773 um 5 Uhr Nachts der General der Jesuiten, Ricci, nach der Engelsburg gebracht worden, und den 22. September 1774 um 5 Uhr sing Clemens XIV. an zu agonistren."

Der spanische Gesandte in s. Berichte: Das römische Volk war voll Aergerniß, indem es glaubte, man habe den Papst mit dem Bässerchen vergistet, das man nach der gemeinen Meinung in Calabrien und in Perugia bereitet, um Einen nach und nach seines Lebens zu berauben. Balch (neueste Religionsgesch. Lemgo 1775. 6. Ibl. S. 294): Noch am 8. Oktober 1774 schrieb mir einer meiner Freunde: Sempre piu si confirma esser Cabala il veneno dato al Papa. eneridono i Prosessori di tal nuova sparsa, d. i. es bestätigt sich immer mehr, daß das dem Papste gegebene Gist eine Cabale ist, und die Aerzte lachen darüber; (S. 279): Jedermann behanptet, er sei vergistet worden; aber die Aerzte lachen darüber.

<sup>90)</sup> S. basselbe im Anbange C.

<sup>&</sup>quot;1) "Der Papft war jo überzeugt, daß man ibm Gift beigebracht batte, bag man

bem römischen Arzte, Paul Zachia, angegebenen Kennzeichen einer Vergiftung beruft. Dieser Arzt, der sich durch seine Quaestiones medico-legales einen Namen in der gerichtlichen Arznei-Wissenschaft erworden, stützt sich besonders auf die Autorität des Cardanus (dieser war, wie nebst ihm kaum ein anderer Arzt, von so großem Eigendünkel, daß er behauptete, nur alle taussend Jahre werde ein berühmter Arzt geboren, er aber sei in der Zahl dieser Wenigen der siebente), welcher viele Kennzeichen der Vergistung angibt, von denen wohl einige bei P. Clemens XIV. sich fanden, die sich aber aus andern Ursachen erklären lassen. In Ansührung der Worte des Zachia ist Wonino nicht genau <sup>92</sup>), ja er ist sogar unchrlich, indem er vers

Pillen wider das Gift bei ihm fand, deren er sich unsehlbar bedient hatte." — Der Pillen bediente sich der Papst auf den Kath des Dr. Bianchi aus Rimini (der von Jugend auf Ganganelli's vertrauter Freund war und bis zu dessen Tode es blieb. Reumont, Ganganelli a. a. D. S. 250) als eines Schweiß treibenden Mittels, keineswegs aber als Gegengistes. Daß P. Clemens XIV selbst geäußert habe, es sei ihm Gift beigebracht worden, gehört unter die falschen nach seinem Tode in Umlauf gesetzten Gerüchte, dessen Unwahrheit von dem Beichtvater des Papstes, P. Buontempi, wie von dem Minoriten-General Marzoni feierlich bezeugt worden ist. S. Reumont ebend. S. 43 und 70.

92) Wir haben vor und Pauli Zachiae Romani, totius status ecclesiastici Proto-Medici generalis quaestionum medico-legalium tomi tres, Lugduni 1701. Monino citirt gleich die von ihm zuerst angeführte Stelle unrichtig, benn biese fteht nicht in quaest 5., sondern quaest. 7. L. II. Tit. II. num. 12. Diese erste Stelle führt Zachia aus Cardani lib. 2. de veneno cap. 1. an, nicht aber, wie Monino falsch angibt, cap. 5. - Die von Monino unter Num. 13. angeführten Worte stehen bei Zachia unter num. 23. Die aber vom spanischen Gesandten unter Num. 30 beigebrachten Worte bes Zachia lauten (nach unserer Ausgabe T. I. pag. 177) fo: Caeterum signa, quae post mortem, aut post sanationem habentur, plura quoque sunt. Et primo post mortem Galen, loc. cit. 6. de loc. aff. haec signa attulit. Corpus livens, aut nigricans, aut varium, aut diffluens, aut putredinem molestam olens: quae signa ex ipso ab aliis repetuntur. Sed tam de his quam de praecedentibus exactissime Cardan. lib. 2. per tot, sed cap. 13. praecipue inter caetera afferebat, unques post interitum nigros, et qui facile avelluntur, et capillos sponte deffluentes, adeo ut aliquibus nullo labore, aut nixu, integri manipuli avellantur. Sed et haec internis venenis etiam communia sunt; imo defluxus capillorum, etiam in his. qui ex morbis longis ac saevis sese vindicant, apparere solet ut alias dicam. Rud. lib. 2. de post. c. 5. maxime in consideratione habet colorem cadaveris, quem primum citrinum apparere dicit, aut sublividum; post unius vero aut alterius horae spatium, lividum ac nigrum evadere. Sed livores et maculas in veneno extinctis communes esse mortuis ex pestilente febre, tradit ex Juris consultis Guazzin loco saepius cit. n. 14, et ex nostris Sal. de feb. pest. c. 20 et alii. Schon diese Worte lebren deutlich, daß 3 achia die genannten Erscheinungen an einem Leichname nicht für fichere Zeichen ber Bergiftung balt.

schweigt, daß Zachia die von Cardanus und Anderen aufgestellten Zeichen ber Bergiftung selbst nicht für gewiß und sicher hält 93).

<sup>93)</sup> hatte Monino in Zachia weiter gelesen, so würde er unter num 34, beutlich die Ansicht desfelben über Die an Leichnamen beobachteten Ericheinungen erfannt haben, denn er jagt fehr unzweideutig (nach ber uns vorlieg. Ausgabe T. I., pag. 178): Itaque signa haec haetenus in cadaveribus observata, et minus tuta sunt, et non habent fortasse aliqua eorum omnimodam veritatem. Wie konnte Monino unter Berufung auf Zachia fo zuverläffig von Bergiftung Clemens XIV. iprechen, da der Protomedicus des Rirchenst aates die bei der Deffnung eines Leichnams ju Tage getretene Fäulniß des Innern feineswegs als Beiden ber Bergiftung gelten läßt, indem er num. 35 ichreibt: An tutiora dicemus, quae ex ipsorummet cadaverum dissectione habere licet? profecto non omnia, nec semper; nam exulcerationes, exempli gratia, fundi ventriculi, gulae, et intestinorum, carundemque partium sphacelatio, et viscerum contaminatio, corruptio, nigredo, livor et similia, ex ingenito quoque veneno proveniunt. Unde miror, quomodo ex his tam facile Paraeus, Chirurgus doctissimus, Henrici Tertii, Galliarum regis, de propinato veneno fidem fecerit, etiam contra medicorum opinionem, ut ipse enarrat lib. 20. et quomodo his solis signis fidem habeat Pigraeus, alterius Henrici Quarti nimirum, Galliarum regis Chirurgus doctus (et Joannes Talentonius l. 4. thesaur. c. 3. quoad Virginem Parmensem): nam ego alias in his multa cautela opus esse crediderim, cum, ut dixi, et testatur quoque Fortun. Fidel. lib. 4. de relat. Med. cap. 3. ab interno quoque veneno haec omnia proveniant. Bollends aber hat ber spanische Gesandte ben Zachia gegen sich, ba er die geschwinde und gangliche Verwesung des Leichnams Clemens XIV. als Wirfung des ihm beigebrachten Giftes ansieht, benn Bachia ichreibt quaest. VIII. num. 19 und 20 (nach unserer Ausg. pag. 179 s.): Facilis ac cita cadaveris putrefactio commonstrat venenum, ex quo mors est secuta, internum fuisse, non externum: nam corpora, quae peste, aut pestilente febre, aut aliis quibusque morbis ab interno veneno evenientibus extinquuntur, facile ac citissime corruptionem experiuntur. Paraeus lib, 20. c. 10. contra vero extrinseco veneno sublata difficillime corrumpuntur . . . . De hac difficili putrefactione cadaverum veneno sublatorum extat Alexandri magni exemplum, cujus corpus referente Q. Curatio lib. 10. de ejus gest. nulla tabe, ne minimo quidem livore corruptum apparuit, septima jam die ab obitu transacta. ex quo apparet, quam pro illis faciat haec conjectura, qui volunt, teste Joanne Monaco in Alexandri vita. falsum esse, ipsum veneno periisse, argumento ducti, quod ejus corpus, nulla adhibita cura, dies complures in calido loco positum, nullam putrefactionem persenserit, imo hoc contra corum opinionem esse ex supradictis patet. Unde Plutarchus in ejus vita, hanc habuisse refert conjecturam eos, qui crediderunt Alexandrum veneno fuisse extinetum." Wie aus Diesen angeführten Stellen erhellet, unterscheidet Bachia zwischen venenum internum und externum. Unter dem Ersteren versteht er einen Giftstoff, welcher fich aus verdorbenen Gaften im menschlichen Körper

Am spanischen Hofe, wo Monino bald barauf Staatsminister wurde, glaubte man sauf den Bericht desselben hin an den gewaltsamen, durch die

felbst erzeugt, und folgert daraus, wie schwer es meistens sei, zu erkennen, ob Semand in Folge des innerlichen oder von Außen beigebrachten Biftes geftorben fei, indem er L. II. T. II. quaest. VI. num. 1. (pag. 172) ichreibt : Ex superioribus manifestissime apparuit, posse in humano corpore non modo rem veneno similem generari, sed quae tota venenum sit: unde sequitur, quod tam ex veneno intus genito, quam ex veneno de foris administrato eadem omnino symptomata apparere possint, ex quo inexpugnabilis, ae maximae difficultatis plena dubitatio insurgit, an scilicet discerni possit per aliqua signa certa et infallibilia inter eum, qui a veneno ingenito, et eum, qui ab administrato sublatus est. Communiter autem D. D. tum Legumperiti, quam Medici conveniunt in hoc, quod sit maxime operosum, ac difficultate plenum." Die medicinische Wissenschaft des heutigen Tages beantwortet die Frage, ob 3emand in Folge genommenen oder beigebrachten Giftes gestorben sei, mit großer Sicherheit. Ich wendete mich daher an den o. ö. Professor der Medicin an der Brager Universität, Beren Dr. Joseph Maschta, mit der Bitte, ben Sectionsbefund der Chirurgen, Salicetti's Gutachten und Monino's Bericht über Die Rrankheit und den Tod B. Clemens XIV. feiner Beurtheilung zu unterziehen. Dieser gelehrte Mediciner, welcher als die erste wiffenschaftliche Autorität in Bergiftungsfragen allgemein anerkannt ift, hat fich, meiner Bitte auf das Freund lichste entsprechend, in folgender Beise geäußert:

- "1. Aus den äußerst mangelhaften Angaben und den einer jeden wiffensschaftlichen Grundlage entbehrenden Aeußerungen der Aerzte über den Krantheitd-Verlauf und den Obductionsbefund ist es nicht möglich, ein bestimmtes Gutachten über die Todesart des genannten Papstes abzugeben.
- 2 Der Umstand, daß Ganganelli durch lange Zeit an äußerst bartnäckigen Hautausschlägen, Geschwüren im Munde, Heiserkeit, storbutähnlicher Auflockerung des Zahnsleisches und Retention des Harnes gelitten hat, gibt der Vermuthung Raum, daß derselbe mit einer chronischen Krankheit behaftet war, gegen diese Zustände, wie es zu jener Zeit häusig vorkam, Mercur in übermäßigem Grade einnahm, und sich vorzugsweise durch letzteren die früher erwähnten Erscheinunzgen im Munde zuzog.
- 3. Möglich ist es, daß er gleichzeitig an einem Krebs des Magens gelitten hat, sehr wahrscheinlich, daß sich in letzterer Zeit Bauchwassersucht und Entzündung der Lunge hinzugesellten.
- 4. Ob eine Bergiftung stattgefunden hat, läßt sich wegen gänzlichen Mangels aller Anhaltspunkte nicht bestimmen. Ob eine solche zwar nicht unmöglich ist, so erscheint sie doch nicht sehr wahrscheinlich, weil Krankbeitszustände vorhanden waren, welche, wie die Wassersucht und die Entzündung der Lungen. schon für sich allein geeignet waren, den Tod herbeizussühren.
- 5. Alle Erscheinungen, die man nach dem Tode äußerlich an der Leiche beobachtete, waren bloße Erscheinungen der Fäulniß, welche bei der bydropischen Beschaffenheit der Leiche und dem damals herrschenden hohen Wärmegrade

Tefuiten bewirften Tod Clemens XIV. steif und fest, und durch ganz Europa war das Gerücht von der Vergistung desselben verbreitet und fand unter Hoch und Niedrig nur allzuleicht Glauben. Der Preußenkönig aber bezeichnete dieses Gerücht als Verleumdung <sup>94</sup>). Als solche wird es auch heut zu Tage jedem Gebildeten und Unbefangenen <sup>95</sup>) erscheinen, der da erwägt, wie befangen der spanische Gesandte Monino, als der erklärteste Gegner der Jesuiten in seiner Unsicht vom Tode P. Clemens XIV. war, und wie man anderseits keinen Grund hat, an der Verlässisseit der Erklärung zu zweiseln, die der Arzt Salicetti als "ehrlicher Mann" gab: daß es nur eine innere und keine äußere oder fremde Ursache war, die den Papst in's Grab brachte. — Es gilt das Wort eines eben so gebildeten als unparteiischen Mannes: "Es ist bekannt, daß man

schnell eintrat. Dieselben gewähren aber keinen Anbaltspunkt, um aus ihnen die Todesart zu erklären; und insbesondere ift es ganz unrichtig, wenn man dies selben mit einer stattgefundenen Bergiftung in Berbindung bringen will."

<sup>94)</sup> Friedrich II. schrieb am 15. November 1774 an D'Alembert: Je vous prie de ne pas ajouter soi légérement aux calomnies qu'on répand . . . Rien de plus faux que le bruit qui a couru de l'empoissonnement du Pape . . Il a été ouvert, et non n'a pas trouvé le moindre indice de poison. Mais il s'est souvent reproché la faiblesse qu'il a cue de sacrisser un ordre tel que celui des Jésuites à la fantaisie de ses enfans rebelles. Il a été d'une humeur chagrine et brusque les derniers temps de sa vie, ce qui a contribué à raccourir ses jours (Reumont, Ganganessi S. 70 f.)

<sup>95)</sup> Unter Dieje gebort offenbar Karl Uichner nicht, ber in f. Schrift: "Clemens der Vierzehnte." Ein Lebens= und Charafterbild. 2. Aufl. Berlin 1866, S. 122. drucken ließ, er habe "aus einer febr zuverläffigen Quelle, über die er auf Berlangen Jedem nähere Ausfunft zu ertheilen bereit fei" Folgendes erfahren: "Am 2. April 1774 frühmorgens baben zwei Erjesuiten, Andiano und Sorista, bem Bapfte Aqua Tofana in ben Kaffer gethan. Der Jejuitengeneral Ricci batte, mabrend er auf der Engelsburg faß, mundlich die Bergiftung angeordnet. Es follten fich diejenigen Jejuiten melden, welche gur Bollbringung bes Bertes bereit waren. Die zwei meldeten fich und ichidten nach der That das leere Biftfläschchen ihrem Oberherrn mit tem Bemerken, es sei besorgt." Bur Signatur Diefer aus "einer febr zuverläffigen Quelle" - warum wird biefelbe nicht genannt, da ja die Wahrheit das Licht der Deffentlichkeit nicht zu scheuen braucht? - stammenden Dittheilung mag es genügen, barauf bingumeisen, bag Ricci auf ber Engelsburg in fo enger und ftrenger Saft gehalten murde - ber Eingang zu seinem wohlverichloffenen Haftlocale wurde Tag und Racht von zwei Schergen bewacht -, baß jeder Berfebr besfelben mit ber Außenwelt, geschweige benn mit seinen frühern Orbensgenoffen, numöglich mar; und gum leberfluße noch ju bemerken, daß die zwei Exjesuiten Andiano und Borifta erdichtete Berfonlich. feiten find, indem es im gangen Jesuitenorden gur Beit feiner Aufbebung Ditglieder Dieses Ramens nicht gab.

die Jesuiten anklagte, Clemens XIV. vergiftet zu haben — eine leere Versteumdung, die noch im Munde von Tausenden ist, wie die grundlose Sage der Bergiftung Kaiser Heinrichs von Luxemburg durch die Hostie des Dominikanermönchs von Montepulciano. Die Geschichte verdient keine Biderslegung mehr; denn wer sie ungeachtet der Zeugnisse des Beichtvaters des Papstes (P. Buontempi), der Aerzte und zahlreicher Zeitgenossen noch glauben will, mag ruhig bei seinem Glauben bleiben" <sup>96</sup>).

<sup>96)</sup> Reumont in f. Ganganelli a. a. D., S. 70.

# Anhang.

A.

## Suppressio et exstinctio Societatis Jesu\*).

Clemens PP. XIV.

Ad perpetuam rei memoriam.

- §. 1. Dominus ac Redemptor noster Jesus Christus princeps pacis a propheta praenunciatus quod hunc in mundum veniens per angelos primum pa storibus significavit, ac demum per seipsum antequam in coelos ascendere t semel et iterum suis reliquit discipulis, ubi omnia Deo patri reconciliavisset, pacificans per sanquinem crucis suae, sive quae in terris, sive quae in coelis sunt, apostolis etiam reconciliationis tradidit ministerium, posuitque in eis verbum reconciliationis, ut legatione fungentes pro Christo, qui non est dissensionis Deus, sed pacis et dilectionis, universo orbi pacem annunciarent, et ad id potissimum sua studia conferrent ac labores, ut omnes in Christo geniti solliciti essent servare unitatem spiritus in vinculo pacis, unum corpus et unus spiritus, sicut vocati sunt in una spe vocationis, ad quam nequaquam pertingitur, ut inquit sanctus Gregorius Magnus, si non ad eam unita cum proximis mente curratur.
- §. 2. Hoc ipsum potiori quadam ratione Nobis divinitus traditum reconciliationis verbum et ministerium, ubi primum meritis prorsus imparibus evecti fuimus ad hanc Petri sedem, in memoriam revocavimus, die noctuque prae oculis habuimus, cordique altissime inscriptum gerentes, et pro viribus satisfacere contendimus, divinam ad id opem assidue implorantes, ut cogitationes et consilia pacis Nobis et universo dominico gregi Deus infundere dignaretur, ad eamque consequendam tutissimum Nobis firmissimumque aditum reserare. Quinimo probe scientes, divino Nos

<sup>\*)</sup> Bullarii Romani Continuatio. Tom. IV. Romae 1841. pag. 607-618.

Sabaoth conservandoque christianae religionis aedificio, cujus Christus est angularis lapis, evellamus et destruamus et disperdamus et dissipemus, et aedificemus et plantemus, eo semper fuimus animo constantique voluntate, ut quemadmodum pro christianae reipublicae quiete et tranquillitate nihil a Nobis praetermittendum esse censuimus, quod plantando aedificandoque esset quovis modo accommodatum, ita eodem mutuae charitatis sinculo expostulante ad evellendum destruendumque, quidquid jucundissimum etiam Nobis esset atque gratissimum, et quo carere minime possemus sine maxima animi molestia et dolore, prompti aeque essemus atque parati.

- §. 3. Non est sane ambigendum, ea inter, quae ad catholicae reipublicae bonum felicitatemque comparandam plurimum conferunt, principem fere locum tribuendum esse regularibus ordinibus, e quibus amplissimum in universam Christi ecclesiam quavis aetate dimanavit ornamentum, praesidium et utilitas. Hos ideirco apostolica haec Sedes approbavit non modo suisque fulcita est auspiciis, verum etiam pluribus auxit beneficiis, exemtionibus, privilegiis et facultatibus, ut ex his ad pietatem excolendam et religionem, ad populorum mores verbo et exemplo rite informandos, ad tidei unitatem inter fideles servandam confirmandamque magis magisque excitarentur atque inflammarentur. Ast ubi eo res devenit, ut ex aliquo regulari ordine vel non amplius uberrimi ii fructus atque optatissima emolumenta a christiano populo perciperentur, ad quae afferrenda fuerant primitus instituti, vel detrimento potius esse visi fuerint, ac perturbandae magis populorum tranquillitati quam eidem procurandae accomodati, haec eadem apostolica Sedes, quae eisdem plantandis operam impenderat suam, suamque interposuerat auctoritatem, eos vel novis communire legibus, vel ad pristinam vivendi severitatem revocare, vel penitus etiam evellere ac dissipare minime dubitavit.
- §. 4. Hac sane de causa Innocentius PP. III. praedecessor Noster cum comperiisset nimiam regularium ordinem diversitatem gravem in ecclesiam Dei confusionem inducere, in concilio generali Lateranensi IV. firmiter prohibuit, ne quis de caetero novam religionem inveniat, sed quicunque ad religionem converti voluerit, unam de approbatis assumat, decrevitque insuper, ut qui voluerit religiosam domum de novo fundare, regulam et institutionem accipiat de approbatis. Unde consequens fuit, ut non liceret omnino novam religionem instituere sine speciali romani pontificis licentia, et merito quidem; nam cum novae congregationes majoris perfectionis gratia instituantur, prius ab hac sancta apostolica Sede vitae futurae forma examinari et perpendi debet diligenter, ne sub specie

majoris boni et sanctioris vitae plurima in ecclesia Dei incommoda et fortasse etiam mala exoriantur.

- 2. 5. Quamvis vero providentissime haec fuerint ab Innocentio III. praedecessore constituta, tamen postmodum non solum ab apostolica Sede importuna petentium inhiatio aliquorum ordinum regularium approbationem extorsit, verum etiam nonnullorum praesumptuosa temeritas diversorum ordinum, praecipue mendicantium nondum approbatorum effraenatam quasi multitudinem adinvenit. Quibus plene eognitis, ut malo statim occurreret Gregorius PP. X. pariter praedecessor Noster in generali concilio Lugdunensi renovata constitutione ipsius Innocentii praedecessoris districtius inhibuit, ne aliquis de caetero novum ordinem aut religionem adinveniat, vel habitum novae religionis assumat; cunctas vero generaliter religiones et ordines mendicantes post concilium Latranense IV. adinventos, qui nullam confirmationem Sedis apostolicae meruerunt, perpetuo prohibuit. Confirmatos autem ab apostolica Sede modo decrevit subsistere infrascripto, ut videlicet professoribus eorumdem ordinum ita liceret in illis remanere si voluerint, quod nullum deinceps ad eorum professionem admitterent, nec de novo domum vel aliquem locum acquirerent, nec domos seu loca quae habebant alienare valerent sine ejusdem sanctae Sedis licentia speciali. Ea enim omnia dispositioni Sedis apostolicae reservavit in terrae sanctae subsidium, vel pauperum vel alios pios usus per locorum ordinarios vel eos, quibus Sedes ipsa permiserit, convertenda. Personis quoque ipsorum ordinum omnino interdixit, quoad extraneos, praedicationes et audiendi confessiones officium aut etiam sepulturam. Declaravit tamen, in hac constitutione minime comprehensos esse Praedicatorum et Minorum ordines, quos evidens ex eis utilitas Ecclesiae universali proveniens perhibeat approbatos. Voluitque insuper Eremitarum sancti Augustini et Carmelitarum ordines in solido statu permanere, ex eo quod istorum institutio praedictum generale concilium Lateranense praecesserat. Demum singularibus personis ordinum, ad quos haec constitutio extendebatur, transeundi ad reliquos ordines approbatos licentiam concessit generalem, ita tamen ut nullus ordo ad alium, vel conventus ad conventum se ac loca sua totaliter transferret, non obtenta prius speciali Sedis apostolicae licentia.
- §. 6. Hisce vestigiis secundum temporum circumstantias inhaeserunt sancti romani Pontifices praedecessores Nostri, quorum omnium decreta longum esset referre. Inter caeteros vero Clemens PP. V. pariter praedecessor Noster per suas sub plumbo sexto nonas maii anno incarnationis Dominicae MCCCXII expeditas literas ordinem militarem Templariorum nuncupatorum, quamvis legitime confirmatum et alias de christiana repu-

blica adeo praeclare meritum, ut a Sede apostolica insignibus beneficiis, privilegiis, facultatibus, exemtionibus, licentiis cumulatus fuerit, ob universalem diffamationem suppressit et totaliter extinxit, etiamsi concilium generale Viennense, cui negotium examinandum commiserat, a formali et definitiva ferenda sententia censuerit se abstinere.

- 2. 7. Sanctae memoriae Pius PP. V. similiter praedecessor Noster, cujus insignem sanctitatem pie colit et veneratur Ecclesia catholica, ordinem regularem fratrum Humiliatorum, concilio Lateranensi anteriorem approbatumque a felicis recordationis Innocentio III., Honorio III., Gregorio IX. et Nicolao V. romanis pontificibus praedecessoribus itidem Nostris ob inobedientiam decretis apostolicis, discordias domesticas et externas exortas, nullum omnino futurae virtutis specimen ostendentem, et ex eo quia aliqui ejusdem ordinis in necem sancti Caroli S. R. E. Cardinalis Borromaei protectoris et visitatoris apostolici dicti ordinis scelerate conspiraverint, extinxit ac penitus abolevit.
- 3. 8. Recolendae mem, Urbanus PP, VIII, etiam praedecessor Noster per suas in simili forma Brevis die VI, februarii MDCXXVI expeditas literas congregationem fratrum Conventualium reformatorum, a felicis memoriae Sixto PP. V. itidem praedecessore Nostro solemniter approbatam et pluribus beneficiis ac favoribus auctam, ex eo quia ex praedictis fratribus ii in Ecclesia Dei spirituales fructus non prodierint, imo quam plures differentiae inter eosdem fratres Conventuales reformatos ac fratres Conventuales non reformatos ortae fuerint, perpetuo suppressit ac extinxit. Domus, conventus, loca, supellectilem, bona, res, actiones et jura ad praedictam congregationem spectantia ordini fratrum minorum sancti Franscisci Conventualium concessit et assignavit, exceptis tantum domo Neapolitana et domo s. Antonii de Padua nuncupati de urbe, quam postremam Camerae apostolicae applicavit et incorporavit, suaeque suorumque successorum dispositioni reservavit. Fratribus denique praedictae suppressae congregationis ad fratres s. Francisci Cappucinos seu de ob servantia nuncupatos transitum permisit.
- §. 9. Idem Urbanus PP. VIII. per alias suas in pari forma Brevis die II. Decembris MDCLXIII. expeditas literas ordinem regularem sanctorum Ambrosii et Barnabae ad Nemus perpetuo suppressit, extinxit et abolevit, subjectique regulares praedicti suppressi ordinis jurisdictioni et correctioni ordinariorum locorum, praedictisque regularibus licentiam concessit, se transferendi ad alios ordines regulares ab apostolica Sede approbatos. Quam suppressionem recordatae memoriae Innocentius PP. X. praedecessor quoque Noster solemniter per suas sub plumbo Kalendis aprilis anno incarnationis Dominicae MDCLXV expeditas literas confir-

mavit, et insuper beneficia, domus et monasteria praedicti ordinis, quae antea regularia erant, ad saecularitatem reduxit ac in posterum saecularia fore et esse declaravit.

- 3. 10. Idemque Innocentius X. praedecessor per suas in simili forma Brevis die XVI, martii MDCXLV ob graves perturbationes excitatas inter regulares ordinis Pauperum Matris Dei scholarum Piarum, etsi ordo ille praevio maturo examine a Gregorio PP. XV. praedecessore Nostro solemniter approbatus fuerit, praefatum regularem ordinem in simplicem congregationem absque ullorum votorum emissione ad instar instituti congregationis presbyterorum saecularium Oratorii in ecclesia s. Mariae in Vallicella de Urbe s. Philippi Neri nuncupata reduxit; regularibus praedicti ordinis sic reducti transitum ad quamcunque religionem approbatam concessit. Admissionem novitiorum et admissorum professionem interdixit. Superioritatem denique et jurisdictionem, quae penes ministrum generalem, visitatores aliosque superiores residebat, in ordinarios locorum totaliter transtulit. Quae omnia per aliquot annos consecuta sunt effectum, donec tandem Sedes haec apostolica, cognita praedicti instituti utilitate, illud ad pristinam votorum solemnium formam revocavit as in perfectum regularem ordinem redegit.
- Z. 11. Per similes suas in pari forma Brevis die XXIX. Octobris MDCL. expeditas literas idem Innocentius X. praedecessor ob discordias quoque et dissensiones exortas suppressit totaliter ordinem s. Basilii de Armenis; regulares praedicti suppressi ordinis omnimodae jurisdictioni et obedientiae ordinariorum locorum subjecit in habitu clericorum saecularium, assignata iisdem congrua sustentatione ex redditibus conventuum suppressorum, illisque etiam facultatem transeundi ad quamcunque religionem approbatam concessit.
- §. 12. Pariter ipse Innocentius X. praedecessor per alias suas in dicta forma Brevis die XXII. iunii MDCLI. expeditas literas, attendens nullos spirituales fructus ex regulari congregatione presbyterorum boni Jesus in Ecclesia sperari posse, praefatam congregationem perpetuo extinxit; regulares praedictos jurisdictioni ordinariorum locorum subjecit, assignata iisdem congrua sustentatione ex redditibus suppressae congregationis, et cum faculate transeundi ad quemlibet ordinem regularem opprobatum a Sede apostolica, suoque arbitrio reservavit applicationem bonorum praedictae congregationis in alios pios usus.
- §. 13. Denique felicis recordationis Clemens PP. IX. praedecessor itidem Noster, cum animadverteret, tres regulares ordines, Canonicorum videlicet regularium s. Georgii in Alga nuncupatorum, Hieronymianorum de Fesulis, ac tandem Jesuatorum a s. Joanne Columbano institutorum

parum vel nihil utilitatis et commodi christiano populo afferre, aut sperare posse eos esse aliquando allaturos, de iis supprimendis extinquendisque consilium cepit, idque perfecit suis literis in simili forma Brevis die VI. decembris MDCLXVIII expeditis, eorumque bona et reditus satis conspicuos, Venetorum republica postulante, in eos sumptus impendi voluit, qui ad Cretense bellum adversus Turcas sustinendum erant necessario subeundi.

- 2. 14. In his vero omnibus decernendis perficiendisque satius semper duxerunt praedecessores Nostri ea uti consultatissima agendi ratione, quam ad intercludendum penitus aditum animorum contentionibus, et ad quae-libet amovenda dissidia vel partium studia magis conferre existimarunt. Hinc molesta illa, ac plena negotii praetermissa methodo, quae in forensibus instituendis judiciis adhiberi consuevit, prudentiae legibus unice inhaerentes, ea potestatis plenitudine, qua tanquam Christi in terris vicarii ac supremi Christianae reipublicae moderatores amplissime donati sunt rem omnem absolvendam curarunt, quin regularibus ordinibus suppressioni destinatis veniam facerent et facultatem sua experiendi jura, et gravissimas illas vel propulsandi criminationes, vel causas amoliendi, ad quas ad illud consilii genus suscipiendum adducebantur.
- 2. 15. His igitur aliisque maximi apud omnes ponderis et auctoritatis exemplis Nobis ante oculos propositis, vehementique simul flagrantes cupiditate, ut in ea, quam infra aperiemus, deliberatione fidenti animo tutoque pede ineedamus, nihil diligentiae omisimus et inquisitionis, ut quidquid ad regularis ordinis, qui Societatis Jesu vulgo dicitur, originem pertinet, progressum hodiernumque statum, perscrutaremur, et compertum inde habuimus, eum ad animarum salutem, ad haereticorum et maxime infidelium conversionem, ad majus denique pietatis et religionis incrementum a sancto suo conditore fuisse institutum, atque ad optatissimum hujus modi finem facilius feliciusque consequendum arctissimo evangelicae paupertatis voto tam in communi quam in particulari fuisse Deo consecratum, exceptis tantummodo studiorum seu literarum collegiis, quibus possidendi redditus ita facta est vis et potestas, ut nihil tamen ex iis redditibus in ipsius societatis commodum, utilitatem ac usum impendi nunquam posset atque converti.
- Societas Jesu a recordatae memoriae Paulo PP. III. praedecessore Nostro per suas sub plumbo V. Kalendas Octobris anno incarnationis Dominicae MDXL expeditas literas, ab eodemque concessa ei fuit facultas condendi jura atque statuta, quibus Societatis praesidio, incolumitati atque regimini firmissime consuleretur. Et quamvis idem Paulus praedecessor societatem ipsam angustissimis sexaginta dumtaxat alumnorum limitibus ab initio

circumscripsisset, per alias tamen suas itidem sub plumbo pridie Kalendas martii anno incarnationis Dominicae MDXLIII expeditas literas locum dedit eadem in societate iis omnibus, quos in eam excipere illius moderatoribus visum fuisset opportunum aut necessarium. Anno deinde MDXLIX suis in simili forma Brevis die XV. Novembris expeditis literis idem Paulus praedecessor pluribus atque amplissimis privilegiis eamdem societatem donavit, ac in his indultum alias per eundem praepositis generalibus dictae societatis concessum, admittendi viginti presbyteros coadjutores spirituales eisque impertiendi easdem facultates, gratiam et auctoritatem, quibus socii ipsi professi donantur, ad alios quoscunque, quos idoneos fore iidem praepositi generales confuerint, ullo absque limite et numero extendendum voluit atque mandavit, ac praeterea societatem ipsam et universos illius socios et personas illorumque bona quaecunque ab omni superioritate, jurisdictione, correctione quorumcunque ordinariorum exemit et vindicavit, ac sub sua et apostolicae Sedis protectione suscepit.

2. 17. Haud minor fuit reliquorum praedecessorum Nostrorum eamdem erga societatem liberalitas ac munificentia. Constat enim a recolendae memoriae Julio III, Paulo IV, Pio IV et V, Gregorio XIII. Sixto V, Gregorio XIV, Clemente VIII, Paulo V, Leone XI, Gregorio XV, Urbano VIII, aliisque romanis pontificibus privilegia eidem societati jam antea tributa vel confirmata fuisse, vel novis aucta accessionibus, vel apertissime declarata. Ex ipso tamen apostolicarum constitutionum tenore et verbis palam colligitur, eadem in societate suo fere ab initio varia dissidiorum ac aemulationum semina pullulasse, ipsos non modo inter socios, verum etiam cum aliis regularibus, ordinibus, clero saeculari, academiis, universitatibus, publicis literarum gyninasiis, et cum ipsis etiam principibus, quorum in ditionibus societas fuerat excepta, easdemque contentiones et dissidia excitata modo fuisse de votorum indole, et natura, de tempore admittendorum sociorum ad vota, de facultate socios expellendi, de iisdem sociis ad sacros ordines promovendis sine congrua ac sine votis solemnibus contra concilii Tridentini ac sanctae memoriae PP. Pii V. praedecessoris Nostri decreta, modo de absoluta potestate, quam praepositus generalis ejusdem societatis sibi vindicabat, ac de aliis rebus ipsius societatis regimen spectantibus; modo de variis doctrinae capitibus, de scholis, de exemtionibus et privilegiis, quae locorum ordinarii aliaeque personae in ecclesiastica vel saeculari dignitate constitutae suae noxia esse jurisdictioni ac juribus contendebant; ac dem um minime defuerunt gravissimae accusationes iisdem sociis objectae, quae christianae reipublicae pacem ac tranquillitatem non parum perturbarunt.

g. 18. Multae hinc ortae adversus societatem quaerimoniae, quae

nonnullorum etiam principum auctoritate munitae, ac relationibus ad recolendae memoriae Paulum IV., Pium V. et Sixtum V., praedecessores Nostros delatae fuerunt. In his fuit clarae memoriae Philippus II. Hispaniarum rex catholicus, qui tum gravissimas, quibus ille vehementer impellebatur, rationes, tum etiam eos, quos ab Hispaniarum inquisitoribus adversus immoderata societatis privilegia ac regiminis formam acceperat, clamores et contentionum capita a nonnullis ejusdem etiam societatis viris doctrina et pietate spectatissimis confirmata eidem Sixto V. praedecessori exponenda curavit, apud eumdem egit, ut apostolicam societatis visitationem decerneret atque committeret.

- 3. 19. Ipsius Philippi regis petitionibus et studiis, quae summa inniti aequitate animadverterat, annuit idem Sixtus praedecessor, delegavitque ad apostolici visitatoris munus episcopum prudentia, virtute et doctrina omnibus commendatissimum, ac praeterea congregationem designavit nonnullorum R. E. cardinalium, qui ei rei perficiendae sedulam navarunt operam. Verum dicto Sixto V. praedecessore immatura morte perempto saluberrimum ab eo susceptum consilium evanuit omnique caruit effectu. Ad supremum autem apostolatus apicem assumtus fel. rec. Gregorius PP. XIV. per suas literas sub plumbo IV. Kalendas julii anno Dominicae incarnationis MDXCI expeditas societatis institutum amplissime iterum approbavit rataque habere jussit ac firma privilegia quaecunque eidem societati a suis praedecessoribus collata, et illud prae caeteris, quo cautum fuerat, ut a societate expelli dimittique possent socii, forma judiciaria minime adhibita, nulla scilicet praemissa inquisitione, nullis confectis actis, nullo ordine judiciario servato nullisque terminis etiam substantialibus servatis, sola facti veritate inspecta, culpae vel rationabilis causae tantum ratione habita, ac personarum aliarumque circumstantiarum. Altissimum insuper silentium imposuit vetuitque sub poena potissimum excommunicationis latae sententiae, ne quis dictae societatis institutum, constitutiones aut decreta directe vel indirecte impugnare auderet, vel aliquid de iis quovis modo immutari curaret. Jus tamen cuilibet reliquit, ut quidquid addendum, minuendum aut immutandum censeret, sibi tantummodo et romanis solum pontificibus pro tempore existentibus vel immediate vel per apostolicae Sedis legatos seu nuncios significare posset atque proponere.
- 2. 20. Tantum vero abest, ut haec omnia satis fuerint compescendis adversus societatem clamoribus et quaerelis, quin potius magis magisque universum fere orbem pervaserint molestissimae contentiones de societatis doctrina, quam fidei veluti orthodoxae bonisque moribus repugnantem plurimi traduxerunt; domesticae etiam externaeque efferbuerunt dissensiones et frequentiores factae sunt in eam de nimia potissimum

terrenorum bonorum cupiditate accusationes, ex quibus omnibus suam hauserunt originem tum perturbationes illae omnibus satis cognitae, quae Sedem apostolicam ingenti moerore affecerunt ac molestia, tum capta a principius nonnullis in societatem consilia. Quo factum est, ut eadem societas novam instituti sui ac privilegiorum confirmationem a felicis recordationis Paulo PP. V. praedecessore Nostro impetratura coacta fuerit ab eo petere, ut rata habere vellet, suaque confirmare auctoritate decreta quaedam in quinta generali congregatione edita, atque ad verbum exscripta in suis sub plumbo pridie nonas Septembris anno incarnationis dominicae MDCVI desuper expeditis literis, quibus in decretis discretissime legitur, tam internas sociorum simultates ac turbas, quam exterorum in societatem quaerelas ac postulationes socios in comitiis congregatos impulisse ad sequens condendum statutum.

- 3. 21. "Quoniam societas nostra, quae ad fidei propagationem et "animarum lucra a Domino excitata est, sicut per propria instituti mini-"steria, quae spiritualia arma sunt, cum Ecclesiae utilitate ac proximorum aedificatione sub crucis vexillo finem feliciter consequi potest, quem "intendit, ita et haec bona impediret et se maximis periculis exponeret, "si ea tractaret, quae saecularia sunt et ad res politicas atque ad "status gubernationem pertinent; idcirco sapientissime a nostris majo-"ribus statutum est, ut militantes Deo aliis, quae a nostra professione "abhorrent, non implicemur. Cum autem his praesertim tempo-"ribus valde periculosis, pluribus locis et apud varios principes (quorum "tamen amorem et charitatem sanctae memoriae pater Ignatius conser-"vandam ad divinum obsequium pertinere putavit) aliquorum fortasse "culpa et vel ambitione vel indiscreto zelo religio nostra male audiat, "et alioquin bonus Christi odor necessarius sit ad fructificandum; cen-"suit congregatio ab omni specie mali abstinendum esse et quaerelis, "quoad fieri poterit, etiam ex falsis suspicionibus provenientibus occur-"rendum. Quare praesenti decreto graviter et severe nostris omnibus inter-"dicit, ne in hujusmodi publicis negotiis, etiam invitati aut allecti, ulla "ratione se immisceant, nec ullis precibus et suasionibus ab instituto de-"flectant. Et praeterea quibus efficacioribus remediis omnino huic morbo, sicuti opus sit, medicina adhibeatur, patribus definitoribus accurate "decernendum et definiendum commendavit."
- 2. 22. Maximo sane animi Nostri dolore observavimus, tam praedicta quam alia complura deinceps adhibita remedia nihil ferme virtutis praesetulisse et auctoritatis ad tot ac tantas evellendas dissipandasque turbas, accusationes et quaerimonias in saepe dictam societatem, frustraque ad id laborasse caeteros praedecessores Nostros Urhanum VIII, Cle-

mentem IX, X, XI et XII, Alexandrum VII et VIII, Innocentium X, XI, XII et XIII, ac Benedictum XIV, qui optatissimam conati sunt Ecclesiae restituere tranquillitatem, plurimis saluberrimis editis constitutionibus tum circa saecularia negotia, sive extra sacras missiones sive earum occasione, minime exercenda, quam circa dissidia gravissima ac jurgia adversus locorum ordinarios, regulares ordines, loca pia, atque communitates cujusvis generis in Europa, Asia et America non sine ingenti animarum ruina ac populorum admiratione a societate acriter excitata; tum etiam super interpretatione et praxi ethnicorum quorumdam rituum aliquibus in locis passim adhibita, ommissis iis, qui ab universali Ecclesia sunt rite probati, vel super earum sententiarum usu et interpretatione, quas apostolica Sedes tamquam scandalosas optimaeque morum disciplinae manifeste noxias merito proscripsit, vel aliis demum super rebus maximi equidem momenti et ad christianornm dogmatum puritatem sartam tectum servandam apprime necessariis, et ex quibus nostra hac non minus quam superiori aetate plurima dimanarunt detrimenta et incommoda, perturbationes nimirum ac tumultus in nonnullis catholicis regionibus, Ecclesiae persecutiones in quibusdam Asiae et Europae provinciis, ingens denique allatus est moeror praedecessoribus Nostris, et in his piae memoriae Innocentio PP. XI, qui necessitate compulsus eo devenit, ut societati interdixerit novitios ad habitum admittere, tum Innocentio XIII, qui eamdem poenam coactus fuit eidem comminari, ac tandem rec. mem. Benedicti PP. XIV, qui visitationem domorum collegiorumque in ditione charissimi in Christo filii Nostri Josephi Lusitaniae et Algarbiorum regis fidelissimi existentium censuit decernendam; quin ullum subinde vel Sedi apostolicae solamen vel societati auxilium, vel christianae reipublicae bonum accesserit ex novissimis apostolicis literis a felicis recordationis Clemente PP. XIII. immediato praedecessore Nostro extortis potius, ut verbo utamur a praedecessore Nostro Gregorio X. in supracitato Lugdunensi oecumenico concilio adhibito, quam impetratis, quibus societatis Jesu institutum magnopere commendatur ac rursus approbatur.

§. 23. Post tot tantasque procellas ac tempestates acerbissimas futurum optimus quisque sperabat, ut optatissima illa tandem aliquando illucesceret dies, quae tranquillitatem et pacem esset cumulatissime allatura. At Petri cathedram gubernante eodem Clemente XIII. praedecessore longe difficiliora ac turbulentiora accesserant tempora. Auctis enim quotidie magis in praedictam societatem clamoribus et querelis, quinimo periculosissimis alicubi exortis seditionibus, tumultibus, dissidiis et scandalis, quae christianae charitatis vinculo labefactato ac penitus disrupto fidelium animos ad partium studia, odia et inimicitias vehementer inflam-

marunt, eo discriminis ac periculi res perducta visa est, ut ii ipsi, quorum avita pietas ac in societatem liberalitas haereditario quodam veluti jure a majoribus accepta omnium fere linquis summopere commendatur, charissimi nempe in Christo filii Nostri reges Francorum, Hispaniarum, Lusitaniae ac utriusque Siciliae suis ex regnis, ditionibus atque provinciis socios dimittere coacti omnino fuerint et expellere; hoc unum putantes extremum tot malis superesse remedium, et penitus necessarium ad impediendum, quominus christiani populi in ipso sanctae matris Ecclesiae sinu sese invicem lacesserent, provocarent, lacerarent.

- 2. 24. Ratum vero habentes praedicti charissimi in christo filii nostri remedium hoc firmum esse non posse, ac universo christiano or bi reconciliando accomodatum, nisi societas ipsa prorsus extinqueretur ac ex integro supprimeretur, sua ideireo apud praefatum Clementen XIII. praedecessorem exposuerunt studia ac voluntatem, et qua valebant auctoritate et precibus conjunctis simul votis expostularunt, ut efficacissima ea ratione perpetuae suorum subditorum securitati universaeque Ecclesiae bono providentissime consuleret. Qui tamen praeter omnium exspectationem contigit ejusdem pontificis obitus rei cursum exitumque prorsus impedivit. Hinc Nobis in eadem Petri cathedra, divina disponente clementia, constitutis eaedem oblatae sunt preces, petitiones et vota, quibus sua quoque addiderunt studia animique sententiam episcopi complures, aliique viri dignitate, doctrina, religione plurimum conspicui.
- 3. 25. Ut autem in re tam gravi tantique momenti tutissimum caperetur consilium, diuturno Nobis temporis spatio opus esse judicavimus, non modo ut diligenter inquirere, maturius expendere, et consultissime deliberare possemus, verum etiam ut multis gemitibus et continuis precibus singulare a patre luminum exposceremus auxilium et praesidium, qua etiam in re fidelium omnium precibus pietatisque operibus Nos saepius apud Deum juvari curavimus. Perscrutari inter caetera voluimus, quo innitatur fundamento pervagata illa apud plurimos opinio, religionem scilicet clericorum societatis Jesu fuisse a concilio Tridentino solemni quadam ratione approbatam et confirmatam, nihilque ali ud de ea actum fuisse comperimus in citato concilio, quam ut a generali illo exciperetur decreto, quo de reliquis regularibus ordinibus cautum fuit, ut finito tempore novitiatus novitii, qui idonei inventi fuerint, ad profitendum admittantur aut e monasterio ejiciantur. Quamobrem eadem sancta synodus (Sess. 25. cap. 16 de regular.) declaravit se nolle aliquid innovare aut prolubere, quin praedicta religio clericorum societatis Jesu juxta pium eorum institutum, a sancta Sede apostolica approbatum, Domino et ejus Ecclesiae inservire possit

2. 26. Tot itaque ac tam necessariis adhibitis mediis, divini Spiritus, ut confidimus, adjuti praesentia et afflatu, nec non muneris Nostri compulsi necessitate, quo et ad christianae reipublicae quietem et tranquillitatem conciliandam, fovendam, roborandam et ad illa omnia penitus de medio tollenda, quae eidem detrimento vel minimo esse possunt, quantum vires sinunt, arctissime adigimur; cumque praeterea animadverterimus praedictam soc. Jesu uberrimos illos amplissimosque fructus et utilitates afferre amplius non posse, ad quos instituta fuit, a tot praedecessoribus Nostris approbata ac plurimis ornata privilegiis, imo fieri aut vix aut nullo modo posse, ut ea incolume manente vera pax ac diuturna Ecclesiae restituatur. His propterea gravissimis adducti causis aliisque pressi rationibus, quas et prudentiae leges et optimum universalis Ecclesiae regimen Nobis suppeditant, altaque mente repositas servamus, vestigiis inhaerentes eorumdem praedecessorum Nostrorum et praesertim memorati Gregorii X. praedecessoris in generali concilio Lugdunensi, cum et nunc de societate agatur tam instituti sui tum privilegiorum etiam suorum ratione mendicantium ordinum numero adscripta, maturo consilio ex certa scientia et plenitudine potestatis apostolicae saepe dictam Societatem extinguimus et supprimimus; tollimus et abrogamus omnia et singula ejus officia, ministeria et administrationes, domus, scholas, collegia, hospitia et loca quaecunque quavis in provincia, regno et ditione existentia et modo quolibet ad eam pertinentia; ejus statuta, mores, consuetudines, decreta, constitutiones etiam juramento, confirmatione apostolica aut alias roboratas; omnia item et singula privilegia et indulta generalia vel specialia, quorum tenores praesentibus, ac si de verbo ad verbum essent inserta, ac etiamsi quibusvis formulis, clausulis irritantibus et quibuscunque vinculis et decretis sint concepta, pro plene et sufficienter expressis haberi volumus. Ideoque declaramus cassatam perpetuo manere ac penitus extinctam omnem et quamcunque auctoritatem praepositi generalis, provincialium, visitatorum, aliorumque quorumlibet dictae societatis superiorum tam in spiritualibus quam in temporalibus, eamdemque jurisdictionem et auctoritatem in locorum ordinarios totaliter et omnimode transferimus juxta modum, casus et personas, et iis sub conditionibus, quas infra explicabimus, prohibentes, quemadmodum per praesentes prohibemus, ne ullus amplius in dictam societatem excipiatur et ad habitum ac novitiatum admittatur; qui vero hactenus fuerunt excepti, ad professionem votorum simplicium vel solemnium sub poena nullitatis admissionis et professionis, aliisque arbitrio Nostro infligendis, nullo modo admitti possint et valeant. Quinimo volumus, praecipimus et mandamus, ut qui nunc tyrocinio actu vacant, statim, illico et immediate et cum effectu dimittantur; ac similiter

vetamus, ne qui votorum simplicium professionem emiserunt, nulloque sacro ordine sunt usque adhuc initiati, possint ad majores ipsos ordines promoveri praetextu aut titulo vel jam emissae in societate professionis, vel privilegiorum contra concilii Tridentini decreta eidem societati collatorum.

- 3. 27. Quoniam vero eo Nostra tendunt studia, ut quemadmodum Ecclesiae utilitatibus ac populorum tranquillitati consulere cupimus, ita singulis ejusdem religionis individuis seu sociis, quorum singulares personas paterne in Domino diligimus, solamen aliquod et auxilium afferre studeamus, ut ab omnibus, quibus hactenus vexati fuerunt, contentionibus, dissidiis et angoribus liberi, fructuosius vineam Domini possint excolere et animarum saluti uberius prodesse; ideo decernimus et constituimus, ut socii professi votorum dumtaxat simplicium et sacris ordinibus nondum initiati, intra spatium temporis a locorum ordinariis definiendum satis congruum ad munus aliquod vel officium vel benevolum receptorem inveniendum, non tamen uno anno longius a data praesentium Nostrarum literarum inchoando, domibus et collegiis ejusdem societatis omni votorum simplicium vinculo soluti egredi omnino debeant, eam vivendi rationem suscepturi, quam singulorum vocationi, viribus et conscientiae magis aptam in Domino judicaverint; cum et juxta societatis privilegia dimitti ab ea hi poterant non alia de causa praeter eam, quam superiores prudentiae et circumstantiis magis conformem putarent, nulla praemissa citatione, nullis confectis actis, nulloque judiciario ordine servato.
- 2. 28. Omnibus autem sociis ad sacros ordines promotis veniam facimus ac potestatem, easdem domos aut collegia societatis deserendi, vel ut ad aliquem ex regularibus ordinibus a Sede apostolica approbatis se conferant, ubi probationis tempus a concilio Tridentino praescriptum debebunt explere, si votorum simplicium professionem in societate emiserint, si vero solemnium etiam votorum per sex tantum integros menses in probatione stabunt, super quo benigne cum eis dispensamus, vel ut in saeculo maneant tanquam presbyteri et clerici saeculares sub omnimoda ac totali obedientia et subjectione ordinariorum, in quorum dioecesi domicilium figant; decernentes insuper, ut his, qui hac ratione in saeculo manebunt, congruum aliquod, donec provisi aliunde non fuerint, assignetur stipendium ex redditibus domus seu collegii ubi morabuntur, habito tamen respectu tum reddituum tum onerum eidem annexorum.
- §. 29. Professi vero in sacris ordinibus jam constituti, qui vel
  timore ducti non satis honestae sustentationis ex defectu vel inopia congruae, vel quia loco carent ubi domicilium sibi comparent, vel ob provectam aetatem, infirmam valetudinem aliamque justam gravemque causam

domus societatis seu collegia derelinquere opportunum minime existimaverint, ibidem manere poterunt; ea tamen lege, ut nullam praedictae domus aut collegii administrationem habeant, clericorum saecularium veste tantummodo utantur, vivantque ordinario ejusdem loci plenissime subjecti. Prohibemus autem omnino, quominus in corum, qui deficient, locum alios sufficiant, domum de novo juxta coneilii Lugdunensis decreta seu aliquem locum acquirant; domus insuper, res et loca, quae nunc habient, alienare valeant, quinimo in unam tantum domum seu plures, habita ratione sociorum qui remanebunt, poterunt congregari, ita ut domus, quae vacuae relinquentur, possint in pios usus converti juxta id quod sacris canonibus, voluntati fundatorum, divini cultus incremento, animarum saluti ac publicae utilitati videbitur, suis loco et tempore, recte riteque accommodatum. Interim vero vir aliquis ex clero saeculari, prudentia probisque moribus praeditus designabitur, qui dictarum domorum praesit regimini, deleto penitus et suppresso nomine societatis.

- §. 30. Declaramus individuos etiam praedictae societatis ex omnibus provinciis, a quibus jam reperiuntur expulsi, comprehensos esse in hac generali societatis suppressione; ac proinde volumus, quod supradicti expulsi, etiamsi ad majores ordines sint et existant promoti, nisi ad alium regularem ordinem transierint, ad statum clericorum et presbyterorum saecularium ipso facto redigantur et locorum ordinariis totaliter subjiciantur.
- 3. 31. Locorum ordinarii, si eam, qua opus est, deprehenderint virtutem, doctrinam morumque integritatem in iis, qui a regulari societatis Jesu instituto ad presbyterorum saecularium statum in vim praesentium Nostrarum literarum transierint, poterunt eis pro suo arbitrio facultatem largiri aut denegare, excipiendi sacramentales confessiones christifidelium, aut publicas ad populum habendi sacras conciones, sine qua licentia in scriptis nemo illorum iis fungi muneribus audebit. Hanc tamen facultatem iidem episcopi vel locorum ordinarii numquam quoad extraneos iis concedent, qui in collegiis aut domibus antea ad societatem pertinentibus vitam ducent; quibus proinde perpetuo interdicimus sacramentum poenitentiae extraneis administrare vel praedicare, quemadmodum ipse etiam Gregorius X. praedecessor in citato generali concilio simili modo prohibuit. Qua de re ipsorum episcoporum oneramus conscientiam, quos memores cupimus severessimae illius rationis, quam de ovibus eorum curae commissis Deo sunt reddituri, et durissimi etiam illius judicii, quod iis, qui praesunt, supremus vivorum et mortuorum judex minatur.
- §. 32. Volumus praeterea, quod si quis eorum, qui societatis institutum profitebantur, munus exerceat erudiendi in literis juventutem, aut magisterium agat in aliquo collegio aut schola, remotis penitus omnibus

a regimine, administratione et gubernio, iis tantum in docendi munere locus fiat perseverandi et potestas, qui ad bene de suis laboribus sperandum signum aliquod praeseferant, et dummodo ab illis alienos se praebeant disputationibus et doctrinae capitibus, quae sua vel laxitate vel inanitate gravissimas contentiones et incommoda parere solent et procreare, nec ullo unquam tempore ad hujusmodi docendi munus ii admittantur vel in eo, si nune actu versantur, suam sinantur praestare operam, qui scholarum quietem ac publicam tranquillitatem non sunt pro viribus conservaturi.

- 2. 33. Quod vero ad sacras attinet missiones, quarum etiam ratione intelligenda volumus quaecumque de societatis suppressione disposuimus, Nobis reservamus ea media constituere, quibus et infidelium conversio et dissidiorum sedatio facilius et firmius obtineri possit et comparari.
- 2. 34. Cassatis autem et penitus obrogatis, ut supra, privilegiis quibuscunque et statutis saepe dictae societatis, declaramus ejus socios, ubi a domibus et collegiis societatis egressi et ad statum clericorum s aecularium redacti fuerint, habiles esse et idoneos ad obtinenda juxta sacrorum canonum et constitutionum apostolicarum decreta beneficia quaecunque tam sine cura quam cum cura, officia, dignitates, personatus et id genus alia, ad quae omnia eis in societate manentibus aditus fuerat penitus interclusus a fel. record. Gregorio P. P. XIII. per suas in simili forma Brevis die X. septembris MDLXXXIV expeditas literas, quarum initium est Satis superque. Item eisdem permittimus, quod pariter vetitum iis erat, ut eleemosynam pro missae celebratione valeant percipere, possintque iis omnibus frui gratiis et favoribus, quibus tanquam clerici regulares societatis Jesu perpetuo caruissent. Derogamus pariter omnibus et singulis facultatibus, quibus a proposito generali aliisque superioribus vi privilegiorum a summis pontificibus obtentorum donati fuerint, legendi videlicet haereticorum libros et alios ab apostolica Sede proscriptos et damnatos, non servandi jejuniorum dies aut esurialibus cibis in iis non utendi, anteponendi postponendique horarum canonicarum recitationem, aliisque id genus, quibus in posterum eos uti posse severissime prohibemus, cum mens Nobis animusque sit, ut iidem tanquam saeculares presbyteri ad juris communis tramites suam accommodent vivendi rationem.
- \$. 35. Vetamus, ne postquam praesentes Nostrae literae promulgatae fuerint ac notae redditae, ullus audeat earum executionem suspendere etiam colore, titulo, praetextu cujusvis petitionis, appellationis, recursus, declarationis, aut consultationis dubiorum, quae forte oriri possent, alioque quovis praetextu praeviso vel non praeviso. Volumus enim ex nune et immediate suppressionem et cassationem universae praedictae societa-

is et omnium ejus officiorum suum effectum sortiri forma et modo a Nobis supra expressis sub poena majoris excommunicatioms ipso facto mcurrendae, Nobis Nostrisque successoribus romanis pontificibus pro tempore existentibus reservatae adversus quemcunque, qui Nostris hisce literis adimplendis impedimentum, obicem aut moram opponere praesumpserit.

- 2. 36. Mandamus insuper ac in virtute sanctae obedientiae praecipimus omnibus et singulis personis ecclesiasticis regularibus, saecularibus cujuscunque gradus, dignitatis, qualitatis et conditionis, et ins signanter, qui usque adhuc societati fuerint adscripti et inter socios habiti, ne defendere audeant, impugnare, scribere vel etiam loqui de hujusmo di suppressione, deque ejus causis et motivis, quemadmodum ne c de societatis instituto, regulis, constitutionibus, regiminis forma aliave de re, quae ad hujusmodi pertinet argumentum, absque expressa romani Pontificis licentia; ac simili modo sub poena excommunicationis Nobis ac Nostris pro tempore successoribus reservatae prohibemus omnibus et singulis, ne hujus suppressionis occasione ullum audeant multoque minus eos, qui socii fuerunt, injuriis, jurgiis, contumeliis aliove contemptus genere, voce aut scripto clam aut palam afficere ac lacessere.
- 2. 37. Hortamur omnes christianos principes, ut ea, qua pollent, vi, auctoritate et potentia, quam pro Sanctae Romanae Ecclesiae defensione et patrocinio a Deo acceperunt, tum etiam eo quo in hanc apostolicam Sedem ducuntur obsequio et cultu, suam praestent operam ae studia, ut hae Nostrae literae suum plenissimum consequantur effectum, quinimo singulis in iisdem literis contentis inhaerentes, similia constituant et promulgent decreta, per quae omnino caveant, ne dum haec no stra voluntas executioni tradetur, ulla inter Christifideles excitentur jurgia, contentiones et dissidia.
- §. 38. Hortamur denique christianos omnes, ac per Domini nostri Jesu Christi viscera obsecramus, ut memores sint, omnes eumdem habere magistrum, qui in coelis est, eumdem omnes reparatorem, a quo empti sumus pretio magno, eodem omnes lavacro aquae in verbo vitae regeneratos esse et filios Dei, cohaeredes autem Christi constitutos, eodem catholicae doctrinae verbique divini pabulo nutritos, omnes demum unum corpus esse in Christo, singulos alterum alterius membra; atque ideireo necesse omnino esse, ut omnes communi charitatis vinculo simul colligati omnibus cum omnibus pacem habeant, ac nemini debeant quidquam, nisi ut invicem diligant, nam qui diligit proximum legem implevit, summo prosequentes odio offensiones, simultates, jurgia, insidias aliaque hujusmodi ab antiquo humani generis hoste excogitata, inventa et excitata ad Ecclesiam Dei perturbandam impediendamque aeternam fidelium felicitatem sub

fallacissimo scholarum, opinionum, vel etiam christianae perfectionis titulo ac praetextu. Omnes tandem totis viribus contendant, veram germanamque sibi sapientiam comparare, de qua scriptum est per sanctum Jacobum (cap. 3. epist. canon. vers. 13.): "Quis sapiens et disciplinatus inter vos, ostendat ex bona conversatione operationem suam in mansuetudine sapientiae. Quodsi zelum animarum habetis et contentiones sint in cordibus vestris, nolite gloriari et mendaces esse adversus veritatem. Non est etiam ista sapientia desursum descendens, sed terrena, animalis, diabolica. Ubienim zelus et contentio, ibi inconstantia et omne opus pravum. Quae autem desursum est sapientia, primum quidem pudica est, deinde pacifica, modesta, suadibilis, bonis consentiens, plena misericordia et fructibus bonis, non judicans, sine aemulatione. Fructus autem justitiae in pace seminantur facientibus pacem."

- 3. 39. Praesentes quoque literas etiam ex eo, quod superiores et et alii religiosi saepe dictae societatis et caeteri quicunque in praemissis interesse habentes seu habere quomodolibet praetendentes illis non consenserint, nec ad ea vocati et auditi fuerint, nullo unquam tempore de subreptionis, obreptionis, nullitatis aut invaliditatis vitio, seu intentionis Nostrae aut alio quovis defectu etiam quantumvis magno in excogitato et substantiali, sive etiam ex eo quod in praemissis seu eorum aliquo solemnitates et quaevis alia servanda et adimplenda servata non fuerint, aut ex quocumque alio capite a jure vel consuetudine aliqua resultante etiam in corpore juris clauso, seu etiam enormis, enormissimae et totalis laesionis. et quovis alio praetextu, occasione vel causa, etiam quantumvis justa, rationabili et privilegiata, etiam tali, quae ad effectum validitatis praemissorum necessario exprimenda foret, notari, impugnari, invalidari, retractari, in jus vel controversiam revocari, aut ad terminos juris reduci, vel adversus illas restitutionis in integrum, aperitionis oris, reductionis ad viam et terminos juris, aut aliud quodcunque juris, facti, gratiae vel justitiae remedium impetrari, seu quomodolibet concesso aut impetrato quempiam uti, seu se juvari in judicio vel extra illud posse, sed easdem praesentes semper perpetuoque validas, firmas et efficaces existere et fore, suosque plenarios et integros effectus sortiri et obtinere, ac per omnes et singulos, ad quos spectat et quomodolibet spectabit, in futurum inviolabiliter observari.
- 2. 40. Sicque et non aliter in praemissis omnibus et singulis per quoscunque judices ordinarios et delegatos, etiam causarum palatii apostolici auditores, ac S. R. E. Cardinales etiam de latere legatos et Sedis apostolicac nuncios, et alios quavis auctoritate et potestate fungentes et functuros in quavis causa et instantia, sublata eis et eorum cuilibet quavis aliter judicandi seu interpretandi facultate judicari ac definiri debere,

ac irritum et mane, si secus super iis a quoquam quavis auctoritate scienter vel ignoranter contigerit attentari.

- 3. 41. Non obstantibus constitutionibus et ordinibus apostolicis etiam in conciliis generalibus editis, et quatenus opus sit, regula nostra de jure quaesito non tollendo, nec non saepe dictae Societatis illiusque domorum, collegiorum ac ecclesiarum etiam juramento, confirmatione apostolica vel quavis firmitate alia roboratis statutis, consuetudinibus, privilegiis quoque, indultis et literis apostolicis eidem societati illiusque superioribus, religiosis et personis quibuslibet sub quibusvis tenoribus et formis, ac cum quibusvis etiam derogatoriarum derogatoriis, aliisque decretis etiam irritantibus etiam motu simili, etiam consistorialiter ac alias quomodolibet concessis, confirmatis et innovatis. Quibus omnibus et singulis, etiamsi pro illorum sufficienti derogatione de illis eorumque totis tenoribus specialis, expressa, individua ac de verbo ad verbum, non autem per clausulas generales idem importantes mentio, seu quaevis alia expressio habenda, aut aliqua alia exquisita forma ad hoc servanda foret; illorum omnium et singulorum tenores, ac si de verbo ad verbum nihil penitus omisso, et forma in illis tradita observata exprimerentur et insererentur praesentibus pro plene et sufficienter expressis et insertis habentes, illis alias in suo robore permansuris ad praemissorum effectum specialiter et expresse derogamus, caeterisque contrariis quibuscunque.
- §. 42. Volumus autem, ut praesentium literarum transumptis etiam impressis, manu alicujus notarii publici subscriptis et sigillo alicujus personae in dignitate ecclesiastica constitutae munitis, eadem prorsus fides adhibeatur, quae adhiberetur ipsis praesentibus, sive forent exhibitae vel ostensae. Datum Romae apud sanctam Mariam majorem sub annulo piscatoris die vicesima prima julii millesimo septingentesimo tertio, Pontificatus Nostri anno quinto.

В.

## Zeugniß der Chirurgen\*).

Auf Befehl Seiner Excellenz des Monsignor Archinto haben wir beide unterzeichnete Chirurgi des apostolischen Palastes uns in das Quirinal verfügt, um allda den Leichnam Elemens XIV. sel. Angedenkens einzu-

<sup>\*)</sup> Aus Le Brets Magazin. 5. Thi. S. 319—323.

balfamiren. Wir legen also Seiner Excellenz Alles vor, was uns mert- würdig schien.

Wir bemerken erstlich, daß der Körper ganz ausgetrocknet und mager, der Bauch aufgelaufen, der Rücken in einigen Gegenden bleifärbig, und die ganze Haut gelb= und blaßfärbig war.

Wir öffneten hierauf die Brust und den untern Leib, um zuerst die Eingeweide nach ihrer Lage, und hernach jedes für sich zu betrachten. Bei dieser Verrichtung drang eine Menge gelbes Wasser aus dem Bauche hervor, der Magen schien aufgeblasen, die Gedärme waren blaß und aschenfärbig mit einem Theile des langen Darms, der schon im Begriffe war, aus der linken Schambug in den Hodensack herabzusenken.

Um aber den Magen und die Gedärme noch sorgfältiger zu unterssuchen, hielten wir für rathsam, zuerst die Lunge und das Herz zu bessichtigen.

Der linke Flügel der Lunge hing an dem Brustfelle, und war insons derheit auf der hintern Seite entzündet. Im Herzbeutel war das Flüssige nicht zu finden, das man gemeiniglich allda zu finden pflegt.

Das Herz schien blaß und eingeschrumpft, war auch etwas kleiner, als man es sonst an anderen Leichnamen von gleicher Größe wahrzunehmen pflegt. In der Höhlung dieses Werkszeugs und in den großen Gefäßen, an denen es hängt, fand man nichts Fehlerhaftes.

In der Untersuchung der andern Theile fanden wir den Schlund, den wir zerschnitten, entzündet, da wo das Zwerchfell quer überläuft, um in den Magen zu kommen, auch mit einem dunkelbraunen Schleime überzogen.

Der Magen, der von der vielen verdünneten Luft gespannt war, war in den obern Theilen entzündet, und ziemlich brandigt, auch mit einem schwarzgalligten Wesen, insonderheit gegen den Grund und den untern Magensmund befleckt.

Eben diese Materie war innen in den Gedärmen verbreitet, deren oberer Theil entzündet war. Die Leber war klein und blaßfärbig, aber die Gallenblase verhältnismäßig sehr stark, und voll von Galle.

Endlich zerschnitten wir auch die Hirnschale, und betrachteten das Firn, sowohl an seinen Häutchen, als in seiner innern Substanz, fanden aber keinen Vehler, außer einem Mangel an Feuchtigkeit.

Gegenwärtig bei dieser Section waren der Herr Dr. Salicetti und Lolli, Aerzte des apostolischen Palastes, mit vielen andern Prosessoren der Arzneikunst und Chirurgie.

Pasqual Adinolfi. Carl la Boffier.

Natal Salicetti. Antonius Biagi. C.

Gntachten des Dr. Salicetti, Medici des apostolischen Palastes und Arztes des P. Clemens XIV. von der Ursache des Todes desselben 22. September 1774\*).

(Abgeschrieben vom Originale, das in der Berwahrung des Monsigner Archinto Maggiordomo und Bräfekten der apostolischen Paläste ist.)

- 1. Da ich Unterschriebener den Auftrag habe, aufrichtig und ohne irgend ein Borurtheil die Geschichte der schweren Krankheit zu beschreiben, welche den Papst Elemens XIV. heiligen Angedenkens im verflossenen September hinweggerafft hat: so will ich zuerst von seiner Constitution und seiner gewohnten Lebensart reden, und hernach auf die Ursachen übergehen, welche seinen Tod nach sich gezogen haben.
- 2. Er hatte einen lebhaften Geift, und ein salzigtes erdigtes Temperament. Daher er viele Jahre über den Beschwerlichkeiten von Flechten im Gesichte und an den Fingern ausgesetzt mar. Diese waren besonders in den letzten Jahren und in der heißen Witterung so beschwerlich, daß sie die Hände auffraßen, und ihn nöthigten, Handschuhe anzulegen.
- 3. Es ergaben sich auch unzweideutige Zeichen von Scharbock. Sein Zahnfleisch blutete zuweilen. Es waren ihm schon einige Zähne ausgefallen, und die anderen waren garstig und schwarz.
- 4. Obschon seine Speise sparsam und wenig war, so war sie doch nicht ganz gesund, und man konnte nicht sagen, daß sie auf sein Temperasment paßete. Daher hatte er beständig beunruhigende Biähungen auszustehen, und war einem verdrüßlichen Jucken sowohl am Unterleibe als an den Armen ausgesetzt.
- 5. Seit langer Zeit warfen auch die Hämorrhoidalgefäße von Zeit zu Zeit Blut aus, und wenn sie etwa aufhörten, so war sein Kopf einsgenommen.
- 6. Zu gewissen Jahreszeiten litt er empfindliche Stiche an den Füßen, als ob es ein Podagra wäre, aber nie so stark, daß es ihn genöthigt hätte, das Bett zu hüten.
- 7. Alle Morgen empfand er im Schlunde einen so zähen und dichten Speichelschleim, daß er Mühe hatte, ihn auszuwerfen.
- 8. Die Uebung des Leibes war beinahe anhaltend, und wenige Augenblicke waren zur Ruhe bestimmt. Hierdurch wollte er stets die unmerkliche

<sup>\*)</sup> Deutsche Uebersetzung aus Friedrich Le Bret's Magazin zum Gebrauche für Staaten- und Kirchengeschichte. 5. Thl. Frankfurt und Leipzig, 1776. 305 bis 319.

Ausdünstung befördern. Er ließ daher auch in den heißesten Monaten die Fenster seines Zimmers wohl verschließen, vermied alle Erfrischung der Luft, und deckte sich im Bette ungewöhnlich zu. Daher er nicht nur wegen des anhaltenden Spazierengehens, sondern auch wegen des Aufenthalts in heißen Zimmern bei Tag und Nacht fast beständig schwitzte.

- 9. Hierzu kam in den verstrichenen Monaten eine noch stärkere und unruhigere Bewegung. Seine beständige Unruhe, in der er sich seit langer Zeit besand, drückte um so lebhafter auf die Nerven; daher war sein Schlaf kurz, unterbrochen, und mit innern Zuckungen vegleitet.
- 10. Aus dieser mahren Beschaffenheit der Sache fann man mit Recht die Folgen ziehen, die ich jeto beschreiben will.
- 11. Man bemerkte schon in den letzten Tagen des Hornung 1774 eine Veränderung in der Gesundheit des heisigen Vaters. Er wollte, ohne seinen eigenen Arzt darüber zu befragen, wie er es schon einige Mal gesthan hatte, daß man Blutegel an der Hämorrhoidalader anlegen sollte. Es blieb zwar unvermuthet die böse spitzige Raude im Gesichte aus, siel aber auf die Kehle, und seine Stimme wurde bald schwach; er sing an mager zu werden, sein Mund aber wurde inwendig von einem schmerzhaften Fluße ergriffen, worauf eine kleine Geschwulst entstand, die sich von freien Stücken öffnete.
- 12. Als der Sommer kam, und er sich beinahe gedoppelte Mühe gab, zu schwitzen, so wurde er immer hagerer. Hierzu kam eine Entkräftung, eine Abneigung vor den Leibesübungen, die ihm sonst die angenehmsten waren, Schlaflosigkeit, und eine außerordentliche Empfindlichkeit bei jeder, auch der geringsten Gelegenheit.
- 13. Dieß war die traurige Lage dieses Fürsten am 10. September 1774, als er, nachdem er zur gewöhnlichen Stunde nach der Villa Patrizi ging, von einem Fieber und einer gänzlichen Entfräftung überfallen wurde. Nachbem er in den Palast zurücktam, so öffnete man ihm am rechten Arme eine Ader, und diese Aderlasse verschafften auch einige Ruhe.

Nach einem neuntägigen Stillstande brach ein neucs Fieber aus, und griff mit Wuth einige Eingeweide im untern Leibe an. Es zeigte sich hierauf ein Spannen in der Gegend des Magens, ein Durst, eine trockene Zunge, ein harter und gespannter Puls. Man gebrauchte zwar gleich die fräftigsten Mittel der Kunst, aber vergebens. Das Fieber nahm die zwei folgenden Tage überhand. Es zeigte sich immer deutlicher eine bösartige Entzündung, die Zufälle waren bedenklicher, das Blut hatte eine entzündete Kruste: und hierzu kam noch ein Schluchzen, und der Auswurf einer gallenartigen slüssigen Materie, vis endlich die Lunge angegriffen wurde, und Eles mens XIV. ein Schlachtopfer der tödtlichen Krankheit wurde.

- 14. Aus diesem aufrichtigen Berichte, sowohl von der Krankheit als der beständigen Lebensart des Papstes, die er in seinem langwierigen Lebens-laufe beobachtet hat, kann man leicht begreifen, was die natürliche Ursache seines Todes gewesen.
- \* 15. Sobald man vom Scharbock spricht, so stellt sich uns gleich der Begriff von einer allgemeinen Zerrüttung aller Säfte dar. Es besteht derfelbe in einer unordentlichen und verwirrten Mischung des Geblüts, folglich in einer Trennung des flüssigen Theils von dem dichten und zähen Theile desselben. Dieser wird roh und dick, jener fauligt und scharf. Hieraus entsteht eine Unbäßlichkeit des Leibes.
- 16. Und weil die Quelle dieser Unordnung in den Eingeweiden zu suchen ist, die zur wichtigen Bereitung des Milchsaftes bestimmt sind, und durch welche derselbe in die Blutgefäße getrieben und verbreitet werden muß: so darf man sich nicht wundern, wenn solche Speisen, die man beständig genießt, und die zu einer öligten Schärfe die Anlage haben, ins sonderheit in einem solchen Alter, wo die Säste natürlicher Weise zu einer Verderbniß sich neigen, endlich den Anlaß zur Gährung, und hernach zur satalen Auslösung der galligten Materie gegeben haben.
- 17. Da nun schon die Gesundheit so sehr zerrüttet war, was mußte nicht die alte und unbesonnene Neigung starken Schweiß zu bewirken, nach sich ziehen?
- 18. Wer weiß nicht, daß das Wasser allein einen großen Theil des Blutes ausmacht? das viel feiner als das Serum selbst ist, und wenn es zwischen die dickere Moleculas sich setzt, die Verbindung derselben hemmt; das viel schneller als eine jede andere flüssige Materie in den kleinsten Gefäßen circulirt, und in 80 Secunden eben den Raum durchläuft, den der Weingeist in 86 durchläuft; das die Fibern anseuchtet, und sie immer vor Ankledungen verwahrt, die eine Krankheit nach sich ziehen. Kraft dieser wässerigen Materie schwimmen und werden im Blute aufgelöst, theils das Meersalz, das man mit den Speisen verschluckt, theils das Salmiak, wie auch die Oele, und irdischen Theile.
- 19. Ist nun dieses Element verderbt und wächset im Gegentheile das Berhältniß der festen Theile zu den beweglichen und flüssigen Theilen, so muß das Blut dichter werden; folglich wird auch die Quantität von Salz, von Del und von Erde eine größere Masse ausmachen. Wenn nun die Säfte von ihrer natürlichen Beschaffenheit ausarten, so wird endlich nothe wendig der Leim (Gluten) entstehen, der ein unzertrennlicher Gefährte der schwarzen Gelbsucht ist.
- 20. Wie viel zu dieser Zerrüttung das anhaltende Wachen, ein argwöhnisches Wesen und beißender Kummer beitragen könne, ist zu erklären

unnöthig. Da nun dieses zerrüttete Flüssige bei dem heiligen Vater äußerst reizbar und dicht geworden ist, auch sich hinwieder mit dem Blute vermischt und mit einem reißenden und zerstörenden Drucke Alles in Gährung gestracht hat, so entlud es sich in den Magen, in die Gedärme und hernach in die Lunge.

- 21. Hieraus kann man abnehmen, daß es nur eine innere, und keine äußere oder fremde Ursache war, die den Papst ins Grab brachte, eine Ursache, die lange Zeit über ihrer mörderischen Natur überlassen, und durch keine Mittel der Kunst bestritten worden ist, weil er sich entweder natürslicher Weise geschmeichelt hat, das Uebel von einem Tage zum andern überwinden zu können, oder weil er die Gewohnheit hatte, Alles zu verhehlen und zu verbergen.
- 22. Und in der That, obwohl der Leichnam einen ganzen Tag über in einer sehr heißen Jahreszeit zwischen Decken von Wolle eingewickelt war, so zeigten sich doch äußerlich keine andern Merkmale, als jene bleifärbige Eindrücke, die man auf dem Rücken eines jeden Leichnames zu bemerken pflegt. Man bemerkte auch keinen starken Geruch, keine dunkle Farbe, kein Theil siel ab oder trennte sich.
- 23. Aus dem Leichname selbst, als man die Eingeweide desselben auf's Sorgfältigste untersuchte, dünstete nichts Anderes aus, als der unangenehme Geruch, der aus jedem todten Körper auszudünsten pflegt.
- 24. Endlich darf man es sich gar nicht befremden lassen, wenn nach Berfluß von 28 bis 30 Stunden der Leichnam außerordentlich faul wurde. Jedermann weiß, daß damals die Hitze groß war, daß der Südostwind wehete, der einen so starken Sinfluß hat, und die Fäulniß schnell zeugt und vermehrt. Und wenn man etwa mitten unter dem Lärme, der über diesem Todesfalle entstand, auf die Eindrücke hätte merken können, die der Südwind gewiß auf todte Körper macht, so hätte man neben den Verfügungen, die man bei den Leichnamen anderer Päpste gemacht hat, der allgemeinen Zerstörung zuvorsommen können, wenn man am Rumpfe und an den änßern Gliedmaßen, die ganz unverwahrt blieben, eben den Fleiß angewendet hätte, den man bei großen Vertiefungen anzuwenden pslegt. Auf diese Weise wären dann auch nicht so viele Gerüchte unter dem Pöbel ausgebreitet worden, der gern sonderbare und außerordentliche Meinungen annimmt und bes wundert.
- 25. Ich schreibe von einer fatalen Krankheit, die schon vor langer Zeit allmälig anfing, und sich durch gar nicht zweudeutige, sondern klare und merkliche Kennzeichen offenbarte; von einem Leichname, den man beinahe öffentlich geöffnet, wo ein vorwitziger, aber unparteitscher und unbefangener Zuschauer Zerrüttungen, die aus natürlichen und rechtmäßigen Ursachen in

ben edlen Theilen erfolgt sind, betrachten konnte. Ich würde des aller schwärzesten Verbrechens schuldig sein, wenn ich in einer so wichtigen Sache der Wahrheit die Gerechtigkeit nicht widerfahren ließe, die ihr ein ehrlicher Mann schuldig ist, für den ich mich halte.

Den 11. Dezember 1774.

Natalis Salicetti, Medieus Palatii Apostolici, der ben Papst in seiner Krantheit mit dem Herrn Dr. Ud in olfi, seinem erdentsichen Doctor, tractirt hat.

D.

Bericht von der Arankheit und dem Tode des Papstes Clesmens XIV., den der spanische Minister von Rom an seinen Hof erstattet hat \*).

Schon im Jahre 1770 fingen die Prophezeiungen eines gemeinen Weibes von Valentano, Bernadina Beruzzi die jesuitische Angelegenheiten betreffend, an. Hierzu aber kamen noch viele Andere, die der Aberglaube gewisser Mitglieder der nun erloschenen Gesellschaft auszubreiten suchte, unsehlbar in der Absicht, um den Papst Clemens XIV. zu schrecken, damit er die Unterdrückung der Gesellschaft nicht kundmachte.

Diese berüchtigte Betrügerin prophezeite, es würde die Gesellschaft nicht aufgehoben werden, es würde ein in großem Ansehen stehender Jesuit von Clemens XIV. selbst mit dem Purpur beehrt werden, die Jesuiten würden bald wieder in die Provinzen zurücksehren, aus denen sie vertrieben worden wären, der Papst würde sich zum Besten der Jesuiten besehren, nebst andern offenbar falschen und durch den Erfolg als falsch erfundenen Dingen. Dieses betrogene Weibsbild gab vor, der Papst würde schon den 24. März todt sein.

Sie wiederholte auch diese Bethörungen von seinem Tode, bis sie durch die Folge der Umstände selbst erfuhr, daß er noch bei Leben wäre, daher sie dann wieder Cardinalshüte und andere Gunstbezeugungen für die Jesuiten prophezeiete.

Nachdem aber die Aufhebung des Ordens im August 1773 wirklich vor sich ging, so währten zwar die Prophezeiungen noch immer fort, nahmen

<sup>\*)</sup> Friedrich Le Brets Magazin. 6 Thl. S. 139-151

aber eine andere Richtung in zwei Punkten: erstlich, die Gesellschaft würde wieder aufstehen; hernach, im Gegentheile würden der Papst und die Fürsten sterben, die an der Unterdrückung Theil gehabt, die mit manchen Züchtigungen bedroht wurden. Diese Prophezeiungen wurden durch verschiedene Zesuiten fortgepflanzt, die sich ein Systema, waren die Worte eines Briefs dieser Schwärmer. Dessen ungeachtet sebte der Papst noch über 8 Monate nach der Ausswehre des Ordens wohl und vergnügt, obwohl er immer einigen Argwohn wegen den jesuitischen Nachstellungen hegte. Und hierüber äußerte er sich auch gegen eine gewisse angesehene und glaubwürdige Person, der er sagte, er überließe sich den Händen Gottes, dem er sich gern zum Opfer hingäbe, nachdem er bei Aushebung des Ordens sich zu demjenigen entschlossen, nachdem er bei Aushebung des Ordens sich zu demjenigen entschlossen hätte, was er für unumgänglich nöthig und gerecht gehalten, worüber er auch sowohl selbst eisrig gebetet habe, als auch andere rechtschaffene und fromme Männer habe beten lassen.

Der Papst hatte eine starke Complexion, und litt nur zuweilen Etwas von hypochondrischen Blähungen. Er hatte eine helle und starke Stimme, er ging so fertig zu Fuß, als ein Jüngling von wenigen Jahren. Er hatte ein sehr aufgeheitertes Gemüth, und war so leutselig und gesprächig, daß es Einige vor ausschweisend hielten. Er hatte eine große und feurige Fähigkeit, so daß er mit Einem Worte den Gegenstand und die Absicht, wohin ein Discurs abzweckte, faßte. Er aß mit gutem Appetit. Er schlief alle Nächte fünf Stunden, oder etwas mehr.

An einem Tage der heiligen Woche 1774 empfand Clemens XIV. nach dem Mittagessen eine Bewegung in der Brust, im Magen und im Bauche, wie von einer großen innern Kälte. Er schrieb es aber bloß einem Zufalle zu, und heiterte sich nach und nach wieder auf. Man bemerkte aber bald, daß ihm die Stimme entsiel. Er bekam eine seltene Art eines Katarrhs. Man beschoß daher, wegen der Capelle, die am Osterseste in der St. Petersstriche zu halten war, solche Maßregeln zu ergreisen, daß die Capelle keinen Zug von Luft hätte. Jedermann aber bemerkte den Verfall der Stimme des Papstes.

Der Papst fing nun an Entzündungen im Munde und im Schlunde zu leiden, welche ihm eine außerordentliche Unruhe und Eckel zuzogen. Man bemerkte, daß er den Mund fast immer offen hielt. Es erfolgten hierauf einige unterbrochene Erbrechungen, eine immer zunehmende Schwachheit im Leibe und auf den Füßen. Er verlor seine natürliche Leichtigkeit im Gehen. Er war zuweilen zu schläfrig. Hiezu kamen Schmerzen im Unterleib und Zurüchaltung des Harns. Der Papst hatte so vielen Muth, daß er diese Symptome zu verbergen suchte. Er war aber so überzeugt, daß man ihm Gift beigebracht hätte, daß man Billen wider den Gift bei ihm fand, deren er sich unfehlbar bedient hatte.

So währete es in den Monaten Mai, Juni und Julius fort. So sehr auch die Kräfte abnahmen, so sehr verbarg ers. Tessen ohngeachtet streute man aus und sagte überall, der Papst müßte bald sterben. Einige gaben schon den 16. Julius an, und nachdem dieser Tag verstossen war, so streuten sie aus, der Papst würde im Monat Oktober sterben, wie man aus Deutschland und andern Orten herschrieb.

Im Julius fing der Papst an ein Blutreinigungs Wasser zu trinken, bessen er sich alle Jahre wider ein gewisses salzigtes Wesen bediente, dem er zur Sommerszeit ausgesetzt war. Er bemerkte aber gleich, daß es ihm Ansangs nicht so stark wie andere Jahre in die äußern Theile des Leibes getrieben wurde. Im August aber kam dieser Ausschlag häusig. Dessen ohngeachtet währte die Schwachheit, das Halswehe, das Dissenhalten des Mundes und der außerordentliche Schweiß immersort, und man sagte, daß der Papst diesen Schweiß deßwegen beförderte, um in seiner Gesundheit wieder hergestellt zu werden.

Am Ende des August's sing der Papst an, den Ministern Gehör zu geben, ohnerachtet seiner Schwachheit und inneren Unruhe, die ihm seine Beschwerlichseiten verursachten, welche auch Ansaß gaben, daß er seine natürliche Munterseit und Leutseligkeit versor, und leicht zornig und undeständig werden konnte, jedoch sich noch immer durch seine natürliche Erziehung und heilige Moral beherrschen ließ, die Heftigkeit des Uebels damit besiegte und gegen Jederman seutselig war. In dieser Zwischenzeit schrieb der General-Vicarius von Padova an den Secretarius der Congregation de redus Jesuitarum, daß gewisse Exjesuiten vor ihm erschienen seien, die ihn vor einen Tertiarium gehalten und angefangen haben, in heftige Ausschricke wider den Papst auszubrechen und ihm zu entdecken, daß er im September sterben würde. Es verbreitete sich zu gleicher Zeit ein aus Deutschsland gekommener Kupferstich, auf dessen linker Seite ein Tod mit einer Vahne, auf der ein Christus war, stand. In der Mitte war ein Stab mit einer Art von Tabernakel in der änßersten Ecke, in welchem ein Exiesuit in

langer Aleidung als Weltpriester gekleidet stand. Oben war I. II. S. Unter dem Aupfer folgendes Motto: Sie sinis erit. Es standen serner gewisse deutsche Verse dabei, deren Inhalt war, daß die Jesuiten, wenn sie auch schon die Aleidung abgelegt, doch noch fest entschlossen wären, ihre Gesinnung nicht zu verändern. Darauf folgte dieser Text mit großen Buchstaben mit dem geheimnisvolsen Chronodisticho: QVol bonVM est In oCVLIS sVIs

faClet. I. Reg. 3. 3. 18. Die großen Buch staben machen die Zahl aus MDCCLVVVVIIII. 1774, in welchem Jahre der Papst gestorben ist.

Nach allen diesen Ereignissen befam der Papst am 10. September das Tieber mit einer Art von Ohnmacht und einer solchen gänzlichen Entsträftung, daß man glaubte, er würde bald das Leben verlieren. Man ließ ihm noch diesen Abend zur Ader, etwa 10 Unzen Blut, man fand aber an demselben sein Zeichen einer Entzündung. Man bemerkte auch nicht einmal an der Brust, im Unterleib, am Athem, am Harn etwas Beschwerliches oder Bedenkliches. Man sah vielmehr, daß das Blut sein gehöriges Serum hatte, ohnerachtet der Medicus der Meinung gewesen war, daß das Uebel vom Mangel am Sero herkomme, weil der Papst so start geschwitzt hatte. In der That verlor sich auch das Fieber am 11. Morgens, und der Ausssage der Aerzte nach war er diesen und den folgenden Tag gut. Man bemerkte eine Erholung der Kräfte, so daß der Papst nicht nur am 14. und 15. seine gewöhnlichen Spaziergänge zu machen, sondern auch nach Castel Gandolso auf das Land sich zu begeben gesonnen war.

Aber am 15. kam die Schwachheit wieder mit einem anhaltenden, bei Tag und Nacht währenden Schlafe bis in die Nacht am 18., in welcher er etwas wachte. Als er nun Morgens am 19. Fieber und eine große Entzündung im Unterleib und eine Zurüchaltunz des Harnes wahrnahm, so öffnete man ihm wieder eine Aber, man bemerkte aber am Blute keine Entzündung. Man drückte ihn am Unterleib, er empfand aber keinen Schmerzhatte auch Brust und Athem frei. Abends kam ein Brand dazu, daher man ihm wieder eine Aber öffnete, welches auch am 20. Morgens wiederholt wurde, ob man wohl im Pulse und am Bauche mehr Linderung verspürte, welche auch so zunahm, daß man am 20. glaubte, er hätte sich sehr gebessert. Aber diese Hoffnung verschwand mit der neuen Entzündung, welche ihn noch Abends besiel, so daß man vor nöthig hielt, ihm das h. Viaticum zu reichen.

Der Papst hatte hieranf eine unruhige Nacht. Man wiederholte die Aderlässe am 21., das Fieber hielt an. Der Unterleib war so geschwollen, daß er nicht harnen konnte, so daß man ihm am 21. Abends die letzte Delung gab, worauf er unter vieler Zerknirschung und mit einer exemplazischen Andacht gegen 13 Uhr am 22. Sept. seinen Geist in die Hände seines Schöpfers übergab.

Den folgenden Tag 23. Sept. fast um die nämliche Stunde wurde die Deffnung und Einbalsamirung des Leichnams vorgenommen. Man bemerkte, daß das Gesicht blaß, die Lippen und Nägel schwarz und der Rücken schwarzgelblich war. Der Abdomen war aufgelausen, der ganze Körper verzehrt und hatte eine Cedernfarbe, die auf das Aschenfarbigte stach, jedoch

sah man an den Aermen, an den Seiten, Schenkeln und Füßen blaffe Striche, die unter der Haut hervorstachen.

Bei der Deffnung des Leichnams fand man den linken Lobum der Lunge an der Pleura hangend, entzündet und frebeartig, auch den andern Lobum entzündet. Beide Lobi waren voll von geronnenem Blut. Wenn man sie von einander schnitt, so kam eine blutige Feuchtigkeit hervor. Man öffnete bas Pericardium, fand aber das Herz gang flein wegen des ganglichen Mangels von Feuchtigkeiten, die im Pericardio fein follten. Unter dem Zwerchfelle fah man den Ventriculum und die Intestina mit Luft angefüllt und frebsartig. Als man den Esophagus aufschnitt und bis zum Ventrieulo Piloro und den kleinen Intestinen fortschritt, so fand man den ganzen innern Theil des Esophagi frebsartig, eben so den oberen und unteren Theil des Ventriculi, und sowohl diesen als die Intestina mit einem Fluido bedeckt. das die Professoren atrobilarisch nennen. Die Leber war klein, und hatte oben serose Theile. Der Gallenbeutel schien groß und man fand auch ihn mit einer Menge von atrobilarischen Humoren angefüllt. Man fand eine Menge Waffers in der Höhle des unteren Bauches. Im Cranio war die dura mater in ihren Gefäßen etwas aufgeschwollen. Un der Substanz des Hirne felbst fand man nichts Besonderes, als daß sie ein wenig schlapp war.

Man legte die Eingeweide in ein Gefäß, das in einer Stunde der Nacht von einander sprang und das Zimmer mit einem schrecklichen Gestank anfüllte, obwohl man einige Stunden vorher die Einbalsamirung vorgenommen hatte. Den folgenden Morgen am 24. Sept. mußte man um 10 Uhr einige Prosessoren rusen lassen, welche fanden, daß der Leichnam einen umerträglichen Gestank von sich gab. Das Gesicht war aufgelausen und hatte eine garstige Farbe. Die Hände waren ganz schwarz, und auf der äußeren Fläche derselben gewisse zwei Querfinger hohe Blattern, die mit einer serositate lixiviali angesüllt waren, als ob man über dieselbe siedendes Wasser oder sonst einen Geist ausgeschüttet hätte, der Blattern ziehen kann.

Man bemerkte ferner eine große Menge von einem verderbten Blutsero, das unten am Bette abfloß und häufig 24 Stunden über auf den Boden floß, worüber sich die Professoren selbst wunderten, da der Leichnam doch rein gesäubert, die Eingeweide heransgenommen und Alles mit größter Sorgfalt einbalsamirt worden war. Man war also darauf bedacht, den Leichnam in einen Sarg zu bringen und einzuschließen. Man enthielt sich aber dessen, weil der Monsignor Maggiordomo besorgte, es könnte dieß bei dem Publico eine üble Wirkung hervorbringen. Man mußte also andere Maßregeln ergreifen. Während, daß man dem Leichnam die päpstlichen Kleider abzog, ging ein großer Theil der Epidermis mit, und man sah deutlich an den Händen, daß ein Nagel des Daumens an der rechten Hand

bavon abgesondert war. Man versuchte es mit den andern, aber man sah, daß wenn man nur ein wenig baran vor Jedermanns Augen zog, sie alle hinweggingen.

Man fand auf dem Rücken alle Muskeln so lose und zermalmet, daß auf der Mitte des Rückens seitwärts von der Spinalmedulla drei Querfinger breit auf jeder Seite eine Erosio totalis der musculorum supracostalium und intercostalium bemerkt wurde, welche zwei Deffnungen gab, durch die man die ganze Einbalsamirung des Herzens unverletzt sehen konnte.

Man bemerkte ferner an den Schenkeln und Füßen ein allgemeines Emphhsema. Man gebrauchte nun Vorsicht, man machte neue Einschnitte, man fand aber an der Oberfläche derselben ein Ausbrausen von Fluidis, das sich den Augen in der Gestalt von Bläschen darstellte.

Eine andere Wahrnehmung, die man machte, war diese, daß dem Leichename die Haare aussielen, wovon ein großer Theil auf dem Bettkissen lag, auf dem das Haupt gelegen war. Endlich mußte man aller Vorsorge ohnerachtet und obwohl man neue Einbalsamirungen vornahm, nachdem der Leichnam nach St Peter gebracht worden war, ihn doch in eine Casse legen, ohnerachtet ein großer Theil der Professoren, die der Deffnung anwohnten, sich mit so vieler Politik erklärten. Man breitete in Rom viele obgemeldete Dinge aus, aber mit einiger Aenderung, und das römische Volk war voll Aergerniß, indem es glaubte, man habe den Papst mit dem Wässerchen vergistet, das man nach der gemeinen Meinung in Calabrien und in Perugia bereitet, um Einen nach und nach seines Lebens zu berauben.

Leute von Rachdenken hielten nun die Prophezeiungen dagegen, welche gewiß nicht vom Geiste Gottes herkamen, weil der größte Theil derselben falsch ersunden worden war. Man verglich die Nachrichten, die Aupferstiche, die Drohungen, die Beunruhigung des Papstes, die Entzündung der Kehle und des Mundes, die immer steigende Abnahme der Kräfte, die Kälte und das Ausschwellen des Unterleibs, die Zurückhaltung des Harns, die Abnahme der Stimme, das Erbrechen, endlich die gelbblasse und schwarze Farbe des Leichen nams, der Nägel, den Abgang und Losschälung derselben, das Aussallen der Haare, die Trockenheit des Herzens und Alles was wir oben angesührt haben. Man konnte aber nicht erklären, daß eine Entzündung nach der Aussage der Aerzte, die keine übernatürliche und gewaltsame Ursache hätte, das Blut ohne Zeichen einer Entzündung sassen, und das Fieber neun Tage über verbergen sollte.

Eben diese Beobachter glaubten, ohne gerade Aerzte zu sein, daß von einem verständigen Manne die Zeichen des Giftes könnten, angewendet wers den, die Paul Zachia, ein römischer Arzt, in quaest. Mederieg. L. 2 Tit. 2. quaest. 5. angibt, und die wir hier beifügen wollen:

Num. 12. Cardanus de veneno L. 2. cap. 5 et alii: Omne fere venenum cum devoratur, laedit guttur, gulam juxta fauces adstringit, pruritum, aestum, inflammationem parit in partibus oris.

Num. 13. Ab assumtione veneni, non longa, ut plurimum, mora interposita, perturbatio, nausea oritur, quod si simul dolor ventriculi vehemens comitatur, cordis tremor, palpitatio, syncope, et hujusmodi perniciosissimi et letalis veneni indicium erit, ut Cardanus ait. Succedunt deinde ructus olidi, tetri odoris et saporis ingratissimi ac pravi, foetor interdum oris et vomitus quoque . . . Singultus his supervenit et ventris fluxus, inquies, anxietas et praeceps virium lapsus, pulsus defectiones et cordis morsus; hinc sudor frigidus, quibus subsequuntur frigus, extremorum unguium lividitas, pallor corporis ejusdemque tumor et coloris mutatio de pallore in ruborem, labiorum et linguae nigricatio . . . Sitis inexhausta, vocis cum murmure editio . . . In aliis proclivitas ad somnum, stupor, urinae impedimentum, ejusdemque mordicatio, carnis laxitas et totius corporis foetor, ejusdemque ingens gravitas et oneris sensus, maculae rubrae seu lividae, mentis inconstantia.

Num. 30. Caeterum signa post mortem plura quoque sunt, et primo Galenus haec signa attulit: Cor livens et nigricans aut varium aut diffluens aut putredinem molestam olens. Cardanus praecipue afferebat inter caetera: Ungues post interitum nigros, et qui facile evelluntur, et capillos, sponte diffluentes . . . Maxime in consideratione habet colorem cadaveris quem primum citrinum apparere dicit, aut sublucidum, post unius vero aut alterius horae spatium lividum aut nigrum evadere. Nennulli inter signa veneni hausti et hoc habent, quod cor veneno interemtorum igne consumi non possit. Avicenna de viribus cordis scribit: Cor a venenis impense congelari et exsiccari.

In diesen Umständen machen das christliche Europa und vernünftige Leute, wenn sie auch feine Religion haben, in Rom folgende Fragen:

- 1. Db das Gerücht von einem so schrecklichen Verbrechen nach allen Rechten zur Untersuchung und zum Beweise desselben verpflichtet, insonders heit wenn noch andere Anzeigen dazu kommen, und ob dieß nicht von allen gesitteten Nationen geschehe?
- 2. Ob Rom es vor ein schreckliches Berbrechen halte, einen Papst, seinen weltlichen Herrn, den Statthalter Christi, das Haupt der Kirche ums zubringen und En zu vergiften, oder ob Rom es vor etwas Gleichgültiges und Geringes hatte?
  - 3. Ob, wenn man dieses Verbrechen vor das schrecklichste Verbrechen Ginzel, Kirchenbister. Schriften. II

ber beleidigten Majestät hält, die privilegirten Beweise und Anzeigen genug und hinreichend sind, um nach den Rechten aller Nationen zu verfahren?

- 4. Ob Rom sich vom schwarzen Vorwurs werde frei machen können, den Tod seines eigenen Fürsten und Hirten gleichgültig angesehen und ihn auch noch mit Vergnügen angehört zu haben?
- 5. Ob Rom die größte Strafe vom Himmel hoffen oder fürchten müsse, wenn es daran gedenkt, daß, wenn Jerusalem Jesum kreuzigte, Rom seinen Statthalter ermordete?

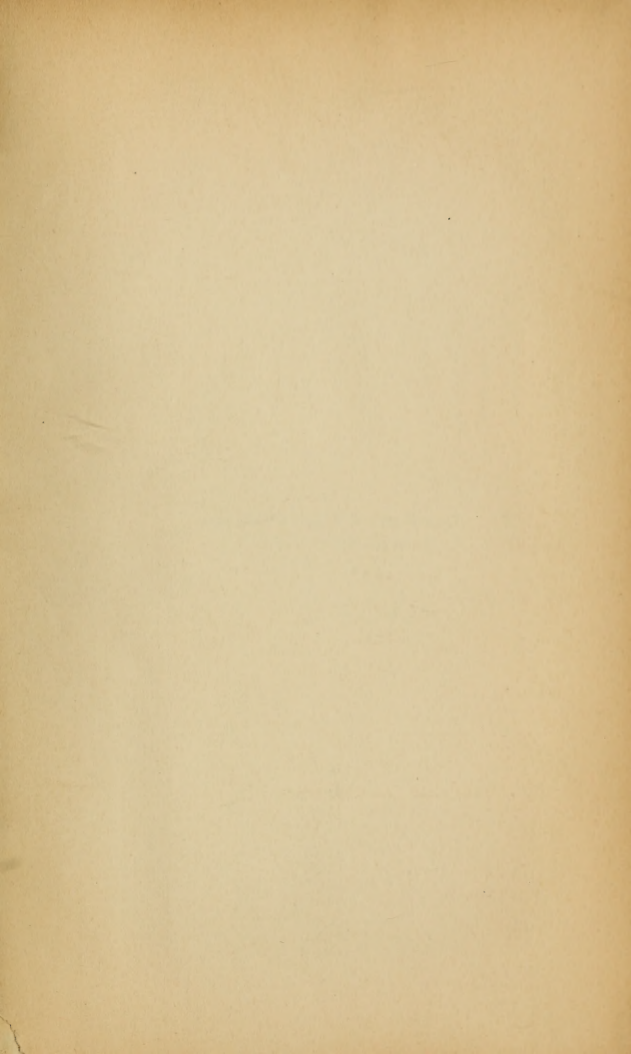
## Berichtigung zum II. Bande.

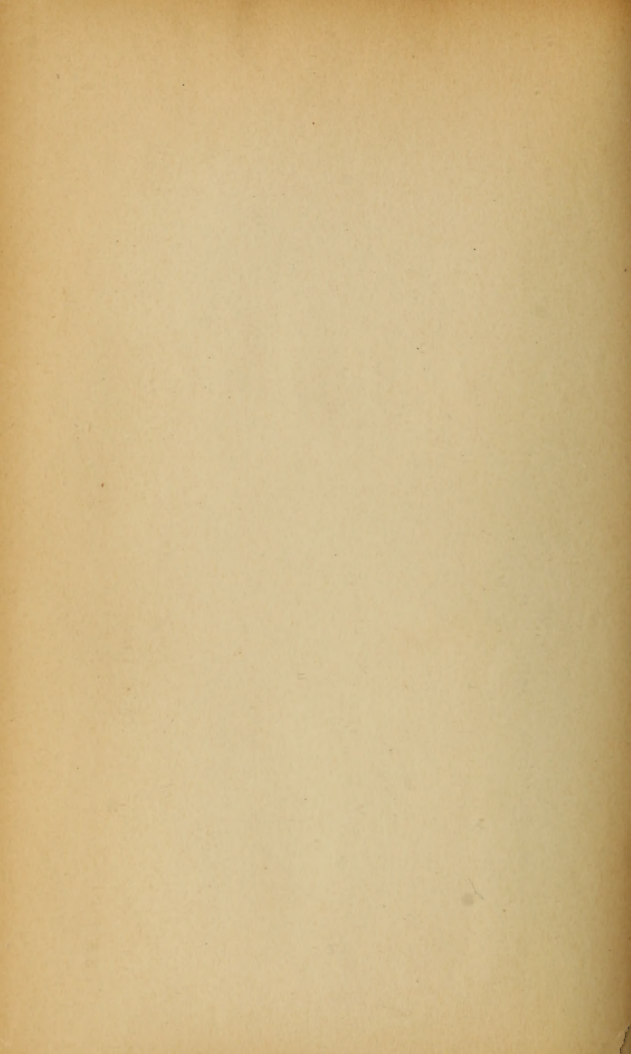
S. 122 ist in der ersten Zeile des Schlufabsatzes nach dem Worte "Tochter" einzuschalten: der Vergangenheit.











chriften # 8932

THE INSTITUTE OF MEDIAEVAL STUDIES

59 QUEEN'S PARK CRESCENT

TORONTO - 5, CANADA

8932.

